#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

### République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

Ministère de l'enseignement supérieur et de la recherche scientifique

**UNIVERSITE 08 MAI 1945-GUELMA** 

faculté : Des lettres et des langues

Département de langue et littérature arabe



جامعة 08 ماي 1945 قالمة كلية الآداب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

مذكرة تخرج لنيل شهادة الماستر في اللغة والأدب العربي

تخصص: (أدب جزائري)

عنوان المذكرة:

#### المسرحية الشعرية في الجزائر

دراسة فنية لأوبريت "حيزية" غنائية امرأة من الجزائر

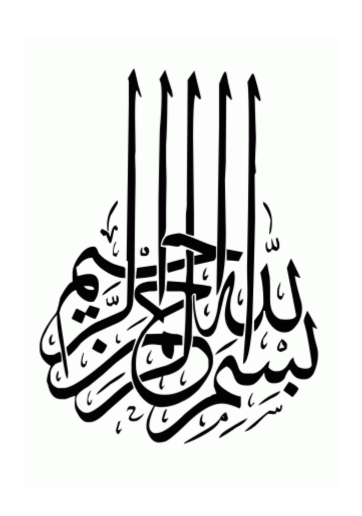
#### مقدمة من قبل الطالبة

عفاف بوصلاح

تاريخ المناقشة: 2019/07/07

| الجامعة الأصلية | الصفة        | الرتبة            | الاسم واللقب   |
|-----------------|--------------|-------------------|----------------|
| قالمة           | رئيسا        | أستاذ محاضر (ب)   | الطاهر عفيف    |
| قالمة           | مشرفا ومقررا | أستاذة محاضرة (أ) | نادية موات     |
| قالمة           | فاحصا        | أستاذة محاضرة (ب) | فوزية ابراهيمي |

السنة الجامعية: 2019/2018





يعد المسرح أحد الفنون المأدائية؛ التي تعتمد أساسا على ترسيخ المأفكار في ذهن الجمهور، فهو ليس وسيلة للترفيه والمتعة فحسب، بل هو مؤسسة تربوية تهتم بجميع الطبقات الماجتماعية.

وعلى غرار المسارح العالمية، فإن المسرح الجزائري لازم الإسان وحوى همومه، وجسدها حسب المرحلة التي وجد فيها، فهو كان ولما يزال نقطة انطاق الشرارة نحو الثقافة والمساعدة في تطوير المجتمعات للوصول إلى حال أفضل، والمسرحية الشعرية هي نتاج تزاوج جنسين عريقين هما الشعر والمسرح.

وفي ظل هذا التمازج الفني تمكن المسرح من تجاوز المألوف من خلال اقتحام تلك العوالم الفنية الغريبة كالسينما والتلفزيون، مشكلا من تجميعها فنًا يُقدَم على خشبة المسرح توصله إلى مقصديته الفكرية.

ولقد قام المسرح الشعري في العالم العربي انطاقا من إيداع مجموعة فذة من المبدعين من الكتّاب والمخرجين والمسرحيين الذين نذروا أنفسهم لترسيخ هذا الفن الدخيل على الإبداع العربي، وإن تعددت المحاولات لإثبات جذور الفن المسرحي في تراثنا الأدبي، بناء على وجود بعض الأشكال التي لا تخلو من العنصر الدرامي الذي يرتبط ارتباطا وثيقا بفن المسرح وسواء أكان لهذا الفن وجود في تاريخينا العربي أو لم توجد فإن الفن الدرامي بصفة عامة أصبح له وجود، لقد ترسخ بشكل كبير وأصبح له عدد من التجارب، وكانت معظم المسرحيات الشعرية تستمد معانيها وأفكارها من التراث لأنه يمثل السمة الأساسية لتأكيد الطبيعة العربية، وعلى هذا فقد حاول أغلب الكتاب المسرحيين العرب كأحمد شوقي، وصلاح عبد الصبور ... وغيرهم الاستفادة من الأشكال والظواهر التراثية على صعيد الشكل والمضمون في سعيهم لتأصيل المسرح العربي، فكانت العودة إلى التراثية على صعيد الشكل والمضمون في سعيهم لتأصيل المسرح العربي، فكانت العودة على صناعة الوعي القومي لدى الكتّاب، فوجدوا في التراث خير معبر عما يختلج على صناعة الوعي القومي لدى الكتّاب، فوجدوا في التراث خير معبر عما يختلج صدورهم من مشاعر الألم والحزن لمصير اللمة العربية، فأيقنوا أن توظيفه يحقق لهم صدورهم من مشاعر الألم والحزن لمصير اللمة العربية، فأيقنوا أن توظيفه يحقق لهم

التواصل بين الماضي والحاضر، كما أنه يقربهم من وجدان الجماهير لما يحمله هذا الأخير من مكانة في ذاكرة الشعوب والمأمم.

وهذا ما جعل الشاعر عز الدين ميهوبي يعود إلى التراث ويستلهم معانيه في المسرحية الشعرية "حيزية غنائية امرأة من الجزائر". وبهذا يكون قد جمع بين الشعر والتراث والمسرح، فأخرج أوبريت غنائية جمعت بين الأداء المسرحي والتعبير الغنائي، ودفعت هذه المسرحية قارثها إلى طرح جملة من الإشكاليات نوجزها فيما يأتي:

1- لماذا أعاد عز الدين ميهوبي صياغة قصة حيزية؟

2-ماهي الجماليات التي ارتكز عليها في نصه على مستوى المتن والنص الموازي؟

3-ماذا أضاف النزاوج بين المسرح والشعر لقصة حيزية؟

4-ما هي أشكال توظيف التراث وجمالياته في أوبريت حيزية؟

ومما حفزني على دراسة هذا الموضوع الموسوم بـ : المسرحية الشعرية في المجزائر دراسة فنية لأوبريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر، أنه من اقتراح أستاذتي المشرفة بعد أن أخبرتها بأنني أميل إلى الشعر والمسرح. وأود أن يكون موضوع بحثي في هذا المجال، فاقترحت على هذه المسرحية فاستهوتني رموزها وخفاياها المتجلية بين السطور، وخاصة أنها كانت تعالج موضوعا هاما هو قضية وضعية المرأة الجزائرية في ظل مجتمع ذكوري، فضلا عن طبيعة المدونة نفسها المتميزة بحجمها الصغير مما يسهل دراستها، وثراء جوانبها القنية والموضوعاتية.

وقد اختبرت هذا الموضوع في ظل خطة بحث توزعت على مدخل نظري وفصلين تطبيقيين.

أما فيما يخص المدخل المعنون ب: المسرحية الشعرية في الجزائر نشأتها وخصائصها، فتضمن تمهيدا للموضوع، مفهوما المسرحية الشعرية وخصائصها.

أما الفصل التطبيقي الأول والموسوم ب: "التشيكل الفني في النص الموازي" فدرست فيه:

أما الفصل التطبيقي الثاني الموسوم ب: "التشكيل الفني في المتن ودرست فيه التشكيل الفني في المتن". فدرست فيه التشكيل الفني في المسرحية الشعرية من خلال وذيلت الفصلين بخاتمة تضمنت أهم النتائج المتوصل إليها.

ومن أهم الدراسات السابقة التي اعتمدت عليها في دراستي هي: التشكيل الفني في أوبريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر لعز الدين ميهوبي لنادية موات.

وقد اعتمدت في بحثي هذا على المنهج الوصفي التاريخي لما يتيح من إمكانات تتبع الخصائص الفنية وتحليلها، كما استعنت بالمقاربة السيميائية التي مكنتني من تأويل بعض العلامات اللسانية، والبحث في المعاني الخفية للشخصيات، والمأثال وغيرها.

وإذا كان للبحث دوافع وأسباب فمن الطبيعي أن تكون هناك صعوبات واجهتني، وتكمن هذه الصعوبات في قلة المراجع والدراسات إن لم نقل انعدامها في دراسة "غنائية حيزية". وأيضا ضيق الوقت وتشتت الجهد بين البحث والدراسة.

ولكل عمل جهد، والجهد فيه تعب، وتعبي كله راحة لأنه في سبيل العلم وإثراء الأدب، وتوقيع اسمي مع قائمة الباحثين ولو بالقدر القليل يكون شعلة لاستمرار العمل للأجيال القادمة.

بعد هذا يبقى من الواجب أن أتقدم بالشكر الجزيل لكل من ساعدني من قريب أو بعيد على إنجاز هذا البحث المتواضع، وأتوجه بالشكر الجزيل إلى أستاذتي المشرفة "تادية موات" على ما قدمت لي من ملاحظات ونصائح قيمة أنارت لي طريق البحث، كما أتوجه بالشكر إلى أعضاء اللجنة المناقشة. على القراءة وتجسم عناء النقويم.

# مدخــل

## المسرحية الشعرية نشأتها وخصائصها

أولا مفهوم المسرحية الشعرية ثانيا نشأة المسرحية الشعرية ثالثا خصائص المسرحية الشعرية رابعا نشأة المسرحية الشعرية في الجزائر

#### تمهيد

درج الباحثون على البحث في علاقة المسرح والشعر وانتهوا إلى أنها علاقة تكاملية «حيث أن كل واحد هو مكمل للآخر ويضيف له ما يضيف من الجماليات ومتعة الحضور»(1).

ومن هذا ينبين أن كلاهما يكمل الآخر فالشعر يكمل المسرح والمسرح يكمل الشعر، فكل واحد منهما يبدو ناقصا من دون الآخر، وعلى هذا المساس يمكن تشبيه علاقة المسرح بالشعر بوجهي العملة النقدية، لا يمكن القصل بينهما فوجهها الأول الشعر والثاني المسرح.

وترتبط العاقة بين المسرح والشعر بوجودهما منذ القديم فهناك «ارتباط وثيق بين المسرح والشعر فقد كان المسرح في أصوله يسمى شعرا دراميا، كما أن الكاتب المسرحي كان يسمى شاعرا، وقد صنف أرسطو المسرح ضمن فنون الشعر بسبب الأصول الغنائية والطقسية لهذا الفن»(2).

وهذا يحيلنا إلى أنه لا يمكن القصل بين هذين الطرفين فهما ذا أصل ونشأة واحدة، وهذا ما زاد من عمق ارتباطهما ببعضهما البعض، وقد حقق التمازج بين الشعر والمسرح تجاذبا واستقطابا لعدة فنون ترعرعت في تربيتهم، كالموسيقى والرسم والرقص والغناء، التي بدورها تمايزت ثم تلاقت متلاقحة لتتنج فنون جديدة مثل الباليه وتزاوج الموسيقى والرقص والأوبرا.

هذا التقارب هو الارتباط الوثيق بين الشعر والمسرح ولد فنون وهوايات فنية جديدة في الساحة الأدبية هوالشعر أعمق الأساليب وأقواها في التعبير عن المسرح إذ تحقق

<sup>(1)</sup> على شنينات: الطاقة التكاملية بين المسرح والشعر، مجلة الدستور، الأردن، نشرت في الأحد 22 مايو 2016، ص1.

<sup>(2)</sup> ماري إلياس، حسن قصاب، المعجم المسرحي، مكتبة لبنان ناشرون، لبنان،ط2، 2006، ص281.

الأسلوب الشعري ممزوجا بكفاءة تصويب شخصيات القصة وأحداثها وأجواءها النفسية والبراعة الشعرية»(1).

فالشعر بموسيقاء العذبة والمعبرة والدقيقة يسهم بشدة في التعبير عن المسرح وكل ما يتعلق به.

وأيضا فالشعر ملائم لسمو الروح «كما أن في الفن المسرحي من المواقف الدرامية المركزة ما لا يستطيع التعبير عنه إلا بالشعر»<sup>(2)</sup>.

ومن هذا يتوضح أن الشعر هو الأداة والوسيلة المناسبة في التعبير عن لغة المسرح وكلما يتعلق به. «والواقع أن ارتباط المسرح في بدايته بالشعر يفسر أيضا بنوعية العروض التي كانت سائدة، وبذوق الجمهور الذي كان يتطلب الغناء»(3).

أي أن طبيعة الشعر وخصائصه الشعرية الغنائية هي ما جعلته يتصل وينسجم مع المسرح الذي كان بدوره غنائيا «والأصل في المسرح كما سبق الذكر أنه كُتِب شعرا والم يكاد ديوان شاعر يخلو من المسرح على الرغم من اختلاف مذاهبهم» (4).

وهذا يعني أن حقيقة المسرح كانت شعرية وهذا ما تؤكده دواوين الشعراء فبالرغم من التعدد والماختلاف إلا أن ذلك لم يشكل عائقا في تمازجهم وترابطهم.

فالجمع بين المسرح والشعر هو الأساس الذي تتمكن من خلاله الوصول إلى الناس وتوعيتهم وتوجيههم وتهذيب سلوكهم لتحسين معجمهم اللفظي اللغوي.

<sup>(1)</sup> ينظر دراسات في النقد المسرحي والأدب المقارن، د، محمد زكي العشماوي، دار الشروق، ط1، 1414-1994، ص227.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{(2)}$ 

<sup>(3)</sup> عز الدين جلاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي، رسالة ماجيستر، كلية الآداب والعلوم الاجتماعية، المسيلة، 2009/2008، ص85.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المرجع السابق: ص 86.

تعد المسرحية وبخاصة المسرحية الشعرية فنًا وافدا على الثقافة العربية، وقد انتشرت في الأداب الغربية انتشارا واسعا منذ القدم، ولمها أهمية خاصة في توجيه ونقد المجتمع.

وقد التفت النقد المسرحي العربي إلى دراسة النصوص المسرحية ولماسيما الشعرية منها: كنصوص أحمد شوقي، توفيق الحكيم، صلاح عبد الصبور وغيرهم، غير أن المعرجية الشعرية بتطلب معرفة ودراية بأصول الفن المسرحي، باللضافة إلى الذوق الفني، ذلك أن المسرح الشعري جنس يشمل المسرح ويحضن إليه الشعر، لذلك رأيت أن أتحدث عن مفاهيم المسرحية الشعرية، ثم خصائصها، ثم العلاقة بين المسرح والشعر، ثم انتقل إلى حركة ظهور المسرح الشعري وتطورها عند الغرب والعرب.

#### أولا: مفهوم المسرحية الشعرية:

ورد تعريف المسرحية الشعرية في المعجم المسرحي كما يلي: «المسرح الشعري تسمية يقصد بها المسرحية المكتوبة شعراً أو بلغة نثرية لها طابع شعري وتستخدم اليوم للتمييز بين المسرح المكتوب شعراً أو المسرح المكتوب نثراً»(1).

ولعل هذا التعريف يحيلنا إلى ملاحظتين الأولى تتعلق بالشكل من حيث أنها مكتوبة بصيغة نثرية، والثانية تتعلق بالمضمون الذي كان ذا طابع شعري. ويُعرَف أيضا على أنه «فوع أدبي تلتقي فيه ملامح الشعر الغنائي بالفن الدرامي وتمتزج به»(1)

ماري إلياس وحنان قصاب حسن، المعجم المسرحي، ص  $(^1)$ 

<sup>(2)</sup> أحمد سخسوخ، الدراما الشعرية بين النص والعرض المسرحي، الهيئة المصرية العامة للكتاب مصر، 2005، ص 26.

ذلك أن الغلبة فيه يجب أن تكون للمسرح لكي يحافظ على كل خصوصياته، على عكس الشعر الذي يجب أن يتنازل عن خصوصياته ليكون دراميا، والشعر في المسرحية الشعرية عامل أساسي لكنه «ليس هدفا ولما هو غاية»(1).

وقد طرح هذا الانسجام بين الشعر والمسرح إشكالية هامة فحواها أيهما سيكون التابع وأيهما يكون المتبوع؟ ومن هنا ظهرت مصطلحات تقدم لأول مرة نذكر منها المسرح الشعري، الشعر المسرحي، ونجد الكثير من الدارسين يفرقون بينهما، ويؤكدون أن هناك شعرا مسرحيا، ومسرحا شعريا، فالأول «شعر أولا ومسرح ثانيا، والثاني مسرح أولا وشعر ثانيا» (1)

ويشير أحد النقاد معرفا هذا النوع من المسرح بقوله: «المسرح الشعري هو كلمات شعرية حواريه تكون في العادة بين أكثر من طرفين منها ما يحتاج إلى راو يقص المسرحية الشعرية وتمتزج مع الموسيقى والمأضواء ليأتي الإحساس في النهاية وكأننا أمام شيء تراه رؤى العين أو عبارة عن حوار بين عدة أشخاص أو الكل معا»(3).

ويختص المسرح الشعري عند بعض النقاد بأنه هابد للشاعر من التعبير بالقم عن الممثلين لأنه لن يستعمل وسائل أخرى»(4).

ويُعرَف المسرح الشعري أيضا بانه توظيف الشعر في المسرح، وذلك عن طريق الحوار «وشعر المسرح، الحوار المسرحي ليس مجموعة أقوال تلقي

<sup>(1)</sup> خليل الموسى: المسرحية في الأدب العربي الحديث، اتحاد الكتاب العرب، دمشق سوريا، 1997، ص41.

<sup>(</sup>²) المرجع نفسه، ص41.

<sup>(3)</sup> بوطيبة سعاد، البناء الدرامي في المسرحية الشعرية العربية، مأساة الحلاج أنموذجا، رسالة ماجيستير، كلية الآداب واللغات والفنون، قسم الفنون الدارمية، جامعة وهران، 2010، 2011، ص96. (1) ينظر أرسطو، فن الشعر، تر: د. إبراهيم حمادة، مكتبة أنجلو مصرية، ص 95.

على الجمهور، بل هو حديث يقول فيه الأشخاص ما يقولون في مجابهه شخصيات أخرى أو موقف، ما يقولونه ليس تلاوة لقول أو شعر محفوظ أو القاء لخطبه على الجمهور، ذلك أن الحوار نفسه (فعل) به ترى المأشخاص وهم يفعلون»(١).

أي أن الحوار في المسرحية السعرية عبارة عن فعل صادر عن الممتلين وهو يمثل صلب الموضوع الذي تدور حوله هذه المسرحية وليس مجرد كلام عادي.

ويرى أرسطو أيضا «أن موضوع الدراما الشعرية أناسا، يؤدون أفعالا إلا أن هؤلاء الناس في المتراجيديا يكونون أنبل وأسمى شأنا من الناس العاديين، بينما يكونون في الكوميديا دون المستوى العادي»<sup>(2)</sup>. من خلال هذا القول نستنج أن أرسطو يمجد درجة التراجيدية على حساب الكوميديا ويرى أنها أعلى شأنا وأسمى من نظيرتها.

«ونجد أيضا في الشعر أن الدراما – والتي تتمثل في جنسي التراجيديا والكوميديا الذين يعتبران محاكيات لأفعال يقوم بها أناس– ترجع إلى كلمة دران: Dran التي تحولت فيما بعد إلى شكلها الحالي "دراما Drama ، ومعناها الحرفي يفعل – أو عمل يؤدى»<sup>(3)</sup> وذلك لأنه لم تكن تكتب المسرحية نثرا إلا في وقت متأخر، هنا أرسطو ميز بين الشخصيات في التراجيديا والكوميديا، إذ يكونون في الأولى عظماء ومن الطبقة العليا الأرستقراطية، في حين يكونون في الثانية بسطاء أي من طبقة فقيرة معدمة.

#### ثانيا- نشأة المسرحية الشعرية:

بدأ الباحثون التأريخ لفن المسرحية من داخل المعابد الإغريقية والمصرية القديمة ثم المعابد الإنجليزية، وذلك بعدما استحوذ المعبد على التعبير الحركي والرقص التعبيري.

 <sup>(</sup>¹) خليل الموسى: المسرحية في الأدب العربي الحديث، ص 5.

<sup>(</sup>²) ينظر أرسطو، فن الشعر، ص 29.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص 25–26.

ولم يشهد فن المسرح تطورا فنيا حقيقيا إلا بعد أن قدر له الخروج من دور العبادة إلى رحابة الحياة اليومية.

وإذا كانت نشأة الفن المسرحي ترتبط بطقوس العبادات الدينية، فكيف نشأة المسرحية السعرية؟

#### أ- عند الغرب:

عرفت شعوب كثيرة المسرح وتطلعت إلى عدة ظواهر مسرحية كانت مرتبطة بعقائدها وطقوسها الدينية، المسئلهمة من الأساطير، وقد كانت تقدم عن طريق الغناء والرقص، ومن ذلك ما عرفته الحضارات الهندية والصينية والفرعونية، مثلا وقد «عثر على نصوص تمثيلية بعضها يقع في أربعين مشهدا، كتلك التي اكتشفها كورت، وتدور حول إيزيس وأوزوريس وابنهما حورس وعدوهما ست إله الظلام، وقد ظلت تمثل إلى عصر هيرودوت»(۱).

إلاً أن أهم ما وصل إلينا اليوم من المسرحية الشعربية هو ما عرفته الحضارة اليونانية قبل الميلاد إذا «اعتبر المسرح فن من فنون الشعر، وقد استخدم أرسطو تسمية الشعر التراجيدي للدلالة على المسرح كجنس»<sup>(2)</sup>.

وللشعر في «المسرح تاريخ أعرق من تاريخ النثر فيه فلم يكن يدور بخلد أرسطو أن المسرحية تكتب نثرا، بل إنه حصر الشعر المعتد به عنده في المسرحيات والملاحم، ولم يعبأ لذلك بالشعر الغنائي»(3).

<sup>(1)</sup> عز الدين جلاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي، ص 14.

<sup>(</sup>²) ماري إلياس وحنان قصاب، المعجم المسرحي، ص 423.

<sup>(3)</sup> غنيمي هاال: في النقد المسرحي، دار العودة، بيروت لبنان، 1975، ص 60.

وقد وضع اسخيلوس (456/525) ق.م «أول مسرحية شعرية وهي الضارعات حوالي (406/484) ق.م وكل الذي يهمنا هو أن الشعر كان أداة وحيدة في المسرحيات الماغريقية»(1).

وقد «صب أعلام هذا المسرح (اليوناني) قرائحهم في قوالب الشعر وأصبحت مسرحياتهم المبكرة قدوة لمن آلفوا في هذا الفن قرونا كثيرة بعدهم»<sup>(1)</sup>. أي أن رواد المسرح اليوناني قد أبدعوا في هذا الفن وبجدارة حتى أصبحوا قدوة وتركوا أثرهم النفعي لمن يأتى بعدهم.

أما «المسرحية الرومانية التي لها كبير الأثر في المسرحيات الأوروبية الحديثة في فرنسا وإيطاليا وإنجلترا فقد كانت تقليدا المسرحية اليونانية» (3) وعلى الرغم من الماجتهادات التي قام بها الكتاب الرومان في كتابة المسرحيات الشعرية إلا أنهم لم يأتوا بأي بجديد بل قلدوا واتبعوا خطي المسرحيين اليونانيين، وهم بدورهم نقلوا عن الأدب الماغريقي «وقد عد النقاد أن ما كتبه الرومان لم يكن سوى صورة من الأدب الإغريقي» (4).

وقد حرص الرومان على تتبع خطى أسلافهم الإغريق في كتابة مسرحياتهم شعرا.

<sup>(1)</sup> عمر الدسوقي: المسرحية نشأتها وتاريخها وأصولها، دار الفكر العربي، القاهرة مصر، ط5، 1970، ص 6.

<sup>(</sup>²) عمر الدقاق، محمد نجيب التلاوي، مراد عبد الرحمن مبروك، ملامح النثر الحديث وفنونه، دار الأوزاعي، ط1، 1997، ص98.

<sup>(3)</sup> عمر الدسوقي: المسرحية نشأتها وتاريخها وأصولها، ص09.

<sup>(&</sup>quot;)عز الدين جلاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي، ص15.

«وقد حذا الأوروبيون حذو اليونان ومن بعدهم الرومان، في استلهام مسرحياتهم من الأساطير الماغريقية أولا، وفي كتابة نصوصهم المسرحية شعرا ثانيا»<sup>(1)</sup>.

وظل الأمر «كذلك إلى أن ظهر في عصرنا الحديث ما يسمى بالواقعية فنفت الشعر عن المسرح، وعوضته بالنثر على يد زولا وإيسن وتشيخوف وبرنارد شو»<sup>(1)</sup>.

يقول توماس سنيرينز إليوت «في مقالة له في الشعر المسرحي لما علاقة بين الشعر والمسرحية، ولكن كل شعر ينحو إلى أن يكون دراميا، وكل مسرحية تميل أن تكون شعرية».(3)

لقد حاول الأوروبيون إعادة المسرح إلى أحضان الشعر منذ نهاية القرن التاسع عشر، كان تماما وقت دخول اللغة النثرية إلى المسرح مع الواقعية، وكذلك قام «كتاب إيرلنديون ومن بينهم وليم بيتس، وسين أوكيسي، بتأسيس ما سموه الحركة من أجل مسرح شعري في إنجلترا في بداية القرن 20 وكتبوا الدراما الشعرية شعرا أو بالنثر الشعري.»(4) وهذا ما حقق المكانة المرموقة للنص المسرحي.

ونجد أيضا الشاعر المسرحي إليوت "T.S. Eliot" ينوه بالمسرح وبلغته إيداعا ونقدا، ووازن بشكل ممتاز وذكي بين فني الشعر والمسرح «فأخذ الشعر إلى الدراما، والدراما إلى الشعر» (5).

<sup>(1)</sup> عز الدين جاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي، ص 15.

<sup>(2)</sup>أحمد سخسوخ: الدراما الشعرية بن النص والعرض المسرحي، ص(2)

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) غنيمي هذال: في النقد المسرحي، ص51.

<sup>(1)</sup> ماري إلياس، حسن قصاب، المعجم المسرحي، ص 282.

 <sup>(5)</sup> عز الدين جلاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي ص 16.

فالمسرحية في الأدب الغربي ارتبطت بالقالب الشعري، والأدباء الكبار من أمثال هيجو وشيلي، قد فظلوا دائما الشعر على النثر في المسرحيات الخاصة بهم لما له من جو مميز وخاص يمنح المسرحية طعما خاصا ومختلفا.

#### ب- عند العرب:

نا مراء في أن العرب قد أخذوا فن المسرح عن أوروبا فالمسرح بشكله الحالي وبتقاناته وجمالياته المعاصرة المتعددة الأطراف من: مؤلف، نص مسرحي، ممثل، ومخرج وجمهور، جنس واقد منذ منتصف القرن التاسع عشر.

ولعل البداية الحقة والناضجة للمسرحية الشعرية تعود للشاعر أحمد شوقي ومسرحياته السبع، التي تعتبر فتحا كبيرا في ميدان المسرح الشعري.

«ذلك أن المسرح قبل شوقي كان مزيجا من المترجمات والممصرات والملاهي، وان كتب القليل كنصوص محلية إلا أنه لم تقو على الوقوف كنصوص أدبية»<sup>(1)</sup>.

ومن هذا تميزت مسرحيات شوقي، ولاقت أهمية كبرى فهو من وضع وسهل الطريق لمن أتى بعده لأنه أول من صعد بالمسرحية «لاتقف أدبا له قيمته داخل وخارج خشبة المسرح»(2).

وقد صاغ شوقي أعماله المسرحية في لغة فنية راقية «مستخدما فيها الشعر لغة للحوار المسرحي في محاولة منه لاستمالة الجمهور وجذبه لفنه المسرحي»(3).

<sup>(1)</sup> فوزي إبراهيم الحاج: توظيف التراث في المسرح المصري الحديث، رسالة ماجيستير، كلية الأداب، جامعة الإسكندرية، 1983، ص65.

<sup>(</sup>²) المرجع نفسه، ص66.

<sup>(3)</sup> نانسي على عوض مصلح: مسرح فاروق جويدة شعري، دراسة نقدية تحليلية، رسالة ماجيستير. في اللغة العربية وأدابها، جامعة الأزهر 2010، ص13

وبهذا يكون شوقي أول من وضع مسرحية جديدة مزج فيها بين الشعر والمسرح وكان إنجازه هذا متميزا بحيث مثل المرحلة التأصيلية للمسرحية الشعرية.

«غير أن شوقي في مسرحيات من هذه السبع قد كان شاعرا غنائيا أكثر منه شاعرا در اميا. كان يبدع القصائد الغنائية»(1). وعلى الرغم من النجاح الذي حققته مسرحيات أحمد شوقى إلا أن بعض النقاد يأخذون عليه أنه «غنى ولم يمثل»(2).

ذلك أن المسرحية الشعرية عند شوقي «لم تستطع أن تحقق البعد الدرامي للأحدث أو الشخصيات، أو تسمو بالنص التراثي إلى بعده الرمزي المفتوح، مما جعل الطابع الشعري يطغى على الطابع المسرحي في مسرحياته بشكل عام»(3).

ويذكر شوقي ضيف في كتابه شوقي شاعر العصر الحديث «كان شوقي يكتب مناظر الفصل فيشكل قطع غنائية بدون ملاحظة المتحاورين وحين نطّع على بعض مسودات مسرحياته ينكشف لذا أنه عدل هذه القطع الغنائية المفككة تعدينا كبيرا فقد ادخل عليها كثيرا من القطع الجديدة... وذلك دليل قاطع على أن شوقي شغل وخاصة في مآسيه من مثل مجنون ليلي بالغناء»(4).

<sup>(1)</sup> على الراعي: المسرح في الوطن العربي، سلسلة عالم المعرفة، العدد 248، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت، ط2، 1999، ص159.

<sup>(2)</sup> عدنان بن ذريل: فن كتابة المسرحية، اتحاد الكتاب العرب، دمشق سوريا، 1996، ص 14.

<sup>(3)</sup> خالد محي الدين البرادعي: تجليات النراث في المسرح الشعري العربي، مجلة فصلية تصدر عن الاتحاد العام للأدباء والكتاب العرب، س21، ع61-62، سنة 2003، ص160.

<sup>(1)</sup> شوقي ضيف: شوقي شاعر العصر الحديث، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط1، 2010، ص175.

هذا هوقد تأثر أحمد شوقي بكورنيه وراسين، فأخذ يسترشد بمسرحياتهم وآرائهم حيث استقى موضوعاته من التاريخ، فأخذ من تاريخ مصر ومن أساطير العرب فكتب مسرحية "قمبيز وكليوباترة"»(١).

وعلى الرغم من الانتقادات التي وجهت لمسرحياته إلا أن هذا لا ينفي كون أحمد شوقي واحد من أهم الشعراء الذين أطلقوا العنان للمسرح الشعري، وهو من وضع قواعد المسرح الشعري في الأدب العربي، وعلى الرغم من أنه غنى إلا أنه أسهم في تطور الحوار، ورسم الشخصيات، وأول من مهد لمن أتى من بعده من شعراء المسرح كعزيز إياظة، وعلى أحمد باكتير وغيرهم. وقد تتبعوا خطا ومسار شوقي ونهجوا نهجه.

«ونظر اللَّن شُوقي استوحى اغلب مسرحياته من التاريخ فقد لاقت نجاحا كبير ابين أوساط المثقفين وعشاق الأدب واعترفوا بها رغم ما فيها من النقص الفني»<sup>(1)</sup>.

وبعد فترة وجيزة من الزمن حققت المسرحية الشعرية العربية النضج التام، وظهر فيها الفن والإبداع الراقي وكان إمام هذه المرحلة دون منازع الشاعر المصري صلاح عبد الصبور (1981/1931) الذي قدم عدة مسرحيات شعرية ومن أهمها مأساة الحلاج، مسافر الليل، ليلي والمجنون، الأميرة تنتظر، بعد أن يموت الملك، قدمت هذه المسرحيات بين(1964و1973) ونقد ركز فيها على العناية باللغة وسلامتها، يقول عنه قؤاد دوارة في ذلك «خطا عبد الصبور بها خطوات جادة نحو السلاسة والمرونة، ولغة الدراما المركزة نحو التعبير المقنع عن حياتنا الواقعية المعاصرة»(3).

<sup>(1)</sup> نانسي على عوض مصلح، مسرح فاروق جويدة الشُّعري، ص15.

<sup>(</sup>²) المرجع نفسه، ص15.

<sup>(3)</sup> فؤاد دوارة: صلاح عبد الصبور والمسرح، المكتبة الثقافية، الهيئة العامة للكتاب، د.ط، 1982، ص 131.

وقد تأثر صلاح عبد الصبور بإليوت "T.S. Eliot" الذي قرب ما بين اللغة والشعر، ولغة الحياة اليومية يقول عبد الصبور «حين توقفت عند شعر إليوت في مطلع الشباب، لم تستوقفني أفكاره أول الأمر بقدر ما استوقفتني جسارته اللغوية، فقد كنا نحن ناشئة الشعراء نحرص على أن تكون لغتنا منتقاة منضدة، تخلو من أية كلمة فيها شبهة العامية أو الاستعمال الدارج»(1). يتضح التأثر البالغ لعبد الصبور بلغة الشاعر الإنجليزي إليوت أكثر منها تأثرا بأفكاره، فلغة إليوت كانت بالنسبة للنشأ العربي أنموذجا للغة الراقية.

«وضمن عبد الصبور شعره من شعر إليوت استعار كثيرا من أفكاره وصوره الشعرية، كما ترجم له مسرحيته "جريمة قتل في الكاتدرائية" و "حقل كوكتيل" ووضح تأثره بالمأولى في باكورة مسرحياته "مأساة الحلاج" فكان إليوت من أهم العوامل التي وجهت عبد الصبور لكتابة المسرح وتركت آثارها الواضحة في مسرحياته»(1). فلإليوت بصمة واضحة في الإنتاج المسرحي لصلاح عبد الصبور.

«وأهم ما جذب عبد الصبور لإليوت عشق كليهما للأساطير والاهتمام بالتراث الشعبي لإثراء الأعمال الفنية»(3). وهذا يدل على أن حب الأساطير والميل للتراث هو الصفة المشتركة التي جعلت عبد الصبور يتبع إليوت في أعماله.

<sup>(1)</sup> صلاح عبد الصبور: حياتي في الشعر، دار العودة، بيروت، ط1، 1983، ص1

<sup>(</sup>²) كمال إسماعيل: الشعر المسرحي في الأدب المصري المعاصر، تقديم عبد المنعم إسماعيل الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ط، 1911، ص 51.

<sup>(3)</sup> نعيمة مراد محمد: المسرح الشعري عند صلاح عبد الصبور، الهيئة المصرية العامة للكتاب مصر، د.ط، 1995، ص 184.

ليس هذا فقط بل إن الرجل قد قفز بالمسرحية الشعرية «على مستويات عديدة، ووثب وثبات ملحوظة في بناء المحداث، وإدارة الحوار، ورسم الشخصيات، وتصوير المواقف والصراعات، واستخدام الرموز والأساطير والميثولوجيات»(1).

ويرفقة صلاح عبد الصبور ظهر جيل بكامله حمل على عاتقه السير بالمسرحية الشعربية قدما إلى المأمام ومنهم: فاروق جويدة، معين بسيسو، محمد الفيتوري وغيرهم.

#### ثالثًا - خصائص المسرحية الشعرية

تتميز لغة المسرحية الشعرية بمميزات كثيرة منها:

1-أنها لغة غنائية: بمعنى أنها لغة درامية لها نغم ووقع موسيقي في ذهن القاري

«ذلك أن الشعر صورة ذهنية ومعنوية مسموعة بموسيقاها وإيقاعاتها تؤدى أداء فرديا بالبالقاء أو التوقيع أو التتغيم، وهو أيضا صورة مرئية ومسموعة حاضرة التلقي في زمن لرسلها المتعدد الوسائل وهو زمن تلقيها نفسه الذي يكون جماعيا» (2) فالمسرح الشعري إذا خاطب المتلقي من خلال قنوات كثيرة منها المرئي ممثلاً في الآداء، ومنها المسموع ممثلاً في الموسيقي والإيقاع.

#### 2-لغة متعالية:

تعد لغة المسرح الشعري لغة راقية تتميز بخصائص شعرية «فجوهر النثر هو الفناء وجوهر الشعر هو البقاء والخلود، ذلك لأن مهمة اللغة النثرية هي التوصيل والإبلاغ، لذلك فهي لغة مباشرة وكل ما هو مباشر فإنه ينتهي بمجرد انتهاء مهمته أما

<sup>(1)</sup> عزر الدين جلاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي، ص23.

<sup>(</sup>²) أبو الحسن سلام: مقدمة في نظرية المسرح الشّعري، دار الوفاء مصر، ط1، 2006، ص76-77.

لغة الشعر فهي لغة بلاغية وتعبير وكل ما هو بليغ ومعبر فهو سهل ممتنع، ومتعدد في أوجه التلقى وما هو متعدد أكثر بقاء وخلودا في المكان والزمان»(1).

#### 3-البعد الرمزي:

تشم اللغة في المسرح الشعري بالبعد الرمزي الذي يعبر الأديب فيها عن أفكاره، فإذا كانت «لغة الشعر هي المسارة في حين أن اللغة هي لغة الإيضاح»<sup>(1)</sup>. وعليه فلغة المسرح ليست لغة عادية مثل لغة الحياة اليومية بل هي متميزة عنها.

#### 4-لغة انفعالية:

يؤدي الحوار في المسرحية الشعرية دورا أساسيًا فهو «يتصل (...) باللغة والشخصيات في المسرحية، وهو الأداة الرئيسية التي يبرهن بها الكاتب على فكرته، ويكشف بها عن شخصياته ويمضي بها في الصراع إلى غايته، ولا يكون الحوار موظفا إلا إذا كان صادرا عن الشخصية التي تستخدمه ويختلف الحوار باختلاف الموقف» (3). نجد أن خليل الموسى يحدد للحوار قيمة وأهمية كبرى في المسرحية الشعرية، فهو الرابط بين اللغة، والشخصية، والموقف.

#### رابعا: المسرحية الشعرية في الجزائر:

تعود الحركة المسرحية في الجزائر إلى جملة من النشاطات كان يشجعها ويقوم بها مثقفون من الجزائر، ومن أمثالهم الأمير خالد، إلا أن زيارة جورج أبيض للجزائر عام 1921، كانت بمثابة الشرارة القوية «حيث قدم مع فرقته مسرحيتين من التاريخ العربي

 <sup>(</sup>¹) أبو الحسن سلام: مقدمة في نظرية المسرح الشعري، ص 155.

<sup>(2)</sup> جبور عبد النور: المعجم الأدبي، دار الطابين، بيروت، لبنان، ط1، مارس 1979، ص 227.

<sup>(</sup>³) خليل الموسى: المسرحية في الأدب العربي الحديث، ص 77/76.

كتبتا باللغة العربية الفصحى هما صلاح الدين(الأيوبي) و (ثارات العرب) لجورج حداد» (ا) في مسرح العاصمة ووهران وقسلطينة، وكان معيار الفشل الذي احتكمت إليه تلك الكتابات هو عدم إقبال الجمهور على مشاهدة عروض تلك الفرقة.

وعلى الرغم من أن «الأمير خالد قد قام بدور كبير في الدعاية لها ومساعدتها في تقديم عروضها حيث يؤكد (بوطابع العمري) أنه هب إلى العمل على إنجاح العروض فساعد على بيع التذاكر التي وصل مجموعها إلى 1045 تذكرة»(2).

وقد كان لهذه الزيارة أهمية وتأثير كبير حيث تشكلت من خلالها جمعيات كثيرة في الفترة نفسها ساهمت في تطوير المسرح بالجزائر وكان أولها جمعية المهذبية 5 أفريل 1921 جمعية الأداب والتمثيل العربي التي أسسها على الشريف الطاهر، وجاء بعده سلالي على، ومحى الدين بشطارزي، ورشيد القسنطيني.

ولقد كان للجمعية المهذبية دور في ميلاد الإرهاصات المسرحية الجزائرية الأولى متأثرة بالمسرح العربي المشرقي.

كما شجعت على اهتمام النوادي والجمعيات الثقافية «بممارسة المسرح ساعية إلى إعلان الوجود الجزائري مسرحيا باستثمار منبر الركح»<sup>(3)</sup>. حيث يرى سعد الله أبو القاسم «أن الجمعيات والنوادي ظاهرة اجتماعية تدل على النضج والاستجابة لمتطلبات الحياة المدنية الحديثة»<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> على الراعى: المسرح في الوطن العربي، ص(13.4.1)

<sup>(</sup>²) أحسن ثلياني: توظيف التراث في المسرح الجزائري، أطروحة دكتوراه، كلية الأدب واللغات، جامعة منتوري، قسنطينة، 2009–2010، ص 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع نفسه، ص 31.

<sup>(1)</sup> أبو القاسم سعد الله: تاريخ الجزائر الثقافي، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ط1، 1998، ج5، ص 13.

تُم بعد هذا حملت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين القيادة والمشعل بعد ذلك وأخرجت للأدب الجزائري فئة متميزة ومرموقة من الكُتّاب أنتجوا الكثير من المسرحيات ومنهم أحمد رضا حوحو، عبد الرحمن الجيلالي وغيرهم.

عرف المسرح الجزائري أول مسرحية شعرية سنة 1938 على يد الشاعر «محمد العيد آل خليفة حين كتب "مسرحية بلال بن رباح" في فصلين وعشرين صفحه»(1).

«والشاعر لم يلتزم بالواقع التاريخي حرفيا، بل أدخل على قصة بال شخصيات ومواقف لم يكن لها وجود أصلا، وكان يهدف بذلك إلى التأثير في نفوس الجماهير التي كانت تهنز وتتأثر بمواقف البطولة والشجاعة»(2).

والمسرحية الشعرية الثانية في المأدب الجزائري كانت سنة 1941، ألفها محمد البشير الإبراهيمي وسميت بالرواية الثانة، كتبها حين أجبر على الإقامة في آفلو أثناء الحرب العالمية الثانية، هوهي تقع في 877 بيتا وفي ثلاث جلسات هي بمثابة فصول مسرحية شخصياتها المحورية عبدالحفيظ الجنان، محمد بن العابد الجلالي، وسعيد بن حافظ»(3).

ينبين من خلال الدراسات أن المسرحية الشعرية قد برزت في أحضان الحركة الإصلاحية فمحمد العيد هو شاعرها، ومحمد البشير الإبراهيمي هو نائب رئيسها وخليفته بعد موته.

<sup>(1)</sup> عز الدين جلاوجي: النص المسرحي في الأدب الجزائري، مطبعة هومة، الجزائر، 2000، ص 126.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع السابق: ص 54.

<sup>(3)</sup> عبد المالك مرتاض: خصائص الخطاب في رواية الثلاثة، مجلة ثقافية، الجزائر، د.ط، 2000، ص 126.

وبعد هذا نجد «محمد الأخضر السائحي الذي أرجع هذا الأخير البادرة الأولى لفن الأوبريت في الجزائر بمفهومه الجديد لـ (مسرحية بالل) لمحمد العيد آل خليفة، وأشار في الوقت نفسه إلى وجود نص قد يكون هو الآخر له سبق الريادة في هذا المجال يحمل عنوان: (الفتاة البدوية) تأليف محمد الأخضر السائحي» (١) فيقول «هذا النص لم نستطع الوصول إليه إلى الآن وأملنا أن يصادفه أحد الباحثين في تونس، إذ كتب في تونس وطبع هناك، ولم يدخل إلى الجزائر وهو يتزامن مع فترة كتابة الشيخ العيد لنصوصه وتبقى الريادة للشيخ العيد» (١).

ولقد اعتبر محمد الأخضر عبد القادر السائحي أن مسرحية بلال السعرية هي أول عمل أوبريت في الجزائر.

وهكذا وجدنا أنه من الصعب علينا تحديد أول نص أوبيراتي جديد في الجزائر أمام عجز أهل الاختصاص عن تحديد بداية واضحة لهذا الفن، فما كان عليهم سوى الاتجاه إلى مؤلفات الشعراء الذين كتبوا في هذا الجنس، وكان أقدم عمل مسرحي غنائي «فكان أن عشرنا في نتاج محمد الأخضر السائحي على مسرحية شعرية قد يكون لها فضل الأسبقية تحمل عنوان (الراعي، وحكاية ثورة) والذي تم نشره سنة 1988. ولقد حاولنا جاهدين التقصي عن تاريخ كتابتهما، لكننا لم نصل إلى نتيجة محددة باعتبار أن الشاعر محمد الأخضر السائحي لم يكن يعمد في معظم الأحيان إلى تأريخ كتاباته الأدبية»(3).

<sup>(1)</sup> سامية بوعلاق: فن الأوريريت في المسرح الجزائري 1964-1998، دراسة في موضوعاته وبنائه الفني، رسالة ماجيستير، كلية الأداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وأدابها، جامعة الحاج لخضر

بائدة، 2009–2010، ص 70.

<sup>(2)</sup> ينظر محمد الأخضر السائحي، روحي لكم، تراجم ومختارات من الشعر الجزائري الحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، د.ط، 1986، ص38.

<sup>(3)</sup> سامية بوعلاق: فن الأوبريت في المسرح الجزائري، 1964-1998، دراسة موضوعاته وبنائه الفنى، ص70.

وما نستخلصه هو أن مسرحيته الراعي قد كتبت قبل الاستقلال بل وحتى قبل اندلاع الثورة وذلك لثميز ها بأسلوب رمزى.

يقول السائحي في إطار توضيحي لمضرورة الشعر والغناء في هذين المإنجازين «الثورة هي السمة الواضحة في الشعر الجزائري بعد الاستقال لمأنها النبع الذي يستقي منه والمأريج الذي ينتعش منه بل هو الهواء الذي يتنفسه والغذاء الذي يعيش عليه وهاتان القصتان تقسيران ذلك فقد كانت إحداهما قبل الاستقال»(1).

فالثورة كانت بالنسبة إلى الشعراء هي الحياة فهي التي حركت قرائحهم وكانت محركهم الأساسي في التعبير عن مآسيهم وأحزانهم وأفراحهم، وقد ظهر إبداعهم بشكل جلي وواضح من خلال أشعارهم التي خلدها التاريخ.

«يمكننا اعتبار مسرحية الراعي هي أول مسرحية غنائية أوبريت بمفهومها الجديد عرفها المسرح الجزائري، ومن بين المؤلفين الذين كتبوا في هذا المجال نذكر محمد الأخضر السائحي، عبد القادر بن محمد، أحمد طيب معاش، عبد الله بن حلي، محمد بلقاسم خمار، عمر البرناوي، صالح المباركية، أحمد حمدي، سليم انجوادي، عز الدين ميهوبي»(1).

ولا ينحصر المإنتاج الأوبريتي على هؤلاء الشعراء فحسب «إذ لماريب أن هناك محاولات عديدة لشعراء آخرين وخاصة من الشباب ولكنها لم ترى النور»(3).

ولقد كان ظاهرا على أن النتاج الأوبرتي في الجزائر بدأ بانطاقة ركيكة يتخللها الضعف، إلا أن هذا الوضع لن يدوم طويلا حيث بدأ يعرف تطورا ملحوظا على

<sup>(1)</sup> عز الدين جلاوجي: النص المسرحي في الأدب الجزائري، -52

<sup>(2)</sup> سامية بوعلاق: فن الأوبريت في المسرح الجزائري 1964-1998، دراسة موضوعاته وبنائه القني، ص72.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع السابق: ص 72.

المستويين (شكلا ومضمونا) وأيضا من خلال كتابة مواضيع وطنية وثورية تسهم وتساعد في رفع مستوى ثقافة الشعب الجزائري «حيث عرفت سنوات الستينيات ظهور عملين (أنا الجزائر) و(النصر والاستشهاد) بحكم أن الجزائر خرجت للتو من حرب ضارية فكان من الطبيعي أن تتسم المانطلقة بالضعف، بين ما ارتقع العدد إلى أربعة أعمال سنوات السبعينيات وهي: حكاية ثورة، عزيز وعزيزة، السحاب المخضر، مسيرة الجزائر، مواكبة لما شهدته الجزائر من تغيرات اقتصادية، واجتماعية، وسياسية، وثورات ثقافية، زراعية، صناعية فجاء اغلبها يشيد بالإنجازات المحققة»(1).

لقد كانت جل هذه المأعمال بمثابة ترجمة أوسيرة ذاتية عن الجزائر وما حققته في فترة السبعينيات من أعمال وإنجازات.

ارتفع عدد الأوبريت في فترة الثمانينيات إلى قرابة سبعة (07) أعمال من بينها: (الجزائر ملحمة البطولة والحب)، (نداء التراب)، (علجية وحكاية النصر)، (وسام الخلود)، (صوت المأحرار)، (قال الشهيد)، (مواويل الوطن)، وهذه المأعمال تورية وطنية خلدت مناسبتي اندلاع الثورة وعيد الاستقلال، وكانت بمثابة سجلات ودلائل تبرهن على عظمة الثورة واستحقاق الشعب الجزائري للاستقلال بجدارة وتفوق.

ولقد سجلت الفترة الممتدة من 1990 إلى غاية 1998 ثمانية أعمال هو هي (جزائر الحب) (حيزيه) (سيتيفيس) (الشمس والجلاد)(8 ماي 1945) (مصطفى بن بولعيد) (المعقد) (خيمة الأفراح)»(1).

وأغلب هذه الأعمال كانت متصلة ومرتبطة ارتباط وثيق بالتاريخ والتراث واسترجاع همم ويطولات الأجداد.

<sup>(1)</sup> سامية بوعلاق: فن الأوبريت في المسرح الجزائري، 1998/1964، (1)

<sup>(</sup>²) المرجع السابق: ص 73.

وعلى الرغم من جهود هؤلماء الشعراء وغيرهم في مجال المسرحية الشعرية إلا أن هناك عدد من النقاد يرون بأن «المسرح الشعري قليل جدا، هذا إذا استثنينا طبعا ما سماه أصحابه أوبريت، نصان كتبا قبل الاستقال بل قبل الثورة التحريرية ولكنهما ظهرا في فترة انتعش فيه الفعل الإصلاحي كثيرا، وقد قامت جمعية علماء المسلمين بجهد جبار ليس على مستوى الأدب شعرا ونثرا»(1).

#### خلاصة

- مرت المسرحية الشعرية قبل أن تصل إلى ما هي عليه الآن بثلاث مراحل، كانت مرحلتها الأولى تأسيسية وإمامها خليل البازجي، والثانية تأصيلية تزعمها أحمد شوقي، والثالثة كانت مرحلة للإبداع والتطور وإمامهما دون منازع صلاح عبد الصبور جسد فيها الكثرة والجودة الفنية.
- ولقد بدأت المسرحية الشعرية في المغرب العربي متأثرة بتجارب المشرق العربي، وكانت أول مسرحية شعرية في المغرب العربي مسرحية بلال بن رباح للشاعر الجزائري محمد العيد آل خليفة، وقد كتبها سنة 1938م.
- للمسرح علاقة وطيدة بالشعر، وقد نتج عن اتحادهما منذ القدم فن من أرقى الفنون
   وأهما وعيا وتأثيرا ألا وهو المسرحية الشعرية.

<sup>(1)</sup> عز الدين جلاوجي: البنية المسرحية في الأدب المغاربي، ص 27.

# الفصل الأول

التشكيل الفني في أوبريت حيزية "غنائية امرأة من الجزائر" قراءة في النص الموازي:

أولا عتبة الغلاف

ثانيا عتبة التجنيس

ثالثا عتبة النشر

رابعا عتبة العنوان

خامسا عتبة المقدمة

سادسا عتبة الإهداء

أولت الدراسات الأدبية والنظريات النقدية المعاصرة أهمية كبيرة للعثبات النصية فبات النص الموازي من بين أهم المصطلحات النقدية التي نالت اهتماما كبيرة، ذلك لأنه من مقاتيح قراءة النص والولوج إلى عوالمه ومحاولة حل مجاهيله، وكشف الغموض عنه.

يقدم جيرار جنيت (Gerard Genette) تعريفا مفصلا في كتابه "عتبات" للمناص تجعله نوعا من أنواع المتعاليات النصية، فالمناص بالنسبة إليه هو «كل ما يجعل من النص كتابا يقترح نفسه على قُرائه بصفة عامة على جمهوره، فهو أكثر من جدار ذو حدود متماسكة، نقصد به هنا تلك العتبة بتعبير (بورخيس) البهو الذي سمح لكل منا دخوله أو الرجوع منه»(1).

فالعمل الأدبي لا يمكن معرفة تفاصيله إلا عبر عناصر الإنتاج، كالعنوان الرئيسي، والعنوان الداخلي، الإهداء، المقدمة، صفحة، الغلاف.... وغيرها. وهذه العثبات النصية التي تُظهر النص منفردا ومتميزا في نظر القراء.

يختار حميد الحميداني مصطلحا آخر في كتابه "القراءة وتوليد الدلالة" هو «المصاحبة النصية، وهو في الحقيقة مصطلح لما يخرج عن إطار الترجمة الحرفية الكلمة (PARA) تعنى المجاورة والمصاحبة والقرابة (Textualite) تعنى النصية»(2).

ويترجم محمد بنيس مصطلح النص الموازي ( Para texte) في كتابه "الشعر العربي الحديث بنياته و إبدالاتها" 1989م ويعني به «العناصر الموجودة على حدود النص،

<sup>(</sup>¹) عبد الحق بلعابد: عتبات (جيرار جينيت من النص الى المناص)، تقديم سعيد يقطين، منشورات الاختلاف، الجزائر العاصمة، ط1، 2008، ص 44.

<sup>(2)</sup> ينظر حميد لحميداني: القراءة وتوليد الدلالة، المركز الثقافي العربي، الرباط، ط1، 2010، ص 223.

داخله وخارجه، في أن تتصل به اتصالا يجعلها تتداخل معه إلى حد تبلغ فيه درجة من تعيين استقاليته، وتنفصل عنه انفصالا يسمح للداخل النصبي كبنية وبناء، أن يشتغل وينتج دلالياته»(١).

بمعنى أن النص الموازي عند ينيس مجموعة من العتبات المتصلة تربطها عاقة خاصة مع النص بطريقة قد تكون مباشرة أو غير مباشرة.

يتكون النص الموازي من ملحقات وعتبات داخلية وخارجية تتحدث عن النص بالشرح والتفسير والتوضيح، كعتبة الغلاف وعتبة العنوان وعتبة النشر وعتبة المقدمة...الخ. ونظرا لأهمية النص الموازي ارتأينا الوقوف عنده، أثناء قراعتنا لنص حيزية غنائية امرأة من الجزائر لما له من دور في إنتاج الدلالة.

#### أولا: عتبة الغلاف:

تعتبر عتبة الغلاف الواجهة المأولى دائما في أي عمل مطبوع، وذلك لكونها لافتة تعريفية لما تحمله أوراقه من إيحاءات وتلميحات، ولهذا يجدر بنا الوقوف عند مكونات الغلاف الخارجي قبل الغوص في أعماق العمل الأدبي.

يعد الغلاف العتبة الأساسية الأولى للولوج إلى أعماق النص، بغية فهم واستتباط مضمونه، وجوانبه القنية والجمالية، باعتباره أول ما يصادف الباحث وهو «عمل مساعد على قراءة وفهم النص على مستوى الدلالة والبناء والتشكيل والمقصدية»(2).

<sup>(1)</sup> محمد بنيس: الشعر العربي الحديث (بناته وابدالاتها)، التقليدية، دار توبقال الدار البيضاء، المغرب، ط3، 2001، ص76.

<sup>(2)</sup> جميل حمداوي: السيموطيقا والعنونة، مجلة عالم الفكر وزارة الثقافة، الكويت، م25، ع3، 1997، ص 90.

وسنحاول استقراء الغلاف الخارجي لديوان المسرحية الشعرية "حيزية لعز الدين ميهوبي" وذلك بالتركيز على:

#### 1. عتبه اسم المؤلف:

يعد اسم الكاتب أو المؤلف عنصرا مناصبًا مهما «كما وضعه "جينيت"» (1) وعلى هذا النساس لما يمكن تجاوزه، لأنه يمثل الميزة الجوهرية بين كاتب وآخر، فبفضله تحدد هوية الكاتب وتثبت أحقيته الفكرية والمأدبية لعمله، وفي الغالب يكون اسم الكاتب في صفحة الغاف، وصفحة العنوان وفي معظم العتبات المناصية (قوائم النشر، الملاحق المأدبية، الصحف المأدبية).

#### أ. أشكال عتبة اسم المؤلف:

من الطبيعي أن يرفق كل عمل باسم صاحبه «فله سلطة عليا عليه -النص- وما على القارئ سوى البحث عن الدلالة، ويعتبر الكاتب تبعا لذلك المالك لحقيقة النص»(2).

كما أنه يأخذ ترتبيا وموقعا استراتيجيا خاصا ومناسبا للذات المبدعة وعلى هذا «فوضع الاسم في أعلى الصفحة لا يعطي الانطباع نفسه الذي يعطيه وضعه في الأسفل»(3).

ويأخذ اسم الكانب حسب "ج. جنيت" ثلاثة أشكال ينفرد بها.

<sup>(1)</sup> عبد الحق بلعابد: عتبات جير ار جينيت من النص إلى المناص، ص 65.

<sup>(</sup>²) سعيد يقطين: من النص إلى المناص المترابط، (مدخل إلى جماليات الإبداع التفاعلي المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005، ص 118.

<sup>(3)</sup> حميد الحميداني، بنية النص السردي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط2، 2000، ص 60.

الفصل الأول \_\_\_\_\_التشكيل الفني في أوبريت حيزية قراءة في النص الموازي

1.2.1 -إذا دلّ اسم الكاتب على الحالة المدنية له، فنكون أمام الاسم الحقيقي للكاتب Onymat

2.2.1 - أمًا إذا دلَّ على اسم غير الناسم الحقيقي اسم فني أو للشهرة فنكون أمام ما يعرف بالناسم المستعار Pseudonymat

2.2.3 -أمًا إذا لم يدل على أي اسم نكون أمام حالة الاسم المجهول أو ما يعرف بــ Anonymat.

بعدما تطرقنا بشكل خاص وموجز لعتبة اسم المؤلف، حيث قمنا بتعريفها ثم أخذنا لمحة عن أشكالها، سننتقل بعدها إلى دراسة وتحليل عتبة اسم المؤلف (عز الدين ميهوبي) من خلال مسرحيته الشعرية حيزيه

إن الركيزة الأهم في الغلاف الخارجي هي عتبة (اسم المؤلف) الذي يسهم وييرز العمل الأدبى، ويساعده على الرواج والاستهاك.

ولهذا جاء اسم الشاعر عز الدين ميهوبي في أعلى صفحة الغالف بخط كبير، إنه يشي بنسبة هذا العمل لصاحبه ومالكه كما أن الاسم يعد في حد ذاته علامة تجارية بالنسبة للناشر، وتقوم هذه العلامة بالتسويق للديوان ودعوة القارئ للقتتائه وقراءته، لأن اسم المؤلف له دور فعال في عملية التسويق، كما أن وجود اسم كهذا (عز الدين ميهوبي) دون كتاية أو ألقاب دليل على قدرة هذا الاسم في إثبات حضوره لدى المتلقي لأن الاسم يغني عن الكنية وذلك لشهرته ومكانته العالية، وقد جاء الاسم باللونين الأبيض والمأخضر طما يمثلان من تمسك بالأمل، ومناشدة للتُحرر بدل القيود، وتوق للسلام بدل الحرب...

الفصل الأول \_\_\_\_\_\_التشكيل الفني في أوبريت حيزية قراءة في النص الموازي

ولقد جاء اسم الشاعر بشكل أقل بروزا فاسحا المجال لما سيأتي أسقله، وموجها القارئ إلى بؤرة الموضوع وجوهره»(1).

ومن هنا يتبين أن الشاعر عز الدين ميهوبي كان محبا للهدوء والسلام، ومولعا بالتحرر بمقت التعقيد والقيود، وهذا ما مثله اسمه في لوحه الغلاف.

#### 2. لوحة الغلاف:

يتبو الغلاف مكانة مركزية في العناصر المكونة للنص الملازم له فهو «العتبة الأولى من عتباته، تدخلنا إشاراته إلى اكتشاف علاقات النص بغيره من النصوص»(2).

ذلك أنه يوضح ويقك الغموض عن بعض علاقات النص بغيره باعتباره الواجهة المفتاحية الأولى.

ونستطيع الجزم أنه يمثّل المأثر الأول الذي يجسده المؤلف الكاتب في ذهن المتلقي، ويساعد في تشجيعه وترغيبه في حب المكتشاف واللطلاع والوصول إلى المعرفة فهو «أول من يحقق التواصل مع القارئ قبل النص نفسه.... وهو الناطق بلسانه يقدم قراءة للنص، وبالتالي يضع سماته وعلاماته وهويته»(3). فهو يمثّل الدعامة المساعدة للتواصل مع القارئ أولا وبفضله تقدم قراءه مسبقة للنص وهنا تظهر ميزاته وتؤكد هويته.

<sup>(1)</sup> نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، حوليات جامعة قالمة للعلوم الاجتماعية والإنسانية، العدد 24 جوان 2008، ص80.

<sup>(</sup>²) حسن محمد حماد، تداخل النصوص في الرواية العربية، دراسات أدبية، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، دط، دت، ص 118.

<sup>(3)</sup> حسين نجمي: شعرية الفضاء السردي، المركز العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط1، 2000، ص 22.

إن المرتبة التي احتلتها هذه العتبة هيأتها لتكون محل رعاية وانجذاب واهتمام من قبل الشعراء الذين «حولها من وسيلة تقنية معدّة لحفظ الحاملات الطباعية إلى فضاء من المحفزات الخارجية، والموجهات الفنية المساعدة على تلقى المتون الشعرية»(1).

وتحتوي لوحه الغاف في الظاهر على عدة وحدات غرافيكية، تسهم في إبراز العنوان باعتباره العالمة الأكثر وضوحا وبروزا على وجه الغاف.

وانطاقا مما سبق سنحاول قراءة لوحة الغاف في المدونة، موضوع الدراسة، المعنونة "بحيزية غنائية امرأة من الجزائر" مسلطين الضوء على الوحدات الغرافيكية التنية.

- الصورة المصاحبة للواجهة الأمامية والخلفية للغلاف.
  - التجنيس.
  - دار النشر.

#### أ. الصورة المصاحبة.

مع حداثة الدراسات النقدية صار لكل شيء مفهومه ودلالته، التي توحي وتعبر عنه ومن ضمن ذلك أيضا الصور والرسومات والرموز وغيرها، «فالصورة في حد ذاتها تحمل دلالتين دلالة حقيقية وأخرى مجازية في الآن ذاته»(1).

(2) قدور عبد الله الثاني: سيميائية الصورة، مغامرة سيميائية في أشهر الإرساليات البصرية في العالم، الوارق البشري، عمان، الأردن، دط، دت، ص 32.

<sup>(1)</sup> ينظر محمد الصفراني: التشكيل البصري في الشعر العربي الحديث، الدار البيضاء، بيروت، ط1، 2008، ص 133.

ونفهم من هذا أن للصورة دلالات إيحانية قد ترمز اللحقيقة أو الخيال يستعملها الكاتب بغرض تشويق القارئ وجذبه بطريقة غير مباشرة للقراءة، ويمكن أن نعرف الصورة من الوجهة السيميولوجية ذلك أنها بمثابة منظومة ثلاثية الأبعاد.

- 1- «مادة التعبير وهي الألوان والمسافات.
- 2- أشكال التعبير وهي التكوينات للأشياء والأشخاص.
- 3-مفهوم التعبير يتمثل في المحتوى الثقافي للصورة من ناحية وأبنيتها الداللية المُشكّلة للمشكّلة للمضمون من ناحية أخرى»(1).

وبهذا تصبح الصورة والرسوم ضرورة من ضرورات الفضاء البصري، يحبذها الكاتب أو الشاعر في تشكيل عمله الإبداعي الفني فعن «طريق تشابهها بموضوعها الواقعي يكون في الإمكان قراءة الصورة أو فك رموزها، وهذه القراءة تستفيد هي نفسها من الأسس الداخلة في قراءة الموضوع نفسه»(1).

ومعنى هذا أن الصورة المصاحبة للغلاف تعتبر أيقونا يحمل كل الدلالات التي بيدأ منها العنوان، كما أنها تمثل الطعم الذي يلقت انتباه القارئ، وذلك لخصائصها المتميزة «ما يميز الصورة البصرية (.......) عن باقي المأنظمة الدالة، ومنها اللغة خاصة، هو حالتها (التماثلية) أو أيقوناتها في إصلاح السيميولوجيين (....) أي شبهها الحسي العام بالموضوع الذي تمثله»(3).

<sup>(1)</sup> ينظر: قدور عبد الله الثاني، سيميانية الصورة، ص 36.

<sup>(2)</sup> محمد غرافي: قراءة في السيميولوجيا البصرية، مجلة عالم الفكر، مج 13، ع1، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت، دط، 2002، ص 222.

<sup>(3)</sup> محمد الماكري: الشكل والخطاب، (نحو تحليل ظاهرتي) المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1995، ط1، ص 271،

وهذا لا يعني بالضرورة أن الصورة تتقوقع على نفسها وتكتفي بخاصية المماثلة. الإ يستلزم عليها أن تُكُون علاقات مع باقي الأنظمة والعلامات الأخرى كالعنوان، وباقي الوحدات الغرافيكية الأخرى المتواجدة على واجهة الغلاف، وهو ما يساعدنا على تفكيك رموزها للوصول إلى دلالاتها، فالشكل البصري للغلاف لم يبقى شيء منفردا بمعناه بل صار منفتحا على النص، ولما يمثل «إمبراطورية مستقلة أي عالما منغلقا لما يقيم أدني تواصل مع ما يحيط به، إن الصور مثل الكلمات ومثلما تبقى من الأشياء لم يكن في إمكانها أن تتجنب الارتماء في لعبة المعنى»(١).

وهذا ما أدى بالمبدع في كثير من المرات اللجوء إلى استعمال الصور أو الرسوم، أو أشكال أخرى مختلفة على مستوى الغلاف الخارجي، وذلك لكي يلفت المأنظار، واصطياد القراء فهي تعتبر وسيط بين القارئ والنص، ومن هذا صار المؤلف يعطي جلّ اهتماماته للصورة من حيث مكانتها الجيدة فيبدع في اختيار الألوان المناسبة والمعبرة التي تعكس وتبرز صلابة العمل الأدبي، وأيضا نضيف أن الوجه أو التسكيل الموجود على الغلاف في بعض الأحيان لما يوضع من قبل المؤلّف بل دور النشر هي التي تتكلف على الغلاف في بعض الأحيان لما يوضع من قبل المؤلّف بل دور النشر هي التي تتكلف

وانطاقا مما سبق سوف نقوم بدراسة الجانب التَّشكيلي لصورة ديوان عز الدين ميهوبي.

تتسم الصورة الفوتوغرافية بطابعها المأيقوني «المرتكز على عاقة المشابهة بينها وبين المرجع وهي بذلك خطاب بصري مشحون بالدلالات، يتطلب تفكيك شفراته طاقات تأويلية تتوزع على مستويين هما مستوى التعيين، ومستوى التضمين، حيث يسعى المستوى الأول للإجابة عن سؤال: ماذا تقول الصورة؟ ويقدم إطارا وصفيا لطبيعتها

<sup>(1)</sup> محمد عرافي: قراءة في السيميولوجيا البصرية، ص 220.

الفصل الأول \_\_\_\_\_\_التشكيل الفني في أوبريت حيزية قراءة في النص الموازي

ومكوناتها. في حين يسعى المستوى الثاني للإجابة عن سؤال: كيف تقول الصورة؟ ويقدم إطار ا تأويليا لمضمونها وعلاقته بالنص المتن» (١).

تتربع الصورة الفوتوغرافية للقنانة الجزائرية "نادية بارود" على صفحة غالف المدونة، موضوع الدراسة، وقد كانت طلّتها تعبر عن أصالة وعراقة المرأة الجزائرية وهويتها وانتمائها، وذلك لأنها متزينة بحلي فضية زادت من أناقتها وحضورها وهذا ما يميز المرأة الجزائرية ويعطيها ميزة خاصة عن النساء في البلاد الأخرى، وقد وضعت الصورة في الجهة اليسرى من صفحه الغلاف، تاركة المكان نفضاء طباعي مكتوب وذلك لكي ينشأ القارئ طريقة نقاشا ذهنيا بين عنصر الكتابة، وعنصر الصورة على اعتبار أن «اللغات البصرية تقيم مع باقي اللغات علقات نسقية متعددة ومعقدة، ولما أهمية لإقامة تعارض ما بين الخطابين اللغوي والبصري، كقطبين كبيرين يحظى كل واحد منهما بالتجانس والتماسك في غياب أي رابط بينهما» (1).

إنَّ اختيار صورة تادية بارود" خلفية للواجهة الأمامية لصفحة الغلاف لم يكن عبثيا أو اختيارا عشوائيا بل على العكس من ذلك تماما، كان له مسوغات من ناحيتين إحداهما ضرورة جدية، والأخرى رمزية إيحائية، أما الناحية الأولى فتستخلص من صفحة الناشر والتي سجل عليها «لوحة الغلاف تمثل القنانة نادية بارود بطلة أوبريت حيزية التي أنتجها مركز الثقافة والإعلام...»(3)

وهذا إن دلَ على شيء فإنه يدل على أن صفحة الغلاف كانت مطابقة ومماثلة للشخصية الرئيسية في مدونة الأوبريت.

<sup>(1)</sup> نادية موات: التشكيل الفنى في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، -6.

<sup>(</sup>²) المرجع نفسه، ص6.

<sup>(3)</sup> عز الدين ميهويي: حيزية، غذائية امرأة من الجزائر، منشورات دار الأصالة، ط1، 1997، ص4.

وأما الناحية الثانية فتختص بمضمون النص وترمي إليه حين تستحضر صورة المرأة "نادية بارود" ذات الأوصاف الجزائرية العريقة، المماثلة لأوصاف حيزية البطلة الحقيقية للقصة في المخيال الشعبي، والتي تؤكد من خالها زينتها على موقعها الاجتماعي وعراقة بيئتها، فيتماثل الدال مع المدلول، وتصير الصورة لغة مطابقة للكلمة وتكملها في الوقت نفسه.

وتعتبر الألوان لغة إيحائية ثانية يفهم مقصدها من خال التأويل فهي مشبعة بالدُلالات، ولم يعد توظيفها يقتصر على مجرد المتعة البصرية، والزُخرف الفني بل أصبحت تحمل دلالات، وتعدر كيزة لتكثيف المعنى وتدعيمه ومن المتداول عليه في الثقافة اللونية اليوم هو «أن لكل لون أبعاده الإيحائية ودلالته الرمزية التي تعلل وجوده في سياق بعينه دون غيره أي يصبح الفضاء اللوني هنا علامة لغوية ترتبط بمدلولات متتوعة» (1).

فاللون يعتبر عنصرا أساسيا من عناصر التشكيل الفني ولغة راقية متكاملة تشرح أحاسيس المبدع وتبهر القارئ.

اتخذ اللون مكانة تعبيرية فعالة في صفحة غلاف المدونة موضوع الدراسة «ويتقعد دالا بصريا يمارس غواية التأويل نظرا لما يتضمنه من أبعاد جمالية ودلالية تنشئ فيه الخلفية ذات اللون الوردي بالمعاني الإيجابية المشبعة بالأنوثة، والمرتكزة على الأمل والحلم والرغبة في الحياة، وترتبط بشخصية حيزية المرأة // الموضوع في المتن. لتقل توق النساء الجزائريات لغد أفضل، وتطلّعهن التحرر من قيود المجتمع وعاداته البالية، ولعلّ دلالة اللون الوردي في خلفية صفحة واجهة الغلاف قد تتجاوز النزعة التحررية للمرأة لتحيل إلى مناشدة جزائر الأمل والحرية والكرامة»(1). وليس هذا فحسب بل أن

<sup>(1)</sup> محمد الماكري: الشكل والخطاب (مدخل لتحليل ظاهرتي)، ص 53، 54.

<sup>(</sup>²) نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 6.

هذا النص وعلى اعتبار أنه ألّف وقت العشرية السوداء، فقد عكس كل مظاهر الخيانة، والفقر، والإرهاب، وعدم الاستقرار التي كانت سائدة آنذاك. تشير الباحثة نادية موات «إلى ارتباط اللّون في الغلاف بألوان العلم الوطني، فكل من اللون المخضر، المحمر، الأبيض، هي ألوان العلم الوطني، وهي ألون خيرية مصدرها اسلامي»(1)

«ذلك أن اللون الأبيض يرمز إلى الجزائر فيقال الجزائر البيضاء، كما يرمز إلى السلام، وإلى طهارة، والصفاء، والنقاء، والإشراق، والنور، والتقاؤل، والبراءة، ووصف الإسلام بالمحجة البيضاء، وتعلق المسلمون بهذا اللون في لباسهم وخاصة في موسم الحج وكان لواء الرسول صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة أبيض دلالة على السلام وهو لون أهل الخير والسعادة»(1).

ولما بيتعد اللون المأخضر عن المرجعية الدينية «فهو يرمز إلى الخصب والنماء والمتحدد والرخاء والنعيم والسعادة، وهو لون شائع في استعمالات المسلمين في المساجد وفي أضرحة المأولياء والصالحين وهو لباس أهل الجنة لقوله تعالى ﴿وَيَلْبَسُونَ شِيَابًا خُضَّرًا مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُّتَكِينَ فِيهَا عَلَى الأَرْآبِكِ فِعُم التَّوَابُ وَحَسُنَتَ مُرْتَفَقًا ﴿ سُورة الكهف مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُّتَكِينَ فِيهَا عَلَى الْأَرْآبِكِ فِعُم التَّوابُ وَحَسُنتَ مُرْتَفَقًا ﴾ سورة الكهف الله قالية (3) (3). وهو يحمل دلالة النعيم والخير في الجنة، أما اللون المأحمر فيسم بمعاني كثيرة وعديدة فهو «يحمل دلالة غلبت عليه وهي المايماء إلى لون الدم وما بقي من الصراع

<sup>(1)</sup> نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 7.

<sup>(2)</sup> ينظر محمد خان العلم الوطني: در اسة للشكل و اللون، محاضرات الملتقى الوطني الثاني، السيميائية والنص الدُّدي، منشورات جامعة الحاج لخضر، بسكرة، الجزائر، 15-16 أفريل 2002 ص 19.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المرجع السابق: ص 20.

الفصل الأول \_\_\_\_\_\_التشكيل الفني في أوبريت حيزية قراءة في النص الموازي

والقتل والموت، الثورة والحرب وغير ذلك» (1) وأيضا يحمل اللون «المأحمر معنى الخطر والباثارة ويثير روح الهجوم والغزو واللفتتان والشجاعة والثأر» (2).

إن توزيع ألوان العلم الوطني على واجهة غلاف المدونة التي نحن بصدد دراستها، لم يكن اعتباطيا بل أظهر لنا ونبهنا إلى حقائق فنية تحمل معاني كانت مخفية بدلخلها وفي محتواها فلقد «توسطت كلمة "حيزية" الصفحة بلون أحمر يستدعي في الذهن تنائية الشهوة والمألم التي صاحبت مسيرة المرأة بعامة، والمرأة الجزائرية بخاصة في نضالها ضد الأنظمة اللجثماعية الجائرة، وتلون كل من العنوان "الفرعي "غنائية امرأ من الجزائر" واسم "الشاعر عز الدين ميهوبي" باللونين الأبيض والمأخضر»(3).

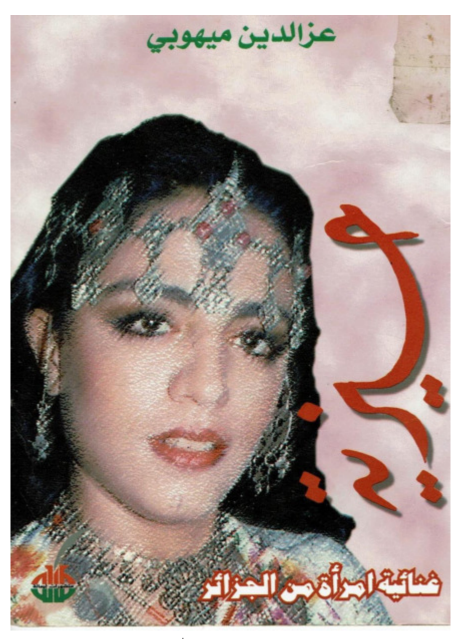
ولقد أخذت حيزية والتي كتبت بشكل عمودي مكانة معقولة من صفحة الغلاف وكانت كتابتها باللون المأحمر «والكتابة الشاقولي (حيزية / غنائية امرأة من الجزائر) على تعميق الدلالة فتغدو "حيزية" سيفا يغرس في صدر الجزائر، وتستدعي إلى الذهن جملة من التناقضات الحمرة / البياض، المعاناة / السعادة، المرأة / الجزائر، الموت / الحياة، الدم الأمل»(4).

<sup>(1)</sup> أحمد مختار عمر: اللغة واللون عالم الكتب والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط2، 1997، ص160،

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه: ص 154–157.

<sup>(3)</sup> نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص8.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) المرجع نفسه، ص9.



غلاف المدونة الشعرية "حيزية" غنائية امرأة من الجزائر

# ب- التجنيس

يعتبر التجنيس وحدة من الوحدات الغرافيكية أو معبرا من المعابر الأولى في عملية الدخول إلى نص ما «فهو يساعد القارئ على استحضار أفق انتظاره، كما يهيئه لتقبّل أفق النّص»<sup>(1)</sup> والمقصود أن المتلقي قد يأتي بتأويلات مغايرة لما تمت للنص بأي صلة، وعلى هذا الأساس تنشأ علاقة بين المبدع والقارئ، فالكاتب يعبر عن إحساسه وذوقه، والقارئ يفهم النص بطريقة خاصة به وحده، من خلال العتبات النصية الموجودة حول النص فإذن «فالنص الأدبي نصان نص موجود تقول له لغته ونص غائب يقوله القارئ المنتظر»<sup>(2)</sup>.

وتعد عتبة التجنيس مؤشر من المؤشرات التي تعمل على التأسيس لعلاقات تواصل مع القارئ، الذي استلزم على استقبال العمل الإيداعي، فيصبح من الطبيعي معرفة جنسه الأدبي سواء كان شعرا أو رواية أو مسرحيه شعرية...الخ.

والعنصر الجنسي هو نظام يتبع بالعنوان لهذا يعتبر «نظاما رسميا يعبر عن مقصدية كل من الكاتب والناشر لما يريدان نسبته للنص، في هذه الحالة لما يستطيع القارئ تجاهل أو إهمال هذه التسمية، وإن لم يستطيع تصديقها أو إقرارها فهي باقية كموجه قرائي لهذا العمل»<sup>(3)</sup>. والناظر إلى مدونة حيزية -غنائية امرأة من الجزائر - لعز الدين ميهوبي بالحظ أن هناك حضورا لعتبة التجنيس كالتصريح بالنّوع الجنسي الذي تشمل

من محمد حماد، تداخل النصوص في الرواية العربية، ص118.  $ig(^1ig)$ 

<sup>(</sup>²) محمود در ايسية: التلقي و الإبداع (قر اوات في النقد العربي القديم) دار جرير، الأردن، ط1، 2010، ص 57.

<sup>(3)</sup> جير ار جينيت: مدخل إلى جامع النص، تر: عبد الرحمن أيوب، دار توبقال، المغرب، ط2، 1986، ص 97.

عليه المدونة من نص شعري، وهكذا يكون الشاعر قد خلصنا من الوقوع في حيرة كبيرة ذلك لأن «من أكثر العوامل فعالية في تحديد أفق التلقي وطبيعة الاستجابة الأولى للنص الفني، مسألة التجنيس واستراتيجيات التسمية النوعية التي تجلب إلى عملية التلقي مجموعة من الخبرات النصية يتحقق بعضها، ويجهض بعضها الآخر»(1).

وهذا يعني أن المبدع في كثير من الأحيان لا يقوم بتجنيس بعمله الأدبي بالرغم من ضرورة هذه العتبة، باعتبارها وحدة غرافيكية وهذا الفراغ الذي وجد كان بعلم من الشاعر ورغبة منه في تغيير «صيغة التجنيس الصريح بما يشبه التجنيس الخفي الذي يعطي الفرصة للقارئ حسب سياقه الزمني أن يستخرج معطيات النص وأفقه» (1).

فالكاتب في هذه الوضعية يترك القارئ في قلق وحيرة بخصوص نوع الجنس الذي بين يديه، فتصبح وظيفته الإستخلاصية راجعة إلى ثقافته المقروثية فالمبدع يعطى للمثلقي النص من أجل تحليله وفهمه وكأنه يحب من المثلقي أن يقاسمه في العملية الإيداعية، فالمؤشر الجنسي ضرورة يجب وجودها على صفحة الغلاف لما تحمله من دور فعال وتوجيهي لفعل القراءة حتى وإن لم يستطع «الزعم أنه نقي تماما من الاختلاط مع الأنواع الأخرى، ولا يستطيع أن يستمر ..... والأنواع الأدبية تتداخل مع الفنون كالفن التشكيلي»(3).

تتموقع عتبة التجنيس في المدونة، موضوع الدراسة، في أسفل لوحة الغلاف تماما على الجهة اليمنى ممثلة في كلمة غنائية هذه المأخيرة التي حددت نوعية العمل الإبداعي،

 <sup>(</sup>¹) حسن محمد حماد: تداخل النصوص في الرواية العربية، ص 111.

<sup>(</sup>²) المرجع نفسه: ص 58.

<sup>(3)</sup> عز الدين مناصرة: إشكالات التجنيس، مجلة البصائر، تصدر عن جامعة البتراء، مج 09، ع2، 2005، ص110،

وحكمت عليه بأنه عمل أدبي مملوء بالموسيقى والمعاني الدرامية، أي نوع المسرحية، وعلى اعتبار أنها أوبرت وفي هذه اللحظة يجد القارئ نفسه في دوامة من التناقضات تتنقل فيها حكاية حيزية من الفاجعة إلى الفرح، ومن البكاء إلى الموسيقى، ومن الألم إلى الأذة، و من الفشل إلى النهوض من جديد، وهذا إن دل على شيء فإنه يدل على أن عز الدين ميهوبي يبرهن من خلال هذه الإيحاءات أن الجزائر والتي مثلها بالمرأة حيزية قوية وسنتعدى أزمة العشرية السوداء ويُستَرجع المستقرار والسلام من جديد وسيعيش شعبها سعادة دائمة.

وقد اعتمد ميهوبي التجنيس بطريقة غامضة حاول من خلالها مراوغة القارئ واختبار قدراته، بحيث لا يمكنه تحديد نوع العمل الأدبي إلا إذا كان من ذوي الاختصاص والخبرة.

وعليه فالعنصر الجنسي نظام يرتبط بالعنوان الأساسي مماثل له، يطلعنا على نوعية العمل الأدبي، ويعتبر وجوده مهما، حتى لا يتعسر على القارئ تحديد نوع النتاج الأدبي بين يديه.

### ب. عتبة النشر:

من الإنتاجات المهمة التي حققتها الطباعة وجود تقنيات حديثة في إنتاج الكتب وإخراجها، وأساليب تقديمها إلى القارئ، «ومن بين هذه التقنيات التي برزت بشكل جلي ما يتعلق بصورة الغلاف ووحداته الغرافيكية، والإضافات التي أدخلت عليها من بينها ضرورة وجود اسم الناشر على ظهر الغلاف»(1).

<sup>(1)</sup> محمد الهادي المطوي: (شعرية عنوان كتاب الساق على ساق ما هو الفرياق، مجلة عالم الفكر، مج 28، ع1، المجلس الوطني للثقافة والأداب الكويت، 1999، ص 482.

ويفيد "اسم دار النشر" في تشكيل النظرة الأولى للمدونة لدى القارئ، فهي تمثلك اسما خاصا بها وتاريخا أصيل في إنشاء الأعمال الشعرية للشعراء الكبار والمبدعين وعلى هذا الأساس «لما تصدر من الدواوين الشعرية إلما ما يكون على مستوى فني رفيع، بمعنى أن مكتبة دار النشر يفترض أن تقوم بتحديد مستوى أهمية الدواوين» (١). أي أن محتوى المدونة وأهميتها مرهون بمخزون دار النشر المعرفي والثقافي وهي الوحيدة القادرة على تحديد مستوى هذا العمل وقيمته الفنية، ولقد اعتمد عز الدين ميهوبي في إخراجه لمدونه الشعرية على:

| المدونة                       | دار النشر   |
|-------------------------------|-------------|
| حيزية غنائية امرأة من الجزائر | دار الأصالة |

تمثل عتبة الناشر القوة الاقتصادية للعمل الإبداعي، أي أنها القوة المالية المختصة في إظهار العمل الإبداعي إلى الجمهور المتلقي وتربطها علاقة عامة بأطرافها المتنوعة، المؤلف، المتلقى، الناشر.

و أحيانا تتموضع دور النسر في أعلى صفحة الغلاف أو أسفلها، ولقد جاءت في المدونة، موضوع الدراسة، في أسفل صفحة الغلاف وبمحاذاتها شعار خاص بها.

وعليه نستخلص أن عتبة النشر في الغلاف لها دور فعال ومهم في الترويج للعمل الله الله الله وعليه نستخلص أن عتبة أساسية لما تقل شأنا عن أي عتبة أخرى، وهي ميزة إشهارية شعمل للترويج لعمل واحد، والأعمال الأخرى التي تختص وتابعة للدار نفسها.

### ج. العنوان:

لقي العنوان عناية واهتماما كبيرا في الدراسات الحديثة، وذلك لكونه يعتبر عتبة الولوج لفضاء النص الأدبي، ومن بين العناصر الفعالة في تحقيق الإداع ذلك لأنه يحتل

<sup>(1)</sup> محمد الصفر اني: التشكيل البصري في الشعر العربي الحديث، ص 143.

الصدارة في النص، وهو أيضا أول ما يواجهنا على صفحة الغلاف، وعلى هذا الأساس أخذ العنوان مكانة كبيرة في أطروحات الكثير من السيمائيين لأنه يمثل «عتبة قراثية وعنصرا من عناصر النص الموازية التي تسهم في تلقي النصوص و فهمها وتأوليها، داخل فصل قرائي شمولي يُقعَل العلاقات الكائنة والممكنة بينها» (١). أي أنه يفرض سلطته على القارئ باعتباره عتبة مهمة لا يمكن تجاوزها، فهو المسؤول عن إحداث الحركات والتقاعل بين المثلقي والعمل الإبداعي.

ومن جهة أخرى «فالعنوان ضرورة كتابية... فسياق الموقف في الماتصال الشفاهي يغني عنه، بينما غياب هذا السياق، في اللغة الكتابية، يفرض وجود مجموعة علمات يتعوض بها» (1). فهو ضرورة مستلزمة في النص الأدبي، وبغيابه يصعب الوضع على المتلقي ويتعسر عليه الفهم، ولهذا يعمل الأدبب أو الشاعر على اختيار العناوين التي تليق بنصه الأدبي المشبعة بالدلكات والمعاني الإيحائية التي تجعل القارئ منجذبا إليه وتحاول تحليلها وفهمها «فالعنوان دوما عبارة عن نص مختصر، يتعامل مع نص كبير، يعكس كل أغواره وأبعاده» (3). والمقصود هنا أن العنوان بالرغم من صغر حجمه إلا أنه يلخص محتوى ما سيأتي داخل النص الأدبي.

(1) محمد بازي: العنوان في الثقافة العربية، التشكيل ووسائل التأويل، دار الأمان، منشورات، الاختلاف، دار العربية للعلوم، الرباط، المغرب، ط1، 2012، ص15.

<sup>(2)</sup> محمد فكري الجزار: العنوان وسيميوطقا، الاتصال الأدبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998 ص 15.

<sup>(3)</sup> بلقاسم دقة: علم السيمياء والعنوان في النص الأدبي، محاضرات الملثقى الوطني الأول للسيمياء والنص الأدبي، منشورات جامعة بسكرة، 7-8 نوفمبر 2000، ص42.

ولقد أسهمت مجهودات "جيرار جينيت" المتخصصة حول مقاربة العتبات النصية عموما، والعنوان بصفة أخص في كتابة عتبات "Seuls" والتي تعتبر من أهم الدراسات الخاصة بالعنوان وهي برهان واضح على الاهتمام الذي حظيت به هذه العتبة للحقا.

وعلى هذا يعرف "جيرار جينيت" العنوان بأنه «عبارة عن كتلة مطبوعة على صفحة العنوان الحاملة لمصاحبات أخرى مثل اسم الكاتب أو دار النشر...»(١).

ويرى الوي هويك" في كتابه "سمة العنوان" أن العنوان يعتبر «مجموعة العلامات اللسانية، من كلمات وجمل، وحتى نصوص، قد تظهر على رأس النص لتدل عليه وتعينه، تشير لمحتواه الكلي، ولتجذب جمهوره المستهدف» (1). والمقصود هذا أن العنوان رمز سيميائي ومؤشر يدل على محتوى العمل الأدبي ويساعده بالرغم من قصر حجمه، فهو يلخص النص ويغنيه، لأن هدفه الأول إغراء القارئ وكسبه فالعنوان يمكّنه أن «بمدنا بزاد ثمين لتقكيك النص ودراسته، ولهذا يمكن القول إنه يقدم لنا معرفة كبرى لضبط انسجام النص، ولفهم ما غمض منه» (3).

فالعنوان رؤية تولدت من رحم النص، فهو يحيل إلى المعاني النصية، وأيضا العنوان جيد هو الذي يمكن أن يصبح وجيهة توجيه الى مخافي النص، وهذا ما جعل "دريدا" "DeRrida" يطلق عليه تسمية (الثريا).

<sup>(1)</sup> عبد الحق بلعابد: عتبات (جير ال جينيت من النص إلى المناص) ص67.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه: ص 67.

<sup>(3)</sup> محمد مفتاح: دينامية النص، تنظير وإنجاز، المركز الثقافي العربي، بيروت لبنان، ط1، 1990، ص 72.

وهو يعتبر «عنصرا مهما في تشكيل الدلالة وتفكيك الدوال الرمزية»<sup>(1)</sup>. ونستطيع القول أيضا أن العنوان بنية خطية مثبتة في أعلى النص الأدبي وتساعد في الربط بين النص والمبدع والمفيد بين النص والقارئ لأن «أول ما يواجهنا من القصيدة هو عنوانها»<sup>(1)</sup>. والذي يعتبر وكأنه رموز لغوية غامضة تستحق مثلقي ذكي يفك رموزها.

كما أن العنوان يعتبر «بمثابة بطاقة ضيافة (Carte visite) للنص مثنا إنه يمنح القارئ مجموعة من الإسارات الضوئية حول مضمون هذا العمل أي: أنه يصف العمل الأدبي، ويعكسه جزئيا أو كليا، وقد لما يعكسه بطريقة مباشرة، إذا كان العنوان يحمل أبعادا رمزية ويتضمن شحنات إنزياحية ثرية... ولمأنه أول ما سيقرع السمع، ويجذب النظر ولمأنه سينزل من الكتاب منزلة الوجه والغزة ...وعليه سيكون العنوان مختارا بدقة وكلاما معسولا يثير شهية الجمهور»(3). وبالتالي فإن العنوان يعتبر معبرا للقارئ يستوحي منه المفاهيم الأولية تشهيل مهمة قراءة النص وتحليله للحقاء ذلك لأن العنوان أول وجهة للمتلقي وعلى هذا الأساس يجب أن يكون العنوان في المستوى حتى يتمكن من إغراء القارئ وجذبه، وبالتالي يرتبط العنوان ارتباط عضويا بالنص، فهو جزء لما يتجزأ منه فمن خلاله يدرك المتلقي المغزى الحقيقي للنص «كما أن العنوان لما يوضع اعتباطيا أو عبثا، بل يوضع بقصدية حتى تكون هناك علاقة بينه وبين النص»(4). فالعنوان مرآة

<sup>(1)</sup> عمار جميل، شامي الراشدي: العنوان والاستهاال في مواقف النفري، دار مكتبة حامد، عمان، الأردن، ط1، 2012، ص31-32.

<sup>(2)</sup> عبد الله الغذامي: الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ط4، 1998، ص 263.

<sup>(3)</sup> جميل حمداوي: السيموطيقا والعنونة، ص 51-52.

<sup>(1)</sup> ينظر محمد فكري الجزار: العنوان وسيموطيقا الاتصال الأدبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 1998 ص15.

الفصل الأول \_\_\_\_\_التشكيل الفني في أوبريت حيزية قراءة في النص الموازي

تعكس النص ولذلك لابد من وجود تكامل بين النص والعنوان فهو ليس مدلول صامت، بل هو مصباح يضيء الطريق للقارئ.

كل هذه التعريفات التي وجدناها للعنوان غير أن (ليوهوك) "Leohock" يرى بأنه «من الصعب وضع تعريف محدد للعنوان، نظرا لاستعماله في معان متعددة»(1).

# ج. 1. أنواع العنوان:

تتعدد أنواع العناوين بتعدد النصوص ووظائفها وأهم أنواع العناوين هي:

# ج. 1. أ. العنوان الحقيقي: (Le titre principale)

وهو ما يحتل واجهة الكتاب، ويبرزه صاحبه لمواجهة المتلقي، ويسمى العنوان الحقيقي، أو الأساسي، أو الأصلي، ويعتبر بحق بطاقة تعريف تمنح النص هويته، فتميزه عن غيره فمثلا في مدونة ميهوبي جاء العنوان الحقيقي حيزية مفردة واحدة (اسم)، وهي قصة شعرية تستدعي شخصيات تراثية وتتمازج بقصص الشعراء العذريين، وهي تتراوح بين الحقيقة والخيال، وتحمل في طياتها السيميائية سؤالا قوميا كبيرا، بحجم عيونها وحجم اللوطن العربي الكبير.

<sup>(1)</sup> عبد القادر رحيم: العنوان في النص الإبداعي، أهميته وأنواعه، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية ع2، دمشق، سوريا، كجانفي، جوان 2008، ص 11.

<sup>(2)</sup> عبد القادر رحيم: علم العنونة، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 2010، ص50،

# ج. 1. ب. العنوان المزيف: (Faux titre)

ويأتي مباشرة بعد العنوان الحقيقي «وهو اختصار وترديد له، ووظيفته تأكيد وتعزيز للعنوان الحقيقي» (1). ويأتي غالبا بين الغلاف والصفحة الداخلية، وتعزى إليه مهمة استخلاف العنوان الحقيقي إن ضاعت صفحة الغلاف.

# ج. 1. ج. العنوان الفرعي: (Sous titre)

يتسلّل العنوان الفرعي عن الحقيقي، ويأتي بعده لتكملة المعنى، وغالبا ما يكون عنوانا لفقرات أو مواضيع أو تعريفات داخل الكتاب، وينعته بعض العلماء بالثاني أو الثانوي "مقارنة بالعنوان الحقيقي، فقي موضوع الدراسة نجد الشاعر اختار العنوان الفرعي أن يكون تجنيسيا فجاء: غنائية امرأة من الجزائر فهو شكّل ثنائية ضدية بين العنوان الحقيقي والفرعي فجمع بين الفرح والحزن وفي نفس الوقت ساعد من خلال عنوانه القرعي القارئ على معرفة نوع العمل الإيداعي".

# ج. 1. د. العنوان الشكلي (الإشارة الشكلية)

وهو العنوان الذي يميز نوع النص وجنسه عن باقي المأجناس، ليميز العمل عن باقي المأجناس، ليميز العمل عن باقي المأشكال المأخرى من حيث هو قصة أو رواية أو شعر أو مسرحية....(2) ولقد استخدم "عز الدين ميهوبي" من المأنواع السابقة الذكر: العنوان الحقيقي والعنوان الفرعي.

<sup>(1)</sup> شادية شقروش: سيميائية العنوان في ديوان مقام البوح لعبد الله العشي، الملتقى الوطني الأول السيمياء والنص الأدبي، منشورات الجامعة، بسكرة، في 8/7 نوفمبر 2000، ص 270.

<sup>(2)</sup> عبد القادر رحيم: علم العنونة، ص 51.

# ج. 1. هـ. العنوان النجاري: (titre courant)

ويقوم أساسا على وظيفة الماغراء لما تحمله هذه الوظيفة من أبعاد تجارية، وهو عنوان يتعلق غالبا بالصحف والمجلات، أو المواضيع المعدة للاستهلاك السريع<sup>(1)</sup>. وينطبق كثيرا على العناوين الحقيقية لأن العنوان الحقيقي لما يخلو من بعد إشهاري تجاري.

### د. وظائف العنوان:

يعد العنوان من أبرز مفاتيح النص الأدبي، بل وأهمها، ولهذا لم يقف دور العنوان في جذب القارئ وإغرائه فقط، بل تعددت وتنوعت وظائفه وهذا ما جعله أكثر فائدة وفعالية ولقد حددها "جيرار جينيت" في كتابه عتبات والمتمثلة في أربع وظائف تميزه عن باقى أشكال الخطاب الأخرى وهى:

# د. 1. الوظيفة التعينية ( la fonction de désignation

«وتعرف أيضا بوظيفة التسمية لأنها تتكفل بتسمية العمل الذي سمّته، وتعتبر هذه الوظيفة إلزامية وضرورية وبموجبها يعين العنوان نصه ويحدد هويّته، إلا أنها لا تنفصل عن باقي الوظائف لأنها دائمة الحضور ومحيطة بالمعنى»(1).

والمقصود أنه لابد للكاتب أن يختار اسما لكتابه ليتداوله القراء ومثال ذلك أنه عندما تذهب لاقتناء كتاب من المكتبة يجب علينا ذكر العنوان للبائع، وتظهر الوظيفة التعينية في مدونة "عز الدين ميهوبي" -موضوع الدراسة- في العنوان الرئيسي المتكون من مفردة واحدة "حيزية" حيث أنها تعين لنصها وتشير إليه وكانت له سمة خاصة ينفرد بها عن باقي النصوص الأخرى «وأحالت إلى هويته النصية باعتبار ما تستدعيه في

<sup>(1)</sup> شادية شقروش: سيميائية العنوان في ديوان مقام البوح، ص 270.

<sup>(</sup>²) جميل حمداوي: السيموطيقا والعنونة، ص 23.

الذاكرة الجماعية من صراع بين المشاعر الفردية والعادات الاجتماعية، وقد كان بإمكان الشاعر "عز الدين ميهوبي" أن يختار عنوان آخر لنصه، ولكنه آثر المحافظة على اسم الشخصية الرئيسية في عمله حيزية لمرجعيتها التراثية ، كون قصتها واحدة من أشهر قصص الحب الممنوع في التراث الشعبي الجزائري والتي عملت المخيلة الشعبية على تحويرها بالزيادة تارة، والنقصان تارة أخرى»(1).

إن الوظيفة التعينية تعتبر ضرورة حتمية ولذلك يرى "محمد الهميسي" في كتابه "وظائف العنوان" «أن الوظيفة البارزة في العنوان هي وظيفة التعيين التي يشترك فيها العنوان مع الأسماء ويقتصر دورها على التفريق بين المؤلفات والأعمال الفنية، وهي وظيفة قد نسميها الوظيفة درجة صفر»(2).

ولهذا حاول ميهوبي إبراز هذه الوظيفة بشكل قوي من خلال عنوانه المستوحى من النراث وحضور المرأة الجزائرية الأصيلة بأوصافها التقليدية وروحها المفعمة بالبطولات والتضحيات.

### د. 2. الوظيفة الوصفية (la fonction descriptive)

«ويسميها جينيت الوظيفة الإيحائية (connotation)، لأن التقابل الموجود بين النمطين الموضوعاتي والخبري، لما يحددان لنا تقابلا موازيا بين وظيفتين، الأولى موضوعاتية، والثانية خبرية تعليقية، غير أن هذين النمطين في نتافسهما واختلافهما يتبادلان نفس الوظيفة وهي وصف النص وتسمى بالوظيفة الوصفية للعنوان»(3). فتنبعث

<sup>(1)</sup> نادية موات: النَشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 10.

<sup>(2)</sup> الطيب بودربالة: قراءة في كتاب "سيمياء العنوان" للدكتور بسام قطوس، محاضرات الملتقى الوطني الثاني السيمياء والنص الأدبي، قسم الأدب العربي، جامعة بسكرة، منشورات الجامعة، في 15-16 أفريل، 2002، ص25.

<sup>(3)</sup> عبد الحق بلعابد: عتبات (جيرار جينيت من النص إلى المناص)، ص 87.

العنونة صارخة لتؤدي وظيفة انتباهيه تثير المتلقي وتستدرجه، وقد برع ميهوبي بشدة في ذلك من خلال تصويريه لحيزية المرأة الجزائرية الأصيلة التي عانت من الظلم والقهر من قبل أبيها بسبب العادات والتقاليد البالية التي دمرتها، وكان للكاتب هدف ورؤية أخرى خفية، حيث كان يقصد بحيزية الجزائر المغدورة في فترة العشرية السوداء، حيث الجزائر مثلث حيزية والمإرهاب ممثل بوالد حيزية المتجبر وتمسكه بالعادات والتقاليد، فكان وصفه دقيقا إيحائيا ومؤثرا في نفس القارئ وقد جسد ذلك بطريقة خفية وخاصة ليس من السهل فهمها وتحليلها إلا من قبل ذوي الاختصاص والخبرة، وفي ذلك يقول أدونيس «لما يحظم اللغة الماعتيادية إلما ليعيد بناءها على مستوى أعلى، يتشكل فيه نمط جديد من الدلالة تقول لنا ما لما تقوله اللغة بشكلها الطبيعي» (١). حيث جاء العنوان معبرا عن نفسية صاحبه وخلجاته وتكهناته بنهاية آمنة وسلمية لوطنه، ولقد صور ذلك في عنوانه الرئيسي.

# د. 3. الوظيفة الإغرائية: (F. Séductive)

«تعد الوظيفة الإغرائية من الوظائف المهمة للعنوان، المعول عليها كثيرا، على الرغم من صعوبة القبض عليها، فهي تعزز بالقارئ المستهلك بتشيطها لقدرة الشراء عنده، وتحريكها لفضول القراءة فيه، والقاعدة المنظمة لهذه الوظيفة قد وضعت منذ قرون في مقولة Furetière».

إن العنوان بمثابة الطعم للقارئ ولذلك فهو يؤدي وظيفة إغرائية، ومن هنا وفق ميهوبي في اختيار عنوان غير متداول وغير مألوف وهذا ما جذب القارئ وجعله في حيرة من أمره على محتوى النص ومضمونه، وأيضا استعمل الألوان اللافتة للنظر الأحمر والأبيض والأخضر التي تشكل ألون العلم الوطني، والمميز في الأمر وجود صورة الفنانة

<sup>(1)</sup> أدونيس: سياسة الشعر، دارسات في الشعرية العربية المعاصرة، دار الأدب، بيروت، ط1، 1985، ص80.

<sup>(</sup>²) عبد الحق بلعابد: عتبات (جير ال جينيت من النص إلى المناص)، ص 88.

نادية بارود على واجهة الغلاف بحلي فضية جزائرية، وهذا ما زاد من التشويق والإثارة في ذهن القارئ، ودفعه لتقحص المدونة بغرض اكتشاف أغوارها ومحتواها، وخاصة أن الشاعر استعمل ميزة التضاد وهذا ما جعل عمله مميزا وخارق للعادة حيث كان عنوانه الرئيسي حيزية والمعروف عنها أنها قصة حزينة مليئة بالحزن والألم والمصاعب، والشطر الثاني من العنوان (فرعي) كان غنائية والتي تحمل معنى الفرح والسرور، فالغناء في طبيعته يعبر عن السعادة وهذا ما جعل القارئ في حيرة من أمره، وهو كيف للألم والفرح أن يلتقيان في مكان واحد، وهذه كانت حيلة من الشاعر لاستقطاب القراء وإثارة الحيرة في نفوسهم لتصفح هذا العمل الإبداعي الممزوج بالغناء والمألم في الوقت

إن وظائف العنوان لما تقف عند هذا فقط، ذلك أنه لو أردنا عدَها كلها لما استطعنا ذلك نظرا لتشابكها وتمازجها مع الوظائف النصية الأخرى.

وعلى اعتبار أن موضوع الدراسة الذي نحن بصدد دراسته فإن الشاعر لم يعتمد على العنوان الرئيسي والفرعي المدون في واجهة الغلاف بل تعداه إلى عناوين داخلية مضبوطة ومكثقة تسرد لنا الوقائع بدقة وتقصيل، وهذا ما يتميز به فن المسرحية الشعرية، ومن هنا سنقوم بعرض وظائف هذه العناوين الفرعية الداخلية.

| الصفة | الوظيفة                     | العنوان القرعي  | الرقم |
|-------|-----------------------------|-----------------|-------|
| 11    | إيحاثية، وصفية              | دمعة في العين   | 01    |
| 16    | إغرائي، إيحائي              | البئر والخيمة   | 02    |
| 22    | وصفي، تعييني                | زينة البنات     | 03    |
| 30    | وصفي، إغرائي                | الرحلة إلى الثل | 04    |
| 33    | إيدائي                      | قال الحادي      | 05    |
| 36    | إيدائي، وصفي، إغرائي        | رؤيا وبتخاطر    | 06    |
| 40    | إيدائي، تعيني، وصفي         | غضبة أب         | 07    |
| 45    | تعيني، إيحاني، وصفي، إغرائي | موت حيزية       | 08    |

من خال الجدول ناحظ أن الشاعر في المدونة، موضوع الدارسة، مزج بين مختلف الوظائف، فقدمت لنا صورة مضبوطة ومركزة عن قصة حيزية من البداية حتى النهاية، فبالرغم من أن هذه العناوين الداخلية تميزت بقصر العبارات إلا أنها تحمل دلالات عميقة إيحانية دالة، حيث أن كل عنوان أعطى حقّه من الوصف والتعبير، وما زاد من جمالية هذه العناوين اللغة الشعبية الدارجة بحيث عند القراءة والتركيز تحس أنك تشاهد ما مرت به حيزية من مواقف وأنت تقرأ، فمثلا في العنوان "دمعة في العين" نجد عبارات جد معبرة ومؤثرة لقول الشاعر:

آسدي زاد هبالي

ابكيت ما ردوا أسوالي

حيزية... قلبي الغلي

حزنك طفا لي اشموعي

وحيزية؟

دمعة في العين... جرح في القلب

ما اقدرت نساها <sup>(1)</sup>.

جاءت هذه العبارات قصيرة موحية غنية بالمإيحاء ومعبرة بالفعل عن حالة سعيد الذي تقتله الحسرة على ابنة عمه التي يذوب بها عشقا وحبا، فالقارئ يجد نفسه متأثرا بأحداث قصتهما بالرغم من عدم وجود أي صلة قرابة بينهما، وهذا كان الهدف الذي يرمى إليه الشاعر.

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر منشورات دار النَّصالة ط1، 1997، ص 13.

### ئانيا: عتبة المقدمة:

تتوعت العتبات النصية وانقسمت إلى أقسام كثيرة منها المقدمة التي تعد أهم «الفضاءات النصية في عملية ولوج القارئ من عالم ما قبل النص إلى عالم النص»<sup>(1)</sup>، وللمقدمة حضور قوي ومكثف في شتى الميادين المعرفية والفكرية، ولها دور في تقديم المعارف للمتلقي حول مضمون النص، ومالبسات إنتاجه مما يساعده على حل رموزه وهي بهذا القصد «جزء من النص تمده بقوة قصدية وظيفة تصير مالزمة له»<sup>(2)</sup>. وهذا يعني أن عتبة المقدمة تزيح الغطاء عن الكثير من أسرار الكتاب والكاتب في آن واحد، التي يكشف عنها الكاتب بإرادته الذاتية، دون الخضوع لأي ضغط من قبل النقاد «فهو يندفع إليها اندفاعا مغريا، بحيث يضع قوانين كتابته وشروطها، والمواجهات القرائية التي الستراد منها»<sup>(3)</sup>.

ويتداخل الخطاب المقدماتي مع العديد من المصطلحات الأخرى كالتمهيد، والمدخل ويعدّها جنيت «مرادفات موازية مع عدم إغفال الفروقات الدقيقة، .... أحيانا التي تميز بعضها عن بعض خاصة في حالة الحضور النصي المشترك، مثلما هو عليه الأمر في بعض الأعمال ذات الطبيعة الديداكينية، تنهض المقدمة بوظيفة بروتوكولية أكثر ظرفية، فيما ينشد التمهيد إلى جوهر النص»(4).

<sup>(1)</sup> عبد المالك أشهبون: الخاطب الافتتاحي التخيلي في الرواية العربية، www.arabewribrs.com

 <sup>(</sup>²) أحمد المنادي: النص الموازي، آفاق المعنى، خارج النص، مجلة علامات في النقد النادي الأدبي بجدة، مج 16، ماي 2007، ج61، ص144.

<sup>(</sup>³) ينظر سوسن البياتي: عتبات الكتابة (بحث في مدونة محمد صابر عبيد)، دار غيداء، عمان، الأردن، ط1، 2014، ص55،

<sup>(1)</sup> نبيل منصر: الخطاب الموازي للقصيدة العربية، دار توبقال، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2007، ص 62.

وتتلخص مكانة عتبة المقدمة في قدرتها على المرور إلى المتن، كما تعطي لمحة عن الجانب النظري المفهومي حتى ولو جاءت مصغرة، فهي تزيح الغموض عن الموضوع والمنهج، والأسلوب والخصائص لكونها «وعاء معرفيا وأيديولوجيا، تختزل رؤية المؤلف وموققه... وتتيح الكاتب من إمكانات التعبير والتعليق والشرح»<sup>(1)</sup>. فهي تعطى للقارئ إمكانية التأويل وإبداء رأيه حول العمل الإبداعي الذي بين يديه.

كما تتميز عتبة المقدمة هنقديم وظائف تخدم القارئ والنص، وكذلك تقديم للمتلقي في بعض المحيان ملخص للنص إلى جانب كونها تبين مهارات الكاتب الجمالية، تم تشرح دوافع الكتابة، ونشأتها، ومراحلها المتعاقبة، ومختلف أدوارها التي مرت بها قبل الوصول إلى هذه الصورة»(2).

فالمقدمة هي الحيز الذي يتخذه الكاتب ليكشف عن بعض الأشياء التي يراها غامضة على المتلقي فيعتمد شرحها وتوضيحها، ويستلزم على الدارس أثناء تفسير المقدمة معرفة مؤلفها، ولقد أورد النقاد والباحثون على وجود ثلاثة أصناف من المقدمين(3).

<sup>(1)</sup> عبد المالك أشهبون: خطاب المقدمات في الرواية العربية، دار الحوار، اللاذقية، سوريا، ط1، 2010، ص88.

<sup>(2)</sup> صفاء عبد الحقيظ، ضي عبد الأمير حبيب الكسبي، النص الموازي في روايات جاسم المطير مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، العدد 34، جامعة بابل، العراق، 2017، ص 332.

<sup>(3)</sup> عبد الرزاق بلال: مدخل إلى عتبات النص (دراسة في مقدمات النقد العربي القديم)، أفريقيا، الرق، الدار البيضاء، 2000، ص48.

# أ. المقدم الحقيقي: (Préfacier Réel)

هذا ما نجده في حالة إسناد مهمة التقديم إلى شخصية حقيقية واقعية، غالبا ما يكون صاحب المقدمة والمتن معا يهيمن فيه الضمير أنا.

# ب. المقدم المتخيل: (Préfacier imaginaire)

وهو نوع من التقديم قليل الورود، يتجلى في ضوء نسبة التقديم إلى شخصية من وضع خيال الكاتب، والخطاب الذي يجري على لسانها لما يعدو أن يكون من صنع المؤلف نفسه.

# ج. المقدمة المنسوبة إلى شخصية واقعية بالخطأ: (Préfacier apocryphe)

يضاف إلى هذه الأنواع نمط آخر من المقدمات لا ينتجها أصاحب المؤلفات أنفسهم، بل يكتبها أشخاص آخرون لأغراض متعددة.

من خال التحليات السابقة يتبين لنا أن عز الدين ميهوبي، في المدونة موضوع الدراسة، قدم لنا مقدمة من جزأين، وقبل كل شيء المقدم في قصة ميهوبي شخصية واقعية، قدم لنا الشاعر في الجزء الأول من مقدمته نبذة عن البطلة حيزية، بطلة قصة الحب الواقعي التي جمعتها علاقة حب ممنوعة مع ابن عمها السعيد، ونكر انتماءها المكاني والزماني، وفي ختام الجزء الأول من المقدمة ذكرنا بالنهاية المدمرة والمأساوية لحيزية وحبها الذي مات قبل أن يثمر وهذا ما ترجمه محمد بن قيطون في أبياته يقول:

عزوني يا لملاح في رايس البنات

سكنت تحت اللحود ناري مقدية (1)

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 88.

نرجمت هذه الأبيات كل معاني الأسى والحزن نتيجة موت حيزية وحزن ابن عمها الشديد عليها.

أما الجزء الثاني من المقدمة فكان عبارة عن التساؤل من إعادة كتابة هذه القصة بالذات «والهدف كان تلبية طموح الشاعر الوطني الساعي إلى الرغبة الواعية والملحة في إعادة بعث التراث الوطني الجزائري في أشكال حداثية أصلية تستمد قوتها وإيداعها من عبقرية الشعب الجزائري وذاكرته الزاخرة بالمواقف والبطولات والتضحيات، ومن خلال ذهين الهدفين يؤسس الخطاب المقدماتي لجسر معرفي يربط النص بالقارئ... ويقدم إجابات مفتاحية لأسئلته المتنوعة: من هي حيزية؟ وما الهدف من إعادة صياغة قصتها؟»(١).

ولهذا فالمقدمة بصفة عامة استهاال وفاتحة ديباجة، وهي تأخذ بيد القارئ ليصل إلى الداللة الدقيقة التي أرادها الكاتب وهذا ما حققه الشاعر عز الدين ميهوبي في مدونته موضوع الدراسة عندما قسم مقدمته إلى جزأين مترابطين فكان الجزء الثاني منها إجابة عن الجزء الأول ذلك أن حيزية بطلة حقيقية كان أبوها أحد أعيان القبيلة التي ينتمي إليها وكان ذا مكانة ونفوذ وقوة، أما حبيبها سعيد كان يتيما بسيطا وهذا ما جعل قصتها مختلفة مميزة وأصيلة وتراثية بالدرجة الأولى، وهذا كان إجابة عن الجزء الثاني من المقدمة طماذا "أوبريت حيزية؟"».

ولقد جسد الشاعر ميهوبي في الختام أهمية قصة حيزية في العالم ومكانتها التي يضرب بها المثل حيث يقول "إذا كان للغرب روميو وجولييت، فإن لنا حيزية وكفى!"(2) ويقوله هذا يجزم بأنه لما توجد قصة حزينة ومعبرة كقصة حيزية التي خلدها التاريخ.

<sup>(1)</sup> نادية موات: التشكيل القني في أوبريت حيثزية، ص 11–12.

<sup>(2)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 10.

### ثالثًا: عتبة الإهداء:

الإهداء هو العبارة التي يريد الكاتب من وراءها الإقرار بالشكر أو العرفان لشخص ما، أو إيصال عاطفة تقدير وهو من عتبات الولوج إلى النص، يندرج ضمن النص الموازي المباشر، ولما تقل أهميته عن اسم المؤلف والعنوان لأنه يمثل عنصرا مساعد لاقتحام أغوار النص «فهو أحد المداخل الأولية لكل قراءة ممكنة للنص» (١). وقد يرد في شكل «عتبة نصية تحمل بداخلها إشارة ذات دلالة توضيحية، فهي تثني بوجهة نظر مفتوحة»(2). وهو أحد الأمكنة الطريقة للنص الموازي «التي لما تخلو من أسرار تضيء النظام والتقاليد الثقافيين لمرحلة تاريخية محددة فيما تعضد حضور النص وتؤمن تناوليته» (3).

وتأتي عتبة الإهداء همثابة رسالة، بائة، مكثفة، مركزية، تحمل في طياتها الكثير من الدلالات، وتسلط الأضواء على أساسيات هذه العلاقة وطبيعتها، وغالبا ما تكون هذه العلاقة اللجتماعية ذات رابطة أسرية أو صداقة حميمية، أو ما شاكل ذلك»(4).

والماهداء تقليد عريق على امتداد العصور والحضارات وورد بأشكال مختلفة من أرسطو إلى وقتنا الحالى:

ويميز جيرار جينيت بين إهدائيين هما <sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> نبيل منصر: الخطاب الموازي للقصيدة العربية المعاصر، ص 47.

<sup>(</sup>²) حسن محمود حماد، تداخل النصوص في الرواية العربية بحث في نماذج مختارة، دراسات أدبية، الهيئة المصرية للكتاب، (د.ط)، 1997، ص64.

<sup>(3)</sup> نبيل منصر: الخطاب الموازى للقصيدة العربية المعاصرة، ص48.

<sup>(</sup>أ) سوسن البياتي: عبات الكتابة، ص 89.

<sup>(</sup> $^{5}$ ) عبد الحق بلعابد: عتبات (جيرار جينيت من النص إلى المناص)، ص 97.

### أ. الإهداء الخاص: (المهدى إليه الخاص)

وهم الأشخاص القريبون من الكاتب من أفراد أسرته وأصدقائه اللذين تربطهم به علاقة شخصية وذو محبة.

# ب. الإهداء العام: (المهدى إليه العام)

ويتحدد في العلاقات العامة التي يربطها الكاتب مع الآخر الاجتماعي والثقافي والشافي والشافي، أو السياسي، فيقوم بإهداء عمله مثلًا لهيئات ومؤسسات ثقافية، أو منظمات إنسانية، أو أحزاب سياسية، أو رموز وطنية.

ويوجد نوع ثالث وهو المإهداء الذاتي: ويرى فيه جينيت أصدق إهداء كونه إهداء حميمي وخاص ونادر الوجود وفيه يهدي الكاتب عمله لذاته الكتابية.

وتشتمل عتبة الإهداء على وظيفتين أساسيتين هما: «الوظيفة الدلالية: هي الباحثة في دلالة هذا الإهداء وما تحمله من معنى للمهدى إليه، والعلاقات التي سينسجها من خلاله»(١).

أما الوظيفة التداولية «وهي وظيفة مهمة، لأنها تنسَّط الحركية والتواصلية بين الكاتب وجمهوره الخاص والعام، محققة قيمتها الاجتماعية وقصديتها النفعية في تقاعل كل من المهدي والمهدى إليه»(2).

ومن خلال ما تقدم نستنتج أن عز الدين ميهوبي في المدونته، موضوع الدراسة، قد اعتمد على الماهداء الخاص ذلك لأنه موجه إلى زوجته، ونستشف من هذا أن ميهوبي من الشعراء الذين يحترمون ويقدرون المرأة، ويؤمنون بالحب، ويبرز ذلك من خلال

<sup>(1)</sup> ينظر عبد الحق بلعابد: عتبات (جير الرجينيت من النص إلى المناص)، ص 98.

<sup>(</sup> $^{2}$ ) المرجع نفسه، ص 99.

الفصل الأول \_\_\_\_\_\_التشكيل الفني في أوبريت حيزية قراءة في النص الموازي

عنوان مدونته التي كانت بطلتها امرأة، والمإهداء الذي كان مخصص لزوجته، وهذا أيضا إن دل على شيء فإنه يدل على أن الشاعر يعيش قصة حب مماثلة مع زوجته، ولهذا قرر إهداءها هذه المدونة المليئة والمفعمة بالمأحاسيس.

وعليه فعتبة الماهداء ممارسة اجتماعية داخل الحياة الأدبية يخصص لها الكاتب مخاطبا معينا.

ومن هنا نستخلص أن للسيميانات دورا كبيرا وأهمية بالغة في دراسة العنبات النصية، ولما يمكن الاستغناء عنها، وذلك باعتبار ما في هذه الأخيرة من دلالات وإشارات ورموز وأيقونات، بدءا من صورة الغلاف والعنوان والصورة الداخلية والحواشي والخط الغارفي.... فبفضلها يتمكن من الولوج إلى مغاور النص المتعددة، وكل هذا يمثل مجالا خصبا للدراسات السيميائية.

# الفصل الثاني

# التشكيل الفني في متن "أوبريت حيزية "غنائية امرأة من الجزائر" لعز الدين ميهوبي

- 1. التشكيل الفني في البنية اللغوية
  - 2. تمازج الخطابات
  - 3. الأمثال الشعبية
  - 4. التشكيل الفني في الشخصيات
- 5. التشكيل الفني والمرجعية التراثية

### تمهيد

اعتمد الشاعر عز الدين ميهوبي في متن أوبرت حيزية -غنائية امرأة من الجزائر - على عدة مستويات حاول من خالها إعادة إحياء قصة واقعية من صلب التراث الجزائري الأصيل، وسلّط جلّ اهتمامه على الأقوال فحسب.

حصر المستوى اللغوي بين الفصحى والعامية، وجاءت الخطابات ممزوجة ومنتوعة، واستعان بالمأمثال الشعبية، والمأقوال المأثورة وغيرها. وكل هذه التشكليات الفنية أسهمت في جمالية نصه، وتميزه وتفرده عن بقية النصوص المأخرى.

### 1. البنية اللغوية:

تعد اللغة كاننا تفاعليا متغيرا، يؤثر ويتأثر، ولذلك فهي تتغير وتتمازج بلغات أخرى، وتعد من أهم أدوات البناء الفني، وهي العنصر الأول الذي يلجأ إليه الكاتب عند التأليف، فاللغة بمفهومها المتداول «هي الوسيلة الأساسية للتعبير والتخاطب سواء كانت شعرية أم نثرية، ولابد للغة من توافر جملة خصائص هامة منها أن تكون محملة بشحنات عاطفية وفكرية، كما يجب أن تكون موحية بالواقع ذات تأثير وقدرة على تصوير الحدث والتعبير عن طبيعة الشخصية بوصفها واسطة لعملية نقل الأفكار» (1).

وهذا يعني أن اللّغة هي الوسيلة الأهم لإيصال أفكارنا ورغباتنا، فهي تحمل دلالات رمزية موحية ومعبرة عن طبيعة الشخص وطريقة تفكيره.

<sup>(1)</sup> ماري إلياس وحنان قصاب: المعجم المسرحي مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض، مكتبة لبنان، لبنان، ط1، 1997، ص، 425.

ويرى غسان غنيم أن «لغة الشعر العربي تختلف دائما عن لغة الحياة اليومية إنها لغة كالسيكية تشبه بستانا جميلا، ولكنه بستان متجمد والمسرح بتكوينه هو اللغة التي لا تحتمل القوالب الجامدة» (1). فاللغة الشعرية يجب أن تكون حيوية ملبئة بالحركة والحياة،

جسد الشاعر عز الدين ميهوبي في أوبريت حيزية -غنائية امرأة من الجزائر-بشكل متميز الثنائية اللغوية، وهي تعني وجود اللهجة العامية إلى جانب اللّغة الفصحى.

ونجد كمال يوسف الحاج يتحدث عن العامية فيرى أنّها «لغة الحس والعجلة، لغة فجائية، تلقائية اتفعالية، والمانفعال بيولوجي الطابع، لما يتيسر لمه وقت ولما فراغ... ولهذا تطفو العامية على سطح الوجدان، وتسيطر على روابط الجملة، وهي لما تبالي بالعوامل النحوية... والعامية خفيفة الخطى تستمد زخمها الأكبر من المايحاءات، والماسارات المختصرة البسيطة التي ترافقها وهي لما تقبل الحركات» (1).

ولقد سيطرت اللهجة العامية على مدونة ميهوبي وذلك من خلال حضور الشخصية التراثية وهي الشاعر "بن قبطون" لبتولى مهمة رواية هذه القصمة على اعتبار أنه شاهد عيان عليها.

يقول ابن قيطون وهو يخاطب سعيد:

يا بني «زينة الثوب كمه ... وزينة

المانسان فمه» .... قطرة قطرة وبتتملا الساقية»

<sup>(</sup>¹) غسان غنيم: ظاهرة المسرح عند العرب، مجلة جامعة دمشق، مج 27، ع: 3-4، 2011، ص 172.

 <sup>(2)</sup> كمال بوسف الحاج: فلسفة اللغة، دار النهار، بيروت، ط1، 1978، ص 237، 238.

أنت حبيت حيزية ... وحيزية ماتت .... » (1).

وعليه فإن لغة بن قيطون لغة إيحانية مشحونة بالدلالات والرموز وهي لغة مستمدة من النتراث الشعبي الأصيل، الذي تمتد جذوره إلى الماضي البعيد، وهي تقارب نوعا ما مع لغة المأثرة الشعبية، وهي اللّغة التي يتفنّن من خالها القوال في الأسواق «إنها لغة ملحونة مؤثرة لها وقع خاص في نفس المتفرج، لأنها قريبة من وجدانه معبرة عن أصالته، ولا سيما أنها تعتمد على الشفوية بكل ما لها من حضور في التراث العربي بعامة، والجزائري بخاصة، وتحفز ملكة السمع التي تحتل مكانة الصدارة في المرجعية السوسيونقافية العربية، وهو ما جعل النص يفوح باحتفالية نابغة من أعماق الموروث الثقافي، من مقاهيه وأسواقه، وحلقاته» (2).

كانت لغة "بن قبطون" معبرة إلى حد بعيد عن أصالة المإنسان العربي وصدق وجدانه، وعفويته، والحب العميق الصادق الذي يختلج في صدر سعيد وحزنه الشديد لفراق حبيبته حيزية وموتها الذي كان خنجرا مغروسا في صدره وكان يقتله كل يوم، كما جاءت لغة بن قبطون شبيهة بلغة الشعر الملحون القريبة من عواطف وأهواء الناس، المصورة لخواطرهم ومشاعرهم وكل ما نتبض به قلوبهم، سواء في انبساطها أو انقباضها، والشعر الملحون في عمومه يعتبر شكل من أشاكل التعبير في الأدب الشعبي يطلق «على كل كلام منظوم في بيئة شعبية بلهجة عامية، تضمنت نصوصه التعبير عن يطلق «على كل كلام منظوم في بيئة شعبية بلهجة عامية، تضمنت نصوصه التعبير عن وقد يكون أميًا

<sup>(1)</sup> عن الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 22.

 <sup>(</sup>²) نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 13.

<sup>(</sup>أ) عبد الكريم قذيفة: أنطولوجيا الشعر الملحون بمنطقة الحضنة، الشعراء الرواد، منشورات أربَيستيك، القبة، الجزائر، ط2، 2007، ص 13.

كما أن الشعر الملحون كان من إبداع وتأليف شعراء وأدباء معروفين «عاشوا في أوساط الشعب، فتحسسوا آلامه وآماله وتتاولوا المواضيع القريبة إلى نفوسهم وصاغوا منها ما يشبع رغبة تلك النفوس المادية والمعنوية» (1). وهكذا ارتبط الشعر الملحون ارتباطا وثيقا بوجدان الشعب، فعكس أفراحه وأحزانه وآماله وآلامه، وهكذا حاول بن قيطون جذب القارئ وجعله يعيش وكأنه شخصية من شخصيات المسرحية، يعايش أحداثها بكل مصداقية.

يقول الشاعر بن قبطون:

أنت عاشق .... واللي يحمل نار في قلبو ببان للناس دخانها .... ويا ويح من حب نجمة وفي الليل خانها .... أنت عاشق صادق في حبك وأنا رايح انظم اقصيدة في حيزية اللي حبيتها (2).

فكلماته جميلة وأسلوبه متفرد جذاب، يعبر بالفعل عن حالة العشق سعيد متحسسا همومه، ومستشعرا حاجته وطموحه في الحصول على حبيبته حيزية التي رحلت وأخذت قلب سعيد معها وتركته معلقا بين الحياة والموت.

شعر "بن قبطون" نابع من صدق العاطفة وصحة التجربة التي تثير وتهز وجدان الشاعر، وتجعله بؤثر في المتلقي، فيشاركه في ذلك بالانفعال، والتأثير والتأثر يمنحان الشعر البقاء والخلود والتداول والشيوع من جيل إلى لآخر.

<sup>(</sup>¹) إبر اهيم الداقوقي: فنون الأدب الشعبي التركماني، مطابع دار الزمان، بغداد، ط1، 1962، ص 04.

 <sup>(</sup>²) عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 14.

وعلى الرغم من أن لغة الشاعر البدوي "ابن قبطون" عامية تقترب كثيرا من لغة الحياة اليومية إلا أنها لغة يميزها الرئاء والغزل، وهذا ما تميز به عن غيره من الشعراء. ويتجلى تميزه في وقفته بجانب سعبد ومساندته له عندما طلب منه أن يكتب له قصيدة بخد فيها ذكرى حيزية بعد وفاتها.

فتقمص الشاعر شخصية سعيد "البطل" وكتب القصيدة على النحو الآتي:

يا دامع العينين لا تبك حيزية

نامت على الخدين والروح مرخية

قبر حوى قبرين والدمعة ملحية (١).

ولقد وظف الشاعر اللغة العرية الفصحى ليعمل على كسر رتابة النص الشعري، وأيضا بغرض التنويع اللّغوي، ولم يخرج استعمالها عن الموضوع بل كان مكما له، وهذا ما أثار انتباه القارئ، ودفعه للاهتمام أكثر بالموضوع، ولقد كان لحضور اللغة العربية أهداف خفية تظهر ما بين السطور، وهي إظهار قدرة وبراعة الشاعر ميهوبي الشعرية التي يريد من خلالها أن يرى المتلقي طريقته المميزة، وأسلوبه المتمكن وبراعته التي تعجز اللهجة العامية عن إيصالها للقارئ، فمزج لغته بلغة الغناء الخاصة بالشاعر الشعبى بن قبطون.

عمد عز الدين ميهويي «إلى دمج صوبته وانتمائه المعاصر مع الشاعر بن قيطون الذي يعد صوبًا غائصًا في التراث والأصالة فتوحدت أصواتهما ليحكيا لنا قصة خلّدها تاريخ قصة حب واقعية جمعت بين الماضي والحاضر»(1)، وبين الحضارة والتراث وبين

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 54.

<sup>(2)</sup> نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لغز الدين ميهوبي، ص 14.

النَّالَم والحب، ونهايتها أسرت القلوب وأبكت العيون، وقد وظَّف الشَّاعر الراوي السرد والوصف، وهذا ما نراه في المقطع التالي:

قصمة الطفل الذي

عشق السحر فمات

لم بكن يدري الذي

کان یهو اه سبات

كان يرعى إنما

راعه وجه فتاة (<sup>1)</sup>.

ورد «التعبير بالفصحى في معرض البوح، والمناجاة، فعبر عن معناة سعيد في حب حيزية، وحزنه عليها بعد وفاتها، لينقل القارئ من مستوى الحكاية الواقعي الاجتماعي إلى مستوى داخلي نفسي هو وجدان العاشق، وتناسب توظيف الفصحى، بما تتصف به من تسام لغوي مع الرؤيا والتخاطر لينقل القارئ من عالم الواقع إلى عالم الحلم» (1). سعيد نائم بجانب صديقه ... ويفيق من نومه فزعا مذعور ا... ويروي رؤياه لصديقه.

مر بي طير جناحاه قمر

ويعينيه مسافات الرحيل

قلت خذني قال لا تنتظر

قلت يا طير تمهل ما الخبر؟

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 16.

<sup>(</sup>²) نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية، لعز الدين ميهوبي، ص 14-15.

إن من أحببت أعباه السهر أ

قلت خذني ... أيها الطير بليل

قال لى ... لا تفكر في السفر

قلت باطير تمهل ما الخبر؟ (١)

جاء كلام الشاعر فصيحا زاخرا بالصور البيانية والعبارات القوية، وحسن التعبير وهذه صفة تتصف بها كل لغة راقية.

### 2. تمازج الخطابات:

من مظاهر التشكيل الفني، تمازج الخاطبات، ووجدنا هذا النوع خاصة في مدونة حيزية حموضوع الدراسة-، فالسرد والوصف والكتابات الشعرية الممزوجة باللّحن والمغناء. عملت على خلق نوع من الحوار بين الراوي والبطل، وهذا ما أضفى على النص تعددا ونتوعا في الأساليب، وهذا ما شكل لنا قصة تراثية أصيلة بحلة جديدة نتثائم مع العصر الحالي، وتكمن جمالية الحوار بأن الشاعر عز الدين ميهوبي أكثر من الحوارات القصيرة، والمركزة ذات دلالات إيحائية مراعاة لنفسية الجمهور أو القارئ، والظاهر أن المسرحية أخرجت حقيقة للتمثيل والمتابعة أكثر من القراءة، فالنص يقوم على العمل والحركة من أجل خلق فعل درامي لكي نا يفسح المجال أو الفرصة للمشاهد، كي نا يمل ويجعله مناحقا مثلها دائما للأحداث وقد اختلفت الحوارات بين الشعر والغناء، وبين الأمل والضياع، واللقاء والوداع وهذا ما شكل تناغما وانسجاما داخل القصيدة في المقطع التالي:

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 36.

الراوي: ركبو الجحاف في الأبكار

وساقوا البل نحو الثل

حيزية حيرانه .... اتطل

ما شفت حد شا وانهار

وین سعید زین الکل

وين الفارس في المحفل

والغيد انزغرد باشفار

حيزية تمضغ في النار<sup>(۱)</sup>.

تظهر لنا هذه المقاطع مبل عز الدين ميهوبي إلى التجديد ورفض السائد المتعارف عليه، ولقد ظهر ذلك من خلال هذه المقاطع، حيث استدعى الشخصية التاريخية "الراوي" وهو أمير غير مألوف من قبل، وشخصية الراوي تراثية شعبية تحمل أبعادا تاريخية، حيث مزج بين الشعبي والواقعي، وخلّد قصة الحب الواقعية التي جاءت على لسانه وحضوره كشاهد عيان على حقيقة القصة ومجرياتها، وتصنيفها في قصص الحب والغرام «وفي المقابل جاء الخطاب الشعري، في المدونة موضوع الدراسة يؤسس لشعرية المفارقة ليس على مستوى الخطاب فحسب حين نقل النص من مستوى سردي نمطي المفارقة ليس على مستوى الخطاب فحسب حين نقل النص من مستوى البوعي والبصري الما مستوى شعري مغاير للنمط السائد، وإنّما حتى على المستوى الأوربت باختلاف حيث تختلف الأشعار عن الحوارات النثرية الدائرة بين شخوص الأوربت باختلاف المواقف المعبّرة عنها، مما يجعل النص ينفتح على عوامل تجريبية لا تركن إلى السائد، ولا تستسيغ المألوف، بل تسعى دائما عن طريق خلخلة الثوابت إلى بعث الحياة، والتجدد

<sup>(</sup>¹) عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 30.

في الماضي» (1). وهذا ما جعل قصة حيزية التي جمعت بين التراث والأصالة، بين الماضي» وعراقته، والمحاضر بجديده وحضارته، وهذه القصة أصبحت عبرة لكل الناس وخاصة العاشقين يتخذون منها الإرشادات والمواعظ.

لقد نقلت الأشعار في أوبريت حيزية -موضوع الدراسة- عذاب الفراق، وحسرة البعد وغصة القلب، وقوة رابط الحب، الذي جمع حيزية وسعيد، فأصبح الحب بالنسبة لهم الحياة والبعد هو الموت وقصة حبهما أبدية فاقت وتعدت كل البحار والحدود، وهذا ما تحمله هذه الأبيات التي تغنى فيها حيزية وتكشف مدى حبها وولعها بحبيبها.

حيزية تغنى:

يا بن عمى قلبك شمعة

تضوي بين اضلوعي ضيه

ما نشكى ما نذرف دمعه

ما تنساك غدوره عينيه

لاحد ... لا تلاتًا .... لا جمعه

عمري ليك بغير امزيه (٥).

هذه الأبيات حملت كل سمات الحب التي تحملها حيزية لسعيد فجاءت مسّبعة بالمشاعر والمأحاسيس الحقيقية النابعة من أعماق القلب، يتقنها الناس في وقت الفراغ أو وقت التجوال أو إنجازهم لعمل ما وجاء هذا التوظيف للمقاطع الغنائية مناسبا، وذلك أن المدونة موضوع الدراسة مسرحية شعرية وهذا يستلزم حضور الموسيقي والغناء والحوار

<sup>(1)</sup> نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 16-17.

عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، -18

الفصل الثاني \_\_\_\_\_\_ التشكيل الفني في متن "أوبريت حيزية" لعز الدين ميهوبي

والرقص، ووردت على لسان شخصيات متعددة كشخصية حيزية، سعيد، الحادي، الفتيات.... الخ.

والناظر أن توظيف المقاطع الغنائية في نص المدونة موضوع الدراسة «يمكن أن يقف على ملاحظتين: الأولى وتتعلق بالوظائف التي نهضت هذه المقاطع بها، وهي متنوعة حسب السياق على لسان العاشقين "سعيد وحيزية" وعبرت عما يختلج في أعماقهما من مشاعر الشوق، والمناجاة ولوعة الفراق» (1). والمقطع المآتي يصور هذه المعاناة "موت حيزية"

حيزية تغني:

كطير بغير جناح

أجىء إليك

وبتحملني نسمة الصباح

فأحنو عليك

وأكبر مثل الرياح

بكلتا بديك (2).

أما الوظيفة البنائية «فقد كانت وظيفة الأغاني فيها مهمتها الربط بين أجزاء النص من خلال شرح الأحداث، ووصف الأمكنة التي جرت فيها الأحداث وإعطاء لمحة عن الشخصيات وحقيقتها ومثالها»(3):

<sup>(</sup>¹) نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 18

<sup>(2)</sup> عن الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 45.

 <sup>(5)</sup> نادية موات: التشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 19.

«حيزية بنت الباي

يا قمرة ضوبت الخيام» (١).

«أحمد بن الباي كلمتو سيف إذا خرج ما

يعود، ومنقبلش كلام آخر» (<sup>2)</sup>.

« نة الخلخال في الخيمة

وكحل العين مع الأوشام» (3).

وفيما بخص المقاطع الغنائية اللغوية فقد كانت معظمها بالعامية على اعتبار المرجعية الشعبية والتراثية للشخصيات الرئيسية في المسرحية، كالتي جاءت على لسان الحادي أو والد حيزية، وبما أن الشاعر عز الدين ميهوبي من الشعراء المجددين والمحبين للتغيير والتحرر من قيود القديم وظف مقاطع أخرى بالفصحي.

## 3. توظيف الأمثال الشعبية:

لا ينحصر التشكيل الفني في أويريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر لعز الدين ميهوبي على المستوى اللغوي وتمازج الخطابات فحسب بل يتعداه، أيضا إلى توظيف الأمتال الشعبية، والأقوال المأتورة التي ترمز إلى القديم بأصالته وتراثه القيم، ولهذا فقد حظي المثل باهتمام علماء العرب قديما وحديثًا، عرفه ابن المقفع بقوله «إذا جعل الكلام مثلًا كان أوضح للمنطق، وأنقى للسمع، وأوسع لشعوب الحديث» (4)، ونجده عند ابن عبد

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 18.

<sup>(</sup>²) المصدر نفسه: ص 42.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر نفسه: ص 44.

<sup>(4)</sup> الميداني (أبو الفضل احمد بن محمد بن أحمد): مجمع الأمثال، تحقيق د. رجان عبد الله توما، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1، 1422هــ، 2002م، ج1، ص 70

ربه في كتابه "العقد الفريد" يصف الأمثال بأنها «وشي الكلام، وجوهر اللفظ، وحلي المعاني، والتي تخبرتها العرب، وقدمتها العجم، ونطق بها في كل زمان، وعلى كل لسان، فهي أبقى من الشعر، وأشرف من الخطابة، لم يسر شيء مسيرها، ولا عم عمومها، حتى قبل أيسر من مثّل، وقال الشاعر:

ما أنت إلا مثلُ سائر يعرفه الجاهل والخابر» (١).

ونقلا عن السيوطي يعرف المرزوقي المثل في كتابه "شرح الفصيح" على أنه «جملة من القول مقتصبة من أصلها أو مرسلة بذاتها، فتتسم بالقبول، وتشتهر بالتداول، فتتقل كما وردت فيه إلى كل ما يصح قصده بها من غير تغيير بلحقها في لفظها، وعما يوجبه الظاهر إلى أشباهه من المعاني، فلذلك تضرب وإن جهلت أسبابها التي خرجت عليها» (1). فالمثل عبارة موجزة قيلت في موقف حاسم، فأعجب الناس إما بإحكامها وإما بلغتها وإما بقولها في التعبير وأداء المعنى، فتداولتها الناس.

وفيما يخص المأمثال الشعبية التي وردت في النص، موضوع الدراسة، فقد كتبت الأمثال في البداية على النهج القديم، فتضمنت النصح والإرشاد بأساليب متنوعة وطرق متعددة، ونجد بين طياتها إيجاز اللفظ، وقوة اللغة، وفصاحة البيان، وكثافة المعاني، وبلاغة التصوير، خاصة وأنها وردت على لسان شخصيتين هما شخصية الشاعر بن قيطون، وشخصية أحمد الباي وهما شخصيتان «تشتركان في كثرة تجاربها في الحياة،

<sup>(1)</sup> ابن عبد ربه (الأندلسي أبو عمر أحمد بن محمد)، العقد الفريد، شرحه وضبطه وصححه وعنون موضوعاته ورتب فهرسه أحمد أمين الزين، إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1402 هـ، 1982م، ج3، ص 63.

<sup>(2)</sup> السيوطي (عبد الرحمن جانل الدين): المزهر في علوم اللغة وأنواعها، شرحه وضبطه وصححه وعنون موضوعاته وعلق حواشيه محمد جاد المولى، وعلى محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الجبل، بيروت، لبنان، داط، دات، ج1، ص 487/486.

وخبرتهما بالأيام، فلهجا بتعبير شعبي يأخذ شكل الحكمة التي تبنى على التجربة أو خبرة مشتركة، فاتسمت أقوالهما بسمة تراثية أساسها الصدق والواقعية، وقد كشفت الأمثال الشعبية عن موقف قائلها من حدث أو فكرة معينة فاتخذ بن قيطون من خلالها موقفا حياديا، وتعماملا مع موضوع العشق بين سعيد وحيزية تعاملا موضوعيا»(1). محاولا التخفيف من شدة حزن العاشق سعيد لابتعاد محبوبته حيزية عنه فنجده يقول أمثالا مثل. «اذكر الصيد يهدف»(1).

وهذا المئل دليل على أن سعيد رجل قوي ويافع كالصيد.

«اللي تحبو قابله واللي تكرهو جانبه»(3).

والمقصود هو أن الإنسان الذي تحبه ليقى بجانبه على الدوام، والشخص الذي تكرهه ليتعد عنه قدر المستطاع.

«زينة الثوب كمه وزينة الإنسان فمه»(4).

فالثوب ببرز جماله من خلال نظافته، واللسان يظهر حسنه من خلال لسانه لذلك فليحذر الإنسان من لسانه، ويعمل جاهدا أن يكون لسانه طريقه إلى الجنة، وموصله إلى رضوان الله تعالى، وعن سرد يقول ميخائل نعيمة «سم التَّفعي في نابها، وسم النحلة في حملتها، أما الإنسان فسمه في عينه ولسانه»(5).

تدل الأمثال على البيئة الجزائرية، كما تدل على علاقة الشخصيات ببعضها البعض

<sup>(1)</sup> نادية موات: النشكيل الفني في أوبريت حيزية لعز الدين ميهوبي، ص 26، 27.

<sup>(2)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 12.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المصدر نفسه: ص 12.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه: ص 14

 <sup>(</sup>أ) محمد بن منصور، موسوعة روائع الأقوال من خذال الحكم والأمثال، ج1، ض 143.

الفصل الثاني \_\_\_\_\_ التشكيل الفني في متن "أوبريت حيزية" لعز الدين ميهوبي

«اللي حبني ما بني لي قصر واللي كرهني ما حفرلي قبر(1).

بن قيطون هنا يحاول مواساة سعيد والتخفيف من حزنه وقهره ذلك أن الحب لما يبني القصور، والإنسان الذي يحرهك لما يعتم يستطيع قتلك ولما ضرك بشيء.

«اللي ارقص يوم الجمعة يبكي انهار الحد»(<sup>2)</sup>.

فقائل المثل ذا خبرة وتجربة في الحياة فهو متيقن أنه يوم لك ويم عليك، فاليوم تضحك لك الدنيا وبعد غد تتغلق كل الأبواب في وجهك، لهذا لا تحزن واصبر على مشاق الحياة.

وهذه الأمثال تعد تصوير للحياة الشعبية، ومرآة صادقة ومطابقة لما يعيشه الشعب من آمال وآلام، وتبعث الراحة والطمأنينة في نفوسهم لأنها تبلغ مقاصد الفهم وتقرب الاستيعاب لمتداوليها.

ونجد أيضا بعض المأمثال الذي وردت على لسان والدحيزية «كلمتي بارود اذا خرجت ما تعود» (3). والمراد من القول الالتزام بما يصدر عن اللسان من كلام فكلمة الرجل هي شرفه والميزان الذي يوزن به بين الناس.

و أيضا قوله «علة الفولة من جنبها» (4). فهو في قوله هذا يلقى اللّوم على ابن أخيه سعيد الذي اعتبره خائنا لأنه جلب العار له بسبب علاقته مع ابنته حيزية.

<sup>(</sup>¹) عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 13.

<sup>(</sup>²) المصدر نفسه: ص 12.

<sup>(</sup> $^{3}$ ) المصدر نفسه: ص 25،

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) المصدر نفسه: ص 26.

تعمل الأمثال على توجيه مسار الحدث، كما تعطي القارئ نظرة حول طبيعة الموقف أو الشخصية، كما أن الأمثال تعد من أقصر الطرق التي تكشف لنا خبايا التجارب البشرية المختلفة، وبالرغم من قدمها إلا أنها لم تفقد شيئا من أهميتها، فهو صورة ناطقة عن المجتمع تعكس معظم جوانبه وعديد تجاربه في الماضي ولما تزال موجودة إلى يومنا هذا.

# 4. التشكيل الفني في الشخصيات:

تعد الشخصية لحدى العناصر الدرامية المهمة في تكوين النص المسرحي، فهي بمثابة العمود الفقري للجسم، فإذا اختفى هذا العمود لا يستطبع الجسم التحرك، كذلك هو الشأن بالنسبة إلى العمل المسرحي، إذ لا يمكنه أن ينجح بدون شخصية، ذلك أن غيابها يمثل استحالة القيام بالعمل المسرحي، فهي بمثابة العنصر المحرك للمسرحية فإن كل هذا يؤكد على أهمية الشخصية فهي سر نجاح العمل المسرحي «وإذا عرضت مسرحية تحكي عن قصة ما تشتمل على عناصر المسرحية، من حدث وحوار – فإنها حتما ستحتوي على أهم عنصر ألا وهو الشخصية»(١). وهذا لا يعني إنكار أهمية العناصر الدرامية الأخرى التي تحتاجها المسرحية، إلا أن المسؤولية كلها تقع على عائق الشخصية فهي «أحد الأفراد الخياليين أو الواقعيين الذين تدور حولهم أحداث القصة والمسرحية»(١). وقد أدرك الكتاب أهمية الشخصية، والدور المهم التي تلعبه في إثراء مسرحياتهم، فاهتموا بها واعتنوا برسمها بعناية فائقة.

<sup>(1)</sup> ينظر، عبد القادر القط: من فنون الأدب، (المسرحية)، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، د.ط، 1978، ص 20.

<sup>(</sup>²) داوود حنا: الشخصية بين السواء والمرض، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، دط، 1991، ص 07.

# 4. 1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر".

لابد لأي عمل مسرحي من بناء فني يقوم عليه، كاحتوائه على عناصر مهمة في بنائه تتداخل فيما بينها لتُكون لنا فن المسرحية، وعلى المؤلف أن يوظف عدة أنواع من الشخصيات تختلف كما في الحياة ذلك أن «الشخصية المسرحية المتكاملة ينبغي أن تقدم لنا إنسانا متعدد الأبعاد، له حياته الخارجية الظاهرة التي نراها تضطرب أمامنا على المسرح، وله كذلك حياته الباطنية التي نرى انعكاسها على عالم الواقع فيما تقوله الشخصية، أو ما تفعله أو ما تلبسه أو ما تهمله، فلا نتناوله بالعمل أو الحدث»(١).

وهذا بالتحديد ما تميزت به الشخصيات المسرحية -موضوع الدراسة- فلكل شخصية من شخصياتها دلالات داخلية تخص المسرحية، ودلالات خارجية تخص وتمرز للواقع المعيش.

## أ. الشخصية الرئيسية:

وهي التي تسلط عليها الأضواء والتي «تدور حولها معظم الأحداث وتؤثر هي في الأحداث أو تتأثر بها أكثر من غيرها من شخصيات المسرحية، وتستمد معظم الشخصيات وجودها من مقدار صلتها بها، ومن طبيعة تلك الصلة»(1).

ولهذه الشخصية حالتان «الحالة الأولى داخلية حيث يقوم البطل باستخدام حدسه ليأخذ موقفا من الأشياء من حوله، والحالة الأخرى خارجية ومن خلالها يوم البطل بالتعامل مع المواقف حسب ما يؤمن به ويتوافق مع مبادئه»(3). وهذا ما جعده لنا الشاعر عز

<sup>(</sup>¹) على الراعي، فن المسرحية، دار التحرير، القاهرة، د.ط، 1959، ص 57.

<sup>(2)</sup> عبد القادر القط: فن المسرحية، دار نوبار للطباعة، القاهرة، ط1، 1998، ص20.

<sup>(5)</sup> محمد مصطفى كمال: موسوعة المسرح العربي، دار المنهل اللبناني، ط1، 2013، ص 363.

الفصل الثاني \_\_\_\_\_\_ التشكيل الفني في متن "أوبريت حيزية" لعز الدين ميهوبي

الدين ميهوبي في مسرحيته الشعرية الواقعية حيث إن جلّ الشخصيات التي وظّفها ذات أبعاد دلالية رمزية مرتبطة بالواقع المعيش للمرأة الجزائرية وحقوقها الضائعة.

## حيزية:

هي فتاة جزائرية من منطقة سيدي خالد، ليست مجرد امرأة عادية بل هي بطلة قصة حب واقعية في المجتمع البدوي، جمعتها علاقة حب كبيرة مع لبن عمها "سعيد" غير أن هذه العلاقة اصطدمت بطبيعة الأعراف والعادات والتقاليد السائدة في قبيلتهم لأنها تعتبر طعنا في الشرف وخدشا في الحياء، وهذا ما دفع بوالد حيزية إلى إبعادها عن حبيبها، ورفض هذا الحب الصادق العنري، فغادر مع عائلته إلى التل حتى لا تلحقه السنة الناس وكلامهم المؤذي ونظراتهم المستفزة ولم يهتم لابنته وتركها تموت من شدة الحسرة والآلام.

وهذا يظهر في قولها:

حيزية تغني:

يا بن عمى قلبك شمعة

تضوي بين اضلوعي ضيه

ما نشكي مانذرف دمعه

ما تتساك غدوه عينيه

لا حد... لا تُلاثا... لا جمعه

عمري ليك بغير مزيه(١).

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 18-19.

فالمجتمع القبلي الذي تعيش فيه حيزية يرفض نهائيا علاقة المرأة بالرجل قبل الزواج ويعتبرها جريمة لأنها تعارض القيم المجتمعية في نظرهم وتمس بالشرف العائلي،

انتهت عاقة التواصل بين "حيزية" و"سعيد" في أوج التناغم والانسجام بينهما، كانت قوة المجتمع وسيطرته على عقول الناس أكبر من حب سعيد وحيزية وكانت النهاية فوز المجتمع بعاداته البالية القاتلة وخسارة حيزية وحبها، ومن شدة حزنها تغنى حيزية:

ما ہی ضر فی ابدائی

ما بى اسقام نشكيها

لما نوم اسكن في اجفاني

ما عندي ادموع نبكيها

لا ليلي اطوال لا جاني

ما عندي شموع نضويها

لا بير انشف لا اسقاني

ما عندي روح نشريها

قلبي يا ميمتي ادني

لَجنَة والنيران فيها (١).

مانت حيزية من المألم والحسرة على روحها التي سلبت منها وحياتها التي خسرتها في عمر الزهور، هذه النهاية المأساوية لحيزية جعلت والدها يندم ندما شديدا لفقدانه فلذة

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 23، 24.

كبده في سبيل القيم الاجتماعية الخاطئة، وهذه اللبيات تبين شدة حزنه وندمه على ابنته حيزية.

أحمد بن الباي يغني حزنا على ابنته:

رحلت عنى قالوا راحت

لبرور بعيده جبات

حيزية بنتي ما ماتت

مع طيور الجنة علات

اذا اغلطت معاك في يوم

یا بنتی مایشی قاسی

كلام الناس ديما مسموم

خايف يوم ما نرفع راسي

يا بنتي يا غالية عليا

نبكي والدمعة ويدان

لو كان اترجعك الدنيا .. بديا

سعيد منى ليك هدية

وتعيشي عمرك آمان (١).

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 50-51.

كانت هذه حكاية واقعية للبطلة حيزية دلخل المسرحية، أما دلالاتها الرمزية خارج المسرحية أي في الواقع، والتي كانت بمثابة رسالة مشفرة من الشاعر "عز الدين ميهوبي" للعالم كله، فحيزية هي كل امر أة عربية مضطهدة محرومة من أبسط حقوقها في المجتمع مقيدة بالعادات والتقاليد القديمة الموروثة من قبل الأجداد، والتي يفرضها عليها المجتمع قوة و إلزاما، فيحرمها من ايداء رأيها واختيار شريك حياتها، ولقد كان «الغرض اللجتماعي من توظيف هذه الحكلية الشعبية من أجل توجيه نقد فني للمجتمع البدوي الذي يصادر حق الإنسان في الحب، ويصادر حق المرأة في اختيار من تهوى زوجا لها، إذ يلاحظ الدارس للمسرحية مناهضتها لهيمنة الرجل على شؤون الأسرة والمجتمع وتغييب علوت المرأة حتى إنها تعامل مثل الحيوان، فما أكثر ما نعت (أحمد بن الباي) ابنته (حيزية) في المسرحية بالكلبة، وما أكثر ما تفاخر بكونه رجاً لما يُدَاقَش وإذا انتخذ قرار حتى ولو كان خاطئا لما يتراجع عنه (أ). فالمرأة في مجتمعنا العربي تضرب وتهان وتغتصب حريتها دون عطف أو رحمة، وذلك ناتج عن «غياب الحرية الفردية في المجتمعات المختلفة عموما، وإبراز سيطرة سلطة التقاليد البالية التي لما يستطيع الفرد الفكاك منها حتى ولو يكون هو أول ضحاباها» (أ).

كان موت حيزية بطلة المسرحية مأساويا وحدثًا حزينا هز كيان المجتمع برمته، وكان بمثّابة تنبيه وفتح العيون والعقول المدفونة على كثير من الأمور الخاطئة التي تحدث لكيلًا يتكرر نفس الحدث مرة أخرى وتتكرر قصة حيزية.

كانت نهاية حيزية درامية بموتها، وعلى الرغم من مرارة هذا المصير إلا أنه كان فسحة أمل بالنسبة إلى المرأة العربية، ويبدو أن الشاعر طجأ إلى هذا الحل (حيزية، الصحية، شهيدة العشق الصحراوي)، قصد إلى ذلك قصدا، ففي النهاية الانتحار بداية

<sup>(1)</sup> أحسن تليلاني: توظيف التراث في المسرح الجزائري، ص 175-176.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) المرجع نفسه: ص 175.

وأمل في تجسيد رغبة الماختيار، وحق المرأة في التعبير عن حريتها في اختيار الزوج، وانتزاعا لمحقوق القلب المقموعة، ويترتب عن تلك التضحية، إشارة إلى المطالبة بالحرية فالمرأة / حيزية، هي المرأة التورة الملحمة / النضال / الاستقلال / الموطن» (١). وهذا كله من أجل حياة طبيعية مستقلة، تخلو من القيود والقيم الاجتماعية والعنف والخوف.

#### ب. سعيد:

هو أيضا شخصية حقيقية ورئيسية في مسرحية "عز الدين ميهوبي"، سعيد شاب نشأ بتيما تولى رعايته عمه "أحمد الباي" وورث عن جده مالا كثيرا، عشق حيزية ابنة عمه حتى الموت، وهي بدورها بادلته الشعور، حبها كان صادقا إلى أبعد الحدود لكن المجتمع ووالد حيزية وقف ضد سعيد وأبعدوه عن حبيبته «ولقد زاد أحمد الباي على قراره بالرحيل فتبرأ من ابن أخيه في محاولة منه لقطع أمل الوصال من جديد بين "سعيد" و"حيزية" من جذوره»(2). وكأنّه ارتكب جريمة بحبه لها ذنبه الوحيد لم يكن من نفس مستوى عائلتها فهي ابنة زعيم القبيلة، وهذا ما جعل والدها يعتبر سعيد خانن لأنه وحيزية تربيا معا في بيت واحد.

سعيد كان الأمل الوحيد لحيزية في التخلص من ذلك المجتمع القبلي ومن سيطرة والدها وظلمه لها بعدم منحها حق اتخاذ قراراتها الخاصة، وحرمانها منه ظلما وقهرا، هذه حقيقة سعيد المؤلمة داخل المسرحية، أما حقيقته الرمزية في الواقع فهو العاشق الوفي الذي عاش وتذوق نوع من الحب العذري وهو أيضا ضحية المجتمع القبلي الذي يحرم البنت أو الولد من الزواج بالشخص الذي يحبه لأنه عار وخزي في نظر مجتمعهم،

<sup>(1)</sup> حفناوي بعلي: قصيدة حيزية قراءة سيميانية في شعرية العشق والموت، الملتقى الثالث السيمياء والنص الديمية عنابة، الجزائر، ص النص الديمية عنابة، الجزائر، ص 26.

<sup>(2)</sup> أحسن تليلاني: توظيف التراث في المسرح الجزائري، ص 169.

فيرغم كل واحد منهما بالزواج من شخص آخر من أجل شد أفواه الناس. سعيد صور بكل صدق عادات وتقاليد مجتمعنا الظالمة التي تُحرُم الرجل من حقوقه بسبب نسبه ومكانته ومستواد اللجتماعي.

# ج. الشخصية المضادة (الأب):

تعرف على أنها «هي الشخصية التي تقف موقف الضد من الشخصية المحورية، وتدبر لها المكاند في أغلب الأحيان، وشأن الشخصية المضادة أن تزيد وضوح ودقة البنية الدرامية» (1). فهي تقف ضد تحقيق رغبات وميولات الشخصية المحورية، ويمثل الشخصية الشريرة في المسرحية وتمثلت هذه الشخصية في والد حيزية "أحمد الباي" أحد أعيان عرش الذواودة بسيدي خالد شعر بغضب شديد عندما سمع الناس يتكلمون عن عالقة الحب التي تربط ابنته حيزية بابن أخيه السعيد، معتقدا أن بنته ألحقت به العار بسبب عشقها لسعيد فرفض هذه العالقة رفضا قاطعا وحاول جاهدا إبعاد ابنته وأخذها بعيدا عن مكان وجود سعيد، وكان جد حريص (احمد الباي) «على دفن علاقة الحب بين المنيدة وابن أخيه، فقد كان شديدا إلى درجة أنه لم يكتف بالرحيل لقطع حبل الوصال بين الحبيبين، وقطع ألسنة الناس بتداول قصة الحب تلك، بل أصبح يعادي اللغة ذاتها، فلم الحبيبين، وقطع ألسنة الناس بتداول قصة الحب بين الرعاة لأنها تثير حساسيته المفرطة، وتذكّره بالعار الذي فر منه»(1).

لم يرأف الوالد بحالة ابنته ومناجاتها له فكان لما يرى إلما كلام الناس واعتقاداتهم القبلية السائدة في تلك المنطقة البدوية، التي تنظر لعلاقة الحب بين الشباب قبل الزواج على كونها عار ومساس بالشرف العائلي وهذا ما فعله أحمد بن الباي، فقد جسد السلطة النابوية بشكل صرامة دون رحمة وشفقة، وهذا ما جعل «موت حيزية صدمة عنيفة

<sup>(1)</sup> محمد مصطفى كامل، موسوعة المسرح العربي، ص 375.

 <sup>(</sup>²) أحسن ثليلاني: توظيف التراث في المسرح الجز الري، ص 170.

بالنسبة للجميع، فالمأم راحت تبكي وهي تتهم زوجها باقتراف جرائم قتل متتابعة في حق كل أفراد أسرته واحدا واحدا، بل وفي حق نفسه أيضا وهو ما جعل الوالد "أحمد بن الباي" يعبر ندمه الشديد لماعتراضه تزويج "حيزية" من "سعيد" موجها بدوره أصابع الماتهام للعادات اللجتماعية البالية»(1). قائلا:

إذا غلطت معاك ف يوم يا بنتي مانيشي قاسي كام الناس ديما مسموم خايف يوم نرفع راسي با بنتي يا غالية عليا نبكي والدمعة ويدان لوكان اترجعك ... بديا ويرابك يرجع مرجان سعيد مني ليك هدية وتعيشي عمرك ... أمان (2).

كانت شخصية والد حيزية ضدية معاكسة لابنته وهذا ما جاء في داخل المسرحية أما خارجها فقد أوحى والدها ودل على سلطة المجتمع الحاضرة بقوة في الوسط الجزائري الذي لا يرحم، وواقعنا المعيش خير دليل على ذلك، فالمجتمع مقيد بكثير من العادات

<sup>(1)</sup> أحسن تلياني: توظيف التراث في المسرح الجزائري، ص 172.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 50-51.

والقيم القديمة الخاطئة، والمطلوب من الناس تطبيقها وإن حصل عكس ذلك أصبح ذلك الفرد منبوذا من أهله ومجتمعه ككل.

أحمد بن الباي كان صورة طبق الأصل ورمز للسلطة، والاستعمار المقاوم دائما لمنع سعيد من الزواج من حيزية أي الحرية والاستقال، والعبرة «من هذه المسرحية تتمثل في إيراز الآثار السلبية للعادات الاجتماعية السيئة على الفرد والمجتمع، حيث شكلت هذه العادات مصدر حزن وألم لأسرة "أحمد بن الباي" بعد أن أخذ منه الموت فاذة كبده والملاحظ أن الكاتب قد جعل "حيزية" تموت منتحرة بتناول السم وهي لفتة فنية من الكاتب قد لما تكون ثابتة من الناحية التاريخية»(۱).

### د. شخصية القوال:

تعد شخصية القوال من الشخصيات التراثية التي دأب الكُتّاب المسرحيون على توظيفها وإعطاء نصبهم طابعا أصيلاً.

وقد عرفت هذه الشخصية بعدا جماليا وأيديولوجياً مع المسرحي عبد القادر علولة الذي وظفها في نصوصه خاصة ثلاثية الأقوال، الاجواد، اللثام.

يُعرَّف «القوال كأحد المظاهر الثقافية الشعبية، يعتبر ظاهرة ثقافية معقدة أنتجتها ظروف تاريخية واجتماعية واقتصادية خاصة، فهي نابغة من تراثتا الشعبي، وقد ارتبط منذ نشأته بالقبيلة التي ساعدت على انتشاره، ولعل السبب في فقدانه هو ضعف القبلية والإحساس بالانتماء إليها وتفكك الروابط اللجتماعية والدينية وحتى المجالس الثقافية»(2).

<sup>(</sup>¹) أحسن ثليلاني: توظيف التراث في المسرح الجز الري، ص 173.

<sup>(</sup>²) العلجة هذلي: توظيف التراث في المسرح الحلقوي في الجزائر، مسرحية القراب والصالحين لواد عبد الرحمان كاكي أنموذجا، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجيستير، إشراف بوطابع العمري، المسيلة، 2009، ص 35،

ونظرا لأهمية هذه الشخصية التي يمكن وصفها بأنها شخصية واصلة تعمل على ربط أواصر النص وتضيئ وتعطى إضاءات حول الحدث والشخصية وغيرها.

وظَّفها عز الدين ميهوبي في المدونة -موضوع الدراسة-

يتمظهر القوال في نص حيزية غنائية امرأة من الجزائر في شخصية بن قيطون، وهي الشخصية التي تولت مهمة سرد قصة حيزية وابن عمها، كما عملت على التمهيد للقصة ووضع القارئ في جوها من خلال قوله.

آسيدي ... زاد هبالي

ابكيت ماردوا سوالي

حيزية... قلبى الغالى

حزنك طَفّي لي اشموعي

. . . . .

ادموعي سحاب قطار

وشموعي شموس حراقة

واضلوعي اشواك صبار

واسقاري طيور حلاقة

وقلبي مسكون بالنار

والدنيا راهي فراقة <sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 13-14.

تتميز هذه الشخصية بمميزات جعلتها أقرب إلى الترات، فهو حافظ للأشعار يقول: «عزوني يا ملاح في رايس البنات

سكنت تحت اللحود نارى مقدية »(1).

وهو أيضا يجيد الغناء يقول:

«يا دامع العينين .... لما تبك حيزية

نامت على خدين .... والروح مرخية

قبر حوى قربين .... والدمعة ملحية «<sup>(2)</sup>.

يتميز كالمه بعذوبة اللفظ وسحر المعنى لذلك «تعد لغة القُوال لغة منتقاة ترتكز على سحر الكلمة وبلاغة العبارة التي تعمل على شد القارئ وتوريته ليصبح جزء من اللّعبة الفنية، ... إنها لغة ملحونة مؤثرة لها وقع خاص في نفس المتفرج لأنها قريبة من وجدانه معبرة عن أصالته»(3). ولماسيما أنها تعتمد على الممثال والحكم.

## التشكيل الفنى والمرجعية التراثية

تعد العودة إلى التراث السمة البارزة التي طغت على الأعمال المسرحية، وسعت إلى تأصيل المسرح العربي عامة والجزائري خاصة، فالتراث همزة وصل بين الماضي والحاضر، فهو يحتوي القيم الإنسانية واللجتماعية، ويمثل الذاكرة الجماعية لشعوب العالم

<sup>(1)</sup> أحسن تليلاني: توظيف التراث في المسرح الجزائري، ص 08.

<sup>(</sup>²) المصدر نفسه، ص 54.

<sup>(</sup>أ) نادية موات: العلامة المسرحية بين النسق اللفظي والنسق البصري، الاقتباس وفعالية التحول، شهداء يعودون هذا الأسبوع وعروضها أنموذجا، إشراف طاهر رواينية، قسم اللغة والأدب العربي، كلية العلوم الإنسانية والأجتماعية، جامعة باجي مختار، عنابة، 2016–2017، ص 163–164.

لما له من أهمية بالغة في إمكانية تحقيق الرغبات، والخروج من أزمات كثيرة، فالتراث يقرب المسرح إلى قلوب الجماهير العربية المتعطشة والعاشقة لكل ما هو عربي أصيل

لقد كان للتراث الشعبي نصيب داخل المسرح الجزائري باعتباره قريبا إلى ذهن الإنسان المئقف والأمي، كما أدى توظيف التراث إلى المحافظة على مقومات الأمة وترسيخها في النشئ ولاسيما أن الاستعمار عمل على طمسها، وسعى جاهدا وبكل الطرق إلى محوها، فهو «كل تراكم خلال الأزمنة من تقاليد وعادات وتجارب، وخبرات وعلوم لدى شعب من الشعوب، وهو جزء أساسي من قوامه الاجتماعي والإنساني، والتاريخي، والأخلاقي، ويوثق علاقته بالأجيال الغابرة التي عملت على تكوين هذا التراث وإغنائه» (1).

وقد وظف "عز الدين ميهوبي" التراث الشعبي في المدونة موضوع الدراسة رغبة منه في إعادة بعث التراث الوطني الجزائري، ومحاولة تأصيله للفن المسرحي في الجزائر وإيقائه حيا راسخا في ذهن الشعب الجزائري، وبهذا يضمن له البقاء والاستمرار جيلا بعد جيل، وبذلك لن يضطر إلى الاقتباس من المسرح الغربي، «فالتراث يشكل أحد معالم الثقافة المحلية أو القومية، والتي استطاعت أن تكون بالأمس حصنا منعيا في مقاومة الاستعمار بوصفها أداة، وبصفها روحا أيضا احتمت بها الأمة في مواجهة سياسة الاستئصال والمسح واللجنثاث»(1). ولم يكن تعامل المسرحيين الجزائريين مع التراث تعاملا يسعى إلى توظيف أشكاله لمجرد التوظيف بل سعى إلى تصويره انطاقا من تجاربهم وأفكارهم ومحاولتهم التعيير عن واقعهم المعيش، ولذلك «وجدنا العديد من المسرحيات التي قامت بتوظيف التراث الشعبي في قوالب مسرحية، كي يفسروه تفسيرا جديدا على ضوء وعيهم وفكرهم، وقضايا عصرهم، ومن هنا وجدنا آثار جديدة ودلالات

<sup>(1)</sup> جبور عبد النور: المعجم الأدبي، ص 36.

<sup>(</sup>²) أحسن ثليلاني: توظيف التراث في المسرح الجز الري، ص 139.

عديدة لهذا التراث»<sup>(1)</sup>. وهذا ما جسده الشاعر عز الدين ميهوبي في المدونة موضوع الدراسة، عندما قام بإحياء التراث الشعبي القديم في شكل حداثي أصبل، فأخرج لنا لوحة فنية تراثية أصلية ذات وجهين أحدهما تراثي قديم، والآخر معاصر بداعي وهدفه من ذلك «إعادة بعث التراث الوطني الجزائري في أشكال حداثية أصيلة تستمد قوتها وإبداعها من عبقرية الشعب الجزائري وذاكرته الزاخرة بالمواقف والبطولات والتضحيات»<sup>(2)</sup>.

ولقد كان توظيف التراث في المسرح له قدرة كبيرة على التأثير في وجدان الجماهير الشعبية، ونقل الواقع الاجتماعي الذي عاشه الفرد، كما أن التراث يعبر عن آمال الإنسان وطموحاته، ونرجع توظيف الشاعر ميهوبي للتراث إلى عدة أسباب نذكر منها:

# 1) الأسباب السياسية:

فلقد كان للاستعمار الفرنسي تأثير كبير على نفوس الجزائريين وخاصة المرأة الجزائرية، فقد حرمت من أبسط حقوقها في تلك الفترة المشؤومة، فقد كانت تضرب وتهان، وتحتقر، وتغتصب، وهذا ما صوره لنا عز الدين ميهوبي في مسرحيته الشعرية حيزية التي ماتت قهرا وظلما بسبب حرمانها من اختيار شريك حياتها، الذي يعد من أبسط حقوقها، وهو من أسباب رجوع الكاتب إلى النراث وسعى إلى توظيفه في أعماله لمواجهة المستعمر «إن هذه النزاعات نحو إحياء التراث وتجديده قد وأيدت مع مواجهتنا للآخر، الاستعمار كرد فعل على مستحضراته المادية وأن عملية إحياء التراث والتمسك

<sup>(1)</sup> أحسن تليلاني: توظيف التراث في المسرح الجزائري، ص 139.

 <sup>(</sup>²) عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر، ص 139.

الفصل الثاني \_\_\_\_\_\_ التشكيل الفني في متن "أوبريت حيزية" لعز الدين ميهوبي

بالتقاليد هي الوجه المصروري الآخر لنزعة التجديد ومواكبة العصر لإثبات وجودنا التاريخي»(1).

فالشاعر وظف التراث بحلة جديدة مواكبة للعصر، حيث سعى جاهدا بكل إمكانياته الوقوف في وجه الاستعمار، وتعاليمه التي حرمت المرأة وطمست وجودها، فكان للشاعر رأى آخر أعطى فيه للمرأة كل حقوقها من أجل العيش بحرية وطمأنينة داخل مجتمعها.

# 2) الأسباب الواقعية:

تعد الظروف التي مرت بها الجزائر وقت الاستعمار، والآثار التي تركت بعد المستقال من أهم العوامل التي حفزت الكاتب المسرحي الجزائري «بوجوب تغيير البني الفكرية واللجتماعية والسياسية والثقافية ومنها مراجعة التراث لا من أجل التقديس والانغلاق ولكن لتحقيق الوثبة الحضارية المنشودة» (2). وعلى اعتبار أن الشاعر عز الدين ميهوبي عاش في تلك الحقبة الزمنية وقت "العشرية السوداء" وشاهد كل أنواع الظلم والتعذيب، والحرمان التي عائت منها المرأة، فهي لم تكن تعيش حياة طبيعية، ولم تمنح حقوقها كما يجب، وهذا ما جعله يكتب مسرحية حيزية التي تصور معاناة المرأة المضطهدة التي ماتت من شدة القهر والظلم، ومن هنا بدأت نظرة المجتمع تتغير، وتنظر المرأة نظرة مختلفة عن قبل، فأصبحت تعيش حياة حرة من دون قبود أو ظلم ولا حرمان.

<sup>(1)</sup> بوجمعة بوبعيو و أخرون: توظيف التراث في الشعر الجزائري الحديث، مبطبعة المعارف، عنابة، 2007، ص 11.

<sup>(</sup>²) ينظر محمد رياض وتار، توظيف التراث في الرواية العربية المعاصرة، منشورات اتحاد الكتب العرب، دمشق سوريا، 2002، ص 11.

# 3) الأسباب الفنية:

يعتبر النراث من الجماليات الفنية التي تعطي النص المسرحي ظهور خاص، فالنراث يكثف العمل ويمنحه طاقات تعبيرية وإيحائية تأثيرية وهذا ما جعل الشاعر عز الدين ميهوبي وبالرغم من ميله إلى الحديث، الرجوع إلى النراث القديم وتوظيفه في مدونته الشعرية "حيزية"، واستلهام معانيه الأصيلة التي جعلت نصه قويا ومتينا، غنيا بمورثتا الحضاري القديم، وهذا ناتج عما يكتسبه النراث من حضور في وجدان الأمة، وأيضا في قدرته على «إضفاء نوع من الموضوعية والدرامية على عاطفته الغنائية حيث يستخدم الشخصيات التراثية كقناع وكمعادل موضوعي لتجربته الذاتية»(1). وقد برع عز الدين ميهوبي في توظيف شخصيات مسرحيته وكانت جد ناجحة وخاصة شخصية حيزية المرأة الأصيلة المضطهدة.

إن اللجوء إلى التراث والماستعانة ببعض مصادره كان البنية التي وجد فيها المسرحيين العرب ضالتهم للبحث عن هوية المسرح العربي وتمييزه، ذلك أن التراث يمثل مقومات المأمة واستمرارية وجودها.

<sup>(</sup>¹) أحسن تليلاني: توظيف التراث في المسرح الجز الري، ص17.



حاولت من خلال دراستي الموسومة بـ "المسرحية الشعرية في الجزائر دراسة فنية لمأوبريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر" استخلاص بعض النتائج المهمة حول المسرحية الشعرية وعلاقتها بالتراث، وأيضا أهم التشكيلات الفنية (النص الموازي، المتن) في غنائية حيزية وقد توصلت إلى:

- أن التراث مصدر أساسي لمرجعية الأمة وهويتها ومصدرا من مصادر الإبداع والنشاط الفكري، والحضاري في الحياة الإنسانية، وهذا ما أدى إلى تفاعله مع المسرح، باعتباره فنا جماهيريا، مع التراث كمنتج ثقافي ملازم الروح الشعب.
- المسرحية الشعرية فن أدبي قائم بذاته لا يذوب في الشعر، مثلما لا يذوب في جملة من الفنون تعد أساسية في فن المسرح، لكن الشعر بلغته وإيقاعه يعد مقومًا أساسيا فيها.
- لقد أعاد عز الدين ميهوبي إحياء قصة تراثية برؤية فنية جديدة تجمع بين
   الماضي والحاضر، والتراث والتجديد.
- أدى توظيف التراث المحلّي الجزائري كالمأمثال الشعبية والمأغاني والقوال دورا
   هاما في حيزية غنائية امرأة من الجزائر تمثّل في إعطاء نكهة خاصة لهذا
   العمل الفتى ومنحه بعدا دراميا.
- قام التراث في المسرحية برسم لوحة فنية عن الحياة الصحر اوية بسيدي خالد
   جنوب بسكرة وهي المنطقة التي جرت بها الأحداث.
- تجاوزت قصة حيزية الحدود الجغرافية والزمنية لتَعبَّر عن البعد الإنساني المليء بشتى أشكال القمع والإبادة الذي تمارسه بعض المجتمعات ضد المرأة لحرمانها من أبسط حقوقها بحجج مستوحاة من صميم العادات والتقاليد البالية.
- توزع التشكيل الفني في أوبريت حيزية على مستويين، المستوى الأول يخص النص الموازي والذي يشتمل على صفحة الغلاف، والعنوان، والمقدمة،

- والتجنيس، ودار النشر، والمستوى الآخر المئن الذي تتوع بين المستوى اللغوي وبتمازج الخطابات.
- أدت الصورة الفوتوغرافية دورا في تقريب المعنى، واختيارها لم يكن عبئيا
   بل انسجم مع عنوان الأوبريت وكان خادما للموضوع.
- شمل العنوان بعدا تراثيا، وبعدا تجنيسا، حيزية بما توحي إليه من قصص الحب والناسى، وتمثل البعد التجنيسي في إحالة القارئ إلى طبيعة هذا العمل الغنائي.
- تعددت مستويات اللّغة في المسرحية موضوع الدراسة، حيزية غنائية امرأة
  من الجزائر، حيث كان لكل مستوى دوره وأثره على المتلقي فلهجة الدارجة
  تمثلت في الحوار المتداول بين الشخصيات وكانت لغة قريبة من لغة الحياة
  اليومية.
- أمَّا اللغة الثانية فجاعِت في شكل أبيات شعرية، ولغة ثالثة جاعِث على شاكلة مقاطع غنائية، عبرت عن بيئة النص التراثية.
- وفي الأخير يمكن القول إن أوبريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر تزخر بالعديد من المقومات الفنية التي تغري بالدراسة، وتبقى المسرحية الشعرية ميدان خصب لبحوث أخرى.
- وعليه فإن أصبت من الله عز جل، وإن أخطأت فمن نفسي ومن الشيطان،
   غير أني اجتهدت في ذلك ما استطعت، فكان لي شرف المحاولة.



#### المصادر:

1. عز الدين ميهوبي: حيزية غنائية امرأة من الجزائر منشورات دار الأصالة ط1، 1997.

### المراجع بالعربية:

- 2. إبر اهيم الداقوقي: فنون الأدب الشُّعبي التركماني، مطابع دار الزمان، بغداد، ط1، 1962.
- أحمد سخسوخ، الدراما الشعرية بين النص والعرض المسرحي، الهيئة المصرية العامة للكتاب مصر، 2005.
  - 4. أحمد مختار عمر: اللغة واللون عالم الكتب والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط2، 1997.
- أدونيس: سياسة الشعر، دارسات في الشعرية العربية المعاصرة، دار الأدب، بيروت، ط1،
   1985.
- 6. بوجمعة بوبعيو وآخرون: توظيف النراك في الشعر الجزائري الحديث، مبطبعة المعارف، عنابة،
   2007.
  - 7. أبو الحسن سلام: مقدمة في نظرية المسرح الشعري، دار الوفاء مصر، ط1، 2006.
- 8. حسن محمد حماد، تداخل النصوص في الرواية العربية، دراسات أدبية، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، دط، دت.
- 9. حسن محمود حماد، تداخل النصوص في الرواية العربية بحث في نماذج مختارة، دراسات أدبية،
   الهيئة المصرية للكتاب، (د.ط)، 1997.
  - 10. حسين نجمى: شعرية الفضاء السردي، المركز العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط1، 2000.
- 11. حميد الحميداني، بنية النص السردي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ط2، 2000،
  - 12. حميد لحميداني: القراءة وتوليد الداللة، المركز الثقافي العربي، الرباط، ط1، 2010.
- 13، خليل الموسى: المسرحية في الأدب العربي الحديث، اتحاد الكتاب العرب، دمشق سوريا، 1997.
  - 14. داوود حنا: الشخصية بين السواء والمرض، مكتبة النَّنجلو المصرية، القاهرة، دط، 1991.
- 15. سعيد يقطين: من النص إلى المناص المترابط، (مدخل إلى جماليات الإبداع التفاعلي المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005، ص 118.
- 16، سوسن البيائي: عتبات الكتابة (بحث في مدونة محمد صابر عبيد)، دار غيداء، عمان، الأردن، ط1، 2014.

- 17. السيوطي (عبد الرحمن جلال الدين): المزهر في علوم اللغة وأنواعها، شرحه وضبطه وصححه وعنون موضوعاته وعلق حواشيه محمد جاد المولى، وعلي محمد البجاوي، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الجبل، بيروت، لبنان، د.ط، د.ت، ج1.
- 18. شوقي ضيف: شوقي شاعر العصر الحديث، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط1، 2010.
  - 19. صلاح عبد الصبور: حياتي في الشعر، دار العودة، بيروت، ط1، 1983.
- 20. عبد الحق بلعابد: عتبات (جيرار جينيت من النص الى المناص)، تقديم سعيد يقطين، منشورات النختاف، الجزائر العاصمة، ط1، 2008،
- 21. عبد ربه (الأندلسي أبو عمر أحمد بن محمد)، العقد الفريد، شرحه وضبطه وصححه وعنون موضوعاته ورتب فهرسه أحمد أمين الزين، إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1402 هـ، 1982م، ج3.
- 22، عبد الرزاق بلال: مدخل إلى عتبات النص (دراسة في مقدمات النقد العربي القديم)، أفريقيا، الرق، الدار البيضاء، 2000،
  - 23. عبد القادر القط: فن المسرحية، دار نوبار للطباعة، القاهرة، ط1، 1998.
- 24. عبد القادر القط: من فنون الأدب، (المسرحية)، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروث، د.ط، 1978.
- 25. عبد القادر رحيم: علم العنونة، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 2010.
- 26. عبد الكريم قذيفة: أنطولوجيا الشعر الملحون بمنطقة الحضنة، الشعراء الرواد، منشورات أرئيستيك، القبة، الجزائر، ط2، 2007.
- 27. عبد الله محمد الغذامي: الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط4، 1998.
- 28. عبد المالك أشهبون: خطاب المقدمات في الرواية العربية، دار الحوار، اللاذقية، سوريا، ط1، 2010.
- 29. عبد المالك مرتاض: خصائص الخطاب في رواية الثَّاثة، مجلة ثقافية، الجزائر، د.ط، 2000.
  - 30. عدنان بن ذريل: فن كتابة المسرحية، اتحاد الكتاب العرب، دمشق سوريا، 1996.
  - 31. عز الدين جاوجي: النص المسرحي في الأدب الجزائري، مطبعة هومة، الجزائر، 2000.

- 32. العلجة هذلي: توظيف التراث في المسرح الحلقوي في الجزائر، مسرحية القراب والصالحين لولد عبد الرحمان كاكي أنموذجا، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجيستير، إشراف بوطابع العمري، المسيلة، 2009.
- 33. على الراعي: المسرح في الوطن العربي، سلسلة عالم المعرفة، العدد 248، المجلس الوطني للثقافة والقنون والآداب، الكويت، ط2، 1999.
- 34. عمار جميل، شامي الراشدي: العنوان والمستهلال في مواقف النفري، دار مكتبة حامد، عمان، الأردن، ط1، 2012،
- 35. عمر الدسوقي: المسرحية نشأتها وتاريخها وأصولها، دار الفكر العربي، القاهرة مصر، ط5، 1970.
- 36. عمر الدقاق: محمد نجيب الطّاوي، مراد عبد الرحمن مبروك، منامح النثر الحديث وفنونه، دار اللّوزاعي، ط1، 1997،
  - 37. غسان غنيم: ظاهرة المسرح عند العرب، مجلة جامعة دمشق، مج 27، ع: 3-4، 2011.
    - 38. غنيمي هاال: في النقد المسرحي، دار العودة، بيروت لبنان، 1975.
- 39. فؤاد دوارة: صلاح عبد الصبور والمسرح، المكتبة الثقافية، الهيئة العامة للكتاب، د.ط، 1982.
- 40. أبو القاسم سعد الله: تاريخ الجزائر الثقافي، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبدان، ط1، 1998، ج5.
- 41. قدور عبد الله الناني: سيميانية الصورة، مغامرة سيميانية في أشهر الإرساليات البصرية في العالم، الوارق البشري، عمان، الأردن، دط، دت.
- 42. كمال إسماعيل: الشعر المسرحي في الأدب المصري المعاصر، تقديم عبد المنعم إسماعيل الهيئة المصرية العامة للكتاب، د.ط، 1911
  - 43. كمال يوسف الحاج: فلسفة اللغة، دار النهار، بيروت، ط1، 1978.
- 44. محمد الأخضر السائحي، روحي لكم، تراجم ومختارات من الشعر الجزائري الحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، د.ط، 1986.
- 45. محمد الصفراني: التشكيل البصري في الشعر العربي الحديث، الدار البيضاء، بيروت، ط1، 2008.
- 46. محمد الماكري: الشكل والخطاب، (نحو تحليل ظاهرتي) المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 1995، ط1.

- 47. محمد بازي: العنوان في الثقافة العربية، التشكيل ووسائل التُويل، دار الأمان، منشورات، اللختاف، دار العربية للعلوم، الرباط، المغرب، ط1، 2012.
  - 48، محمد بن منصور، موسوعة روائع الأقوال من خلال الحكم والأمثال، ج1.
- 49. محمد بنيس: الشعر العربي الحديث (بناته وابدالاتها)، التقليدية، دار توبقال الدار البيضاء، المغرب، ط3، 2001.
- 50. محمد رياض وتار، توظيف التراث في الرواية العربية المعاصرة، منشورات اتحاد الكتب العرب، دمشق سوريا، 2002.
- 51. محمد زكي العشماوي: دراسات في النقد المسرحي والأدب المقارن، ، دار الشروق، ط1، 1414-1994.
- 52. محمد فكري الجزار: العنوان وسيموطيقا الانصال الأدبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998.
- 53، محمد مصطفى كمال: موسوعة المسرح العربي، دار المنهل اللبناني، ط1، 2013، ص 363.
- 54. محمد مفتاح: دينامية النص، تنظير وإنجاز، المركز الثقافي العربي، بيروت لبدان، ط1، 1990.
- 55، محمود درايسية: التلقي واللإبداع (قراءات في النقد العربي القديم) دار جرير، الأردن، ط1، 2010.
- 56. الميداني (أبو الفضل احمد بن محمد بن أحمد): مجمع النَّمَثَال، تحقيق د. رجان عبد الله توما، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1، 1422هـ، 2002م، ج1.
- 57. نبيل منصر: الخطاب الموازي للقصيدة العربية، دار توبقال، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2007.
- 58. نعيمة مراد محمد: المسرح الشعري عند صلاح عبد الصبور، الهيئة المصرية العامة للكتاب مصر، د.ط، 1995.

## المراجع المترجمة للعربية:

59. جيرار جينيت: مدخل إلى جامع النص، تر: عبد الرحمن أيوب، دار توبقال، المغرب، ط2، 1986.

## المعاجم العربية:

- 60. جبور عبد النور: المعجم الأدبي، دار الماليين، ط1، مارس 1979.
- 61. ماري إلياس وحنان قصاب: المعجم المسرحي مفاهيم ومصطلحات المسرح وفنون العرض، مكتبة لبنان، لبنان، ط1، 1997.

62، ماري إلياس، حذان قصاب: المعجم المسرحي، مكتبة لبنان ناشرون، لبنان،ط2، 2006.

#### المجلات:

- 63. مجلة علامات في النقد النادي الأدبي بجدة، مج 16، ماي 2007، ج61.
  - 64. مجلة عالم الفكر وزارة الثقافة، الكويت، م25، ع3، 1997.
- 65. مجلة فصلية تصدر عن الاتحاد العام للأدباء والكتاب العرب، س21، ع61-62، سنة 2003.
- 66. مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، العدد 34، جامعة بابل، العراق، 2017.
  - 67. مجلة كلية الأداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية ع2، 3جانفي، جوان 2008.
    - 68. مجلة البصائر، جامعة البنراء، مج 09، ع2، 2005.
      - 69. مجلة الدستور، نشرت في الأحد 22 مايو 2016.
  - 70. مجلة عالم الفكر، مج 28، ع1، المجلس الوطني للثقافة والأداب الكويت، 1999.
- 71. مجلة عالم الفكر، مج 13، ع1، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت، دط، 2002.
  - 72. حوليات جامعة قالمة للعلوم الاجتماعية والإنسانية، العدد 24 جوان 2008.

#### الملتقيات والمحاضرات:

- 73. بلقاسم دقة: علم السيمياء والعنوان في النص الأدبي، محاضرات الملتقى الوطني الأول للسيمياء والنص الأدبي، منشورات جامعة بسكرة، 8/7 نوفمبر 2000.
- 74. حفناوي بعلى: قصيدة حيزية قراءة سيميائية في شعرية العشق والموت، الملتقى الثالث السيمياء والنص الأدبي، قسم اللغة العربية وآدابها، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عنابة، الجزائر.
- 75. شادية شقروش: سيميانية العنوان في ديوان مقام البوح لعبد الله العشي، الملتقى الوطني الأول السيمياء والنص الأدبى، منشورات الجامعة، بسكرة، في 8/7 نوفمبر 2000.
- 76. الطبيب بودربالة: قراءة في كتاب "سيمياء العنوان" للدكتور بسام قطوس، محاضرات الملتقى الوطني الثاني السيمياء والنص الأدبي، قسم الأدب العربي، جامعة بسكرة، منشورات الجامعة، في 15-15 أفريل، 2002.
- 77. محمد خان العلم الوطني: دراسة للشكل واللون، محاضرات الملتقى الوطني الثاني، السيميائية والنص الدي، منشورات جامعة الحاج لخضر، بسكرة، الجزائر، 16/15 أفريل 2002.

# رسائل وأطروحات النكتوراه:

- 78. أحسن ثليلاني: توظيف النراث في المسرح الجزائري، أطروحة دكتوراد، كلية الأدب واللغات، جامعة منتوري، قسنطينة، 2009-2010.
- 79. بوطيبة سعاد، البناء الدرامي في المسرحية الشعرية العربية، مأساة الطاج أنموذجا، رسالة ماجيستير، كلية الآداب واللغات والفنون، قسم الفنون الدارمية، جامعة وهران، 2010، 2011.
- 80. سامية بوعلاق: فن الأوربريت في المسرح الجزائري 1964-1998، دراسة في موضوعاته وبنائه الفني، رسالة ماجيستير، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة الحاج لخضر باتنة، 2009-2010.
- 81. عز الدين جاوجي: البنية المسرحية الشعرية في الأدب المغاربي، رسالة ماجيستر، كلية الآداب والعلوم الاجتماعية، المسيلة، 2009/2008.
- 82. فوزي إبراهيم الحاج: توظيف النراث في المسرح المصري الحديث، رسالة ماجيستير، كلية الأداب، جامعة الإسكندرية، 1983.
- 83. نادية موات: العامة المسرحية بين النسق اللفظي والنسق البصري، الاقتباس وفعالية التحول، شهداء يعودون هذا الأسبوع وعروضها أنموذجا، إشراف ظاهر رواينية، قسم اللغة والأدب العربي، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة باجي مختار، عنابة، 2016-2017، ص 163-164.
- 84، نانسي علي عوض مصلح: مسرح فاروق جويدة شعري، دراسة نقدية تطيلية، رسالة ماجيستير في اللغة العربية و آدابها، جامعة الأزهر 2010،

### المواقع الالكترونية:

85، عبد المالك أشهبون: الخاطب الافتتاحي التخيلي في الرواية العربية، www.arabewribrs.com



فهرس \_\_\_\_\_

|                                                                             | إهداء                       | /       |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------|--|--|--|--|
|                                                                             | شكر وعرفان                  | /       |  |  |  |  |
| مقده                                                                        | ä                           | أ،ب،ج،د |  |  |  |  |
| مدخل: المسرحية الشعرية نشأتها وخصائصها                                      |                             |         |  |  |  |  |
| تمهت                                                                        | <u>-</u>                    | 1       |  |  |  |  |
| أولا: م                                                                     | فهوم المسرحية الشعرية       | 3       |  |  |  |  |
| ثانیا–                                                                      | نشأة المسرحية الشعرية       | 5       |  |  |  |  |
| أ- عنا                                                                      | د الغرب                     | 6       |  |  |  |  |
| ب- ع                                                                        | ند العرب                    | 9       |  |  |  |  |
| ثالثا –                                                                     | خصائص المسرحية الشعرية      | 13      |  |  |  |  |
| -1                                                                          | أنها لغة غنائية             | 13      |  |  |  |  |
| -2                                                                          | لغة متعالية                 | 13      |  |  |  |  |
| -3                                                                          | البعد الرمزي                | 14      |  |  |  |  |
| -4                                                                          | لغة انفعالية                | 14      |  |  |  |  |
| رابعا:                                                                      | المسرحية الشعرية في الجزائر | 14      |  |  |  |  |
| خلاصة                                                                       |                             |         |  |  |  |  |
| الفصل الأول: التشكيل الفني في أوبريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر قراءة في |                             |         |  |  |  |  |
| النص الموازي                                                                |                             |         |  |  |  |  |
| أولا: عتبة الغلاف                                                           |                             |         |  |  |  |  |
| .1                                                                          | عتبه اسم المؤلف             | 23      |  |  |  |  |
| اً.                                                                         | أشكال عتبة اسم المؤلف       | 23      |  |  |  |  |
| .2                                                                          | لوحة الغلاف                 | 25      |  |  |  |  |
| أ.                                                                          | الصورة المصاحبة             | 26      |  |  |  |  |
| ب- الـــ                                                                    | نجنيس                       | 34      |  |  |  |  |
| ب.                                                                          | عتبة النشر                  | 36      |  |  |  |  |
| ج.                                                                          | العنوان                     | 37      |  |  |  |  |
| ج.                                                                          | 1. أنواع العنوان            | 41      |  |  |  |  |
| ج.                                                                          | 1. أ. العنوان الحقيقي       | 41      |  |  |  |  |
| ج.                                                                          | 1. ب. العنوان المزيف        | 42      |  |  |  |  |
| ج.                                                                          | 1. ج. العنوان الفرعي        | 42      |  |  |  |  |

فهرس \_\_\_\_\_فهرس

| 42                                                             | 1. د. العنوان الشكلي                                                                                                                                                                                                    | ج.                                                    |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 43                                                             | 1. هــ العنوان التجاري                                                                                                                                                                                                  | ج.                                                    |  |  |  |  |
| 43                                                             | وظائف العنوان                                                                                                                                                                                                           | د.                                                    |  |  |  |  |
| 43                                                             | 1. الوظيفة التعينية                                                                                                                                                                                                     | د.                                                    |  |  |  |  |
| 44                                                             | 2. الوظيفة الوصفية                                                                                                                                                                                                      | د.                                                    |  |  |  |  |
| 45                                                             | 3. الوظيفة الإغرائية                                                                                                                                                                                                    | د.                                                    |  |  |  |  |
| 48                                                             | نيا: عتبة المقدمة                                                                                                                                                                                                       |                                                       |  |  |  |  |
| 50                                                             | المقدم الحقيقي                                                                                                                                                                                                          | اً.                                                   |  |  |  |  |
| 50                                                             | المقدم المتخيل                                                                                                                                                                                                          | ب.                                                    |  |  |  |  |
| 50                                                             | المقدمة المنسوبة إلى شخصية واقعية بالخطأ                                                                                                                                                                                | ج.                                                    |  |  |  |  |
| ثالثًا: عتبة الإهداء                                           |                                                                                                                                                                                                                         |                                                       |  |  |  |  |
| 53                                                             | الإهداء الخاص (المهدى إليه الخاص)                                                                                                                                                                                       | اً.                                                   |  |  |  |  |
| 53                                                             | الإهداء العام (المهدى إليه العام)                                                                                                                                                                                       | ب.                                                    |  |  |  |  |
| رأة من الجزائر                                                 | الفصل الثاني: التشكيل الفني في متن "أوبريت حيزية" غنائية امرأة من الجزائر                                                                                                                                               |                                                       |  |  |  |  |
|                                                                |                                                                                                                                                                                                                         |                                                       |  |  |  |  |
|                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                   |                                                       |  |  |  |  |
| 55                                                             | <u></u>                                                                                                                                                                                                                 | تمهي                                                  |  |  |  |  |
| 55<br>55                                                       | يد<br>البنية اللغوية                                                                                                                                                                                                    | تمه <u>ب</u><br>1.                                    |  |  |  |  |
|                                                                | ·                                                                                                                                                                                                                       | •                                                     |  |  |  |  |
| 55                                                             | البنية اللغوية                                                                                                                                                                                                          | .1                                                    |  |  |  |  |
| 55<br>61                                                       | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات                                                                                                                                                                                        | .1                                                    |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65                                                 | ً البنية اللغوية<br>تمازج الخطابا <i>ت</i><br>توظيف الأمثال الشعبية                                                                                                                                                     | .1 .2 .3                                              |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69                                           | ً البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات                                                                                                                                | .1<br>.2<br>.3<br>.4                                  |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70                                     | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية                                                | .1<br>.2<br>.3<br>.4<br>.4                            |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70<br>70                               | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية                                                | .1<br>.2<br>.3<br>.4<br>.4<br>.1                      |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70<br>70<br>71                         | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية<br>نرية                                        | .1<br>.2<br>.3<br>.4<br>.4<br>.أ<br>.ئ حي             |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70<br>70<br>71<br>75                   | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية<br>نرية                                        | 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>4.<br>أ.<br>أ. حي<br>ب. لا    |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70<br>70<br>71<br>75<br>76             | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية<br>نرية<br>بعيد<br>شخصية المضادة (الأب)        | 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>4.<br>أ.<br>أ. حي<br>ب. لا    |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70<br>70<br>71<br>75<br>76<br>78       | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الغني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية<br>نرية<br>سغيد<br>شخصية المضادة (الأب)        | 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>4.<br>أ. حي<br>ب. س           |  |  |  |  |
| 55<br>61<br>65<br>69<br>70<br>70<br>71<br>75<br>76<br>78<br>80 | البنية اللغوية<br>تمازج الخطابات<br>توظيف الأمثال الشعبية<br>التشكيل الفني في الشخصيات<br>1. أنواع الشخصيات في مسرحية حيزية "غنائية امرأة من الجزائر<br>الشخصية الرئيسية<br>نعيد<br>شخصية المضادة (الأب)<br>خصية القوال | 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>4.<br>أ. د.<br>ب. س<br>ج. الا |  |  |  |  |

فهرس \_\_\_\_\_فهرس

|                       | خاتمة | 85 |
|-----------------------|-------|----|
| قائمة المصادر المراجع |       | /  |
| فهرس الموضوعات        |       | /  |
| ملخص                  |       | /  |

تناولت في هذا البحث موضوع المسرحية الشعرية في الجزائر "دراسة فنية لأوبريت حيزية غنائية امرأة من الجزائر" فتتبعت نشأة المسرحية الشعرية بعامة، وتطورها وحاولت إعطاء لمحة عن المسرحية الشعرية الشعرية في الجزائر، وقام البحث على جملة من التساؤلات سعيت للإجابة عنها من خلال خطة بحث توزعت على النحو الآتي: مدخل نظري وفصلين تطبيقيين: أما فيما يخص المدخل عنونته ب: المسرحية الشعرية، ثانيا نشأة المسرحية الشعرية، ثانيا نشأة المسرحية الشعرية، ثانيا نشأة المسرحية الشعرية في الجزائر. أما الفصل التطبيقي الأول الموسوم بـ: التشكيل الفني في أوبريت "حيزية غنائية امرأة من الجزائر" قراءة في النص الموازي، درست فيه أو لا عتبة الغلاف، ثانيا عتبة التجنيس، ثالثا عتبة النشر، عتبة المقدمة، دراسة عتبة الإهداء. أما الفصل التطبيقي الثاني الموسوم بـ: التشكيل الفني في متن أوبريت "حيزية غنائية امرأة من الجزائر" درست فيه: أو لا التشكيل الفني في البنية اللغوية، ثانيا تماز ج الخطابات، ثالثا الأمثال الشعبية، رابعا التشكيل الفني في الشخصيات، خامسا التشكيل الفني و المرجعية التراثية.

وذيلتها بخاتمة لخصت فيها جملة النتائج المتوصل إليها.

J'ai abordé dans cette recherche le thème du «le théâtre poétique en Algérie une étude artistique sue l'opéra Hizia» j'ai suivi mon recherche à la base de la pièce poétique théâtre et son évolution.

Cette recherche est basée sur un ensemble des problématique, qui j'ai valu de les répondre à l'aide d'un plan de recherche, réparti comme suit :

- Mon travail contient une introduction théorique et deux chapitres pratiques, l'introduction théorique intitulée : la pièce théâtre poétique en Algérie contient :
  - Introduction de sujet
  - Les caractéristiques Artistique d'une pièce théâtrale et poétique.
  - Origine de la pièce théâtrale et poétique.
- La partie pratique intitulée «la composition artistique dans le paratexte» définition du paratexte, étude de seuil de paratexte, étude de seuil de l'édition.

Pour le dernier chapitre qui intitulée la formation artistique dans corps comporte composition artistique dans la langue, composition des personnages, composition de signet patrimoine.

J'ai conclu mon travail par conclusion qui résume l'essentiel.