## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية République Algérienne Démocratique et Populaire وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

Ministère de l'enseignement supérieur et de la recherche scientifique

Université 8 Mai 1945 Guelma Faculté: Lettres et Langues

جامعة 8 ماي 1945 قالمة كلية: الآداب واللغات



مذكرة مقدمة لنيب لشعب دة الماجستيب في الأدب العربي القديم إعبداد الطالب رشيد فو حان رشيد فو حان

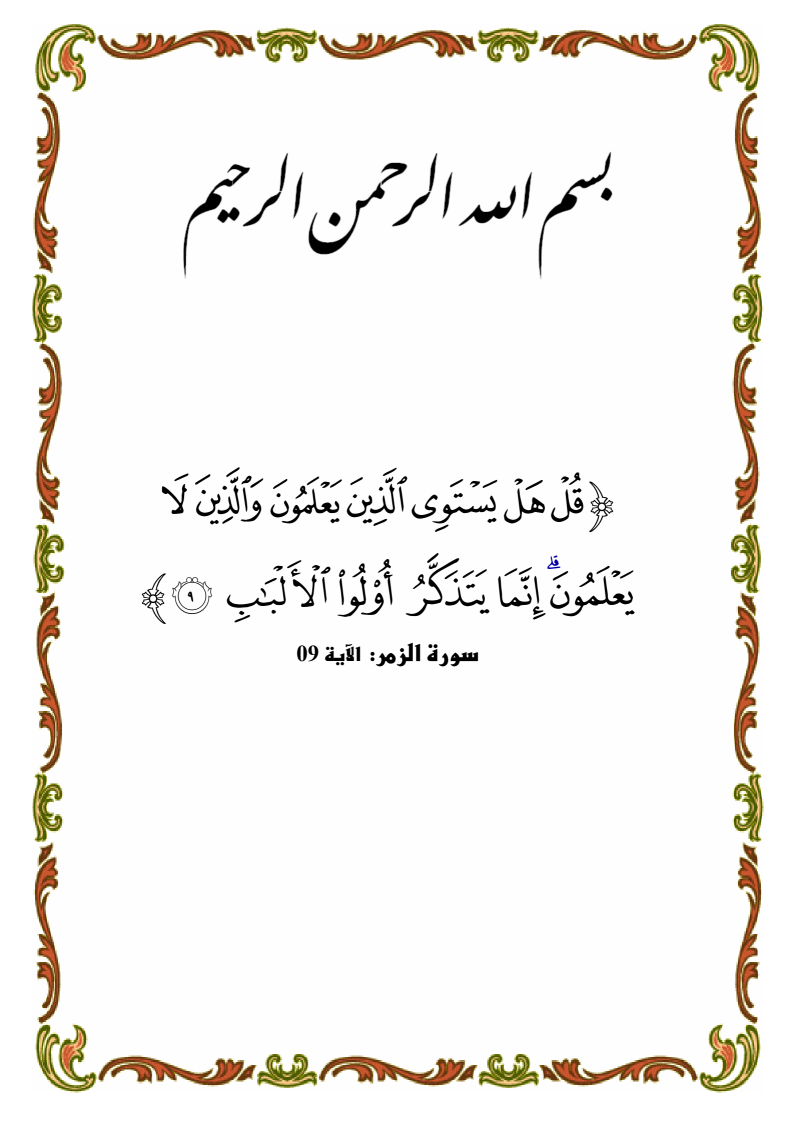
لجنة المناقشة:

جامعة قبالمة جامعة قبالمة جامعة أم البواقي جامعة قبالمة أ د بلقاسم بلعرج رئيساً أستاذ التعليم العالي

فريده زرفين مقردًا أستاذة معاضرة-أ-فا تح حمبلي ممتعنا أستاذ معاضر-أ-

د رجيد جعدال ممتحنا أستاذ محاضر-أ-

السنة الجامعية: 1433 هـ - 2012م - 2013م



### شكروعرفان

أتردَّد باحثا عن أكاليل شكر في بساتين الكلمات تُهدَى لِكلِّ من بذَل من محبّته لِي ولَو كمِفحَصُّ قطاة من دعاء وسعي وصبر، ما زلتُ أذكرُها ويطلُّ عليَّ طيفُها وبشائرُها، فبِمَا رحمة مَن الله وعون هَيَأ لِي – هَكَذَا– أَنَاسا رَافقُونِي في درب محفوف بالأتعاب والمصاعب، فلَهُ الحمدُ من قبلُ ومن بعدُ، تصاغرَ في نعمه الشُّكر فلاَ يُعرب عنه ناطقٌ مُفوَّة.

ما كان هذا الجهد ليكون لولا العيون التي رافقت خطاي وأخذت بيدي كرمًا وعطاء؛ أولئك جمع من أفراد أسرتي آزرتني في ساعات طوال:

إلى اللَّذَين أحاطني التوفيق بدعائِهما ونَالَني من الفضلِ حرصُهُما، وسَرَّني وجودهما وانبَثَقَت ثِقتي بنفسى على أيديهما – وَالدَيَّ الكريمين –.

إلى الأساتذة والأصدقاء الفضلاء، وكل من وجدهم على حين غرة، أذكرتني بهم معية الله في تيسير سبل الوصول إلى المأمول، إليهم جميعا وإلى فضلهم كل الشكر والعرفان والامتنان.

أخص بالذكر الدكتورة الأستاذة الفاضلة "فريدة زَرقين" التي تجشَّمَت قراءة البحث ورَعَت أفكاري بعين خبرها، بعد أن هذَّبت عنوان المذكرة وواكبت نموها حتى استوت على سوقها، وأَقَالَت مَا هِا من عثرات برأها الحصيف ونظرتها الثَّاقبة.

إلى الأساتذة الذين لا تسعهم هذه الصفحات، وقد جلست بين أيديهم وعُلِّمت ما لم أكن أعلم وكان فضل الله علينا عظيما.

كما لا يفُوتني صنيع الأخ عبد الجيد نصَّاح الذي كان نعم الآخذ باليد، إذ أخرج لي ديوانَ الشاعر البوصيري" موضوع المذكرة" من تحت غبار النسيان، وقد أصابني الأرق لطولِ البحث عنه، فله جزيلُ الشكر وخالصه.

إلى من جمعتني بهم رحلة الحياة أصدقاء وزملاء، أخصُّ الشاعر الغضَّ الصديق"لحسن الواحدي"، والأستاذ "ميلود غرمول" وإلى الأستاذ الفاضل " النَّواري قَمَّاز ".

إلى مدينة "قالمة" صاحبة الفضل، وإلى أسرَهَا الجامعية التي احتضنتني، ومن باب العلم استقبلتني، حين قَلاَنِي مَن وُسِمُوا بِالأهل على حينِ غفلة مِن أمرهِم، وأقُول فيهِم – مُتصَرِّفا – في ما قال الشاعر:

ولكنَّ مَنْ تَناُون عَنهُ غَريبُ الغَريبَ الَّذِي نَاى ولكنَّ مَنْ تَناُون عَنهُ غَريبُ

إلى الجميع أهدي باكورة هذا الجهد.





يعدُّ التّناص "Intertextuality" من الأدوات الرئيسة في الدراسات النقدية الأدبية، يسعى – فيما يسعى – إلى تبيان دعوى مفادها؛ إمكانية قراءة كل نصِّ على أساس أنه فضاءٌ لتسرُّب أو دُخول نصِّ أو نُصوص في نصوص أخرى، كما يمكننا القول إنَّ التّناص هو أحد مُميِّزات النَّص الأساسيَّة المحيلة إلى نصوص سابقة عليه في الزمن أو معاصرة له، فالنص على هذا النمط ليس انعكاسا لخارجه أو مرآة لقائله، بل إن فاعلية المخزون التذكُّري لنصوص متنوعة، هي التي تشكل حقل التناص، وههنا يبدو النص بلا حدود، يتعالق مع غيره من النصوص، وله خصائصه الثابتة.

يطرح موضوعُ التَّناص إشكالية تعدُّد تعريفاته ومفاهيمه لاختلاف في فهم أصحابه، ومثل ذلك ما تعلق بتعدد المصطلح وغياب ضبط منهجيِّ واضح ومتكاملِ زاد في تفاقم المشكلة بدرجات لتعدد الاتجاهات والإسهامات النقدية الأخرى، فلم يُكتَب له الوجودُ الفعليُّ إلا بعد أن أُخضِع للدراسة والتحليل على مستوى المفهوم.

يتجلى التناص من تداخل النصوص وظهور آياتِ بعضِها في بعض، على الرغم من الخصائص التي يتفرد بها كلُّ نص، والمميزات التي يحتكرها بمعزل عن غيره من النصوص على ما تحوزه-تلك النصوص- من أهمية.

هذا ما نجد وحية ينبض عند "البوصيري" في ديوانه؛ الذي ترك شعرا حسن الديباجة، مليح المعاني، فقد أشاد بشاعريته وشعره وأثنى عليه كثير من العلماء والأدباء، كابن تغري وابن العماد، وغيرهم من النقاد قديما وحديثاً، كما لم يسلم من نقد بعضهم لشعره الذي يبقى تراثا ذا شأن، لا يقل أهمية عن مؤلفات عدة من مؤلفات الأدب العربي.

أما عن اختياري لديوان البوصيري موضوعا للدراسة من دون غيره، فيرجع الأمر إلى أسباب:

- 1. إن الإمام البوصيري علَم من أولئك الأعلام الذين حظي شعرهم باهتمام بالغ، لما حازه أسلوبه من روعة نسج ودقة تصوير وملاحة في المعاني وحسن احتيار اللفظ اللطيف والمعنى الشريف.
- 2. تفرَّد بقصائد طالتها الكثير من المعارضات، منها "البرُدة" التي شرحها وعارضها الكثيرون نذكر منهم "أحمد شوقي"، و"الهمزية في مدح خير البريّة"، كما عارض البوصيري قصيدة "كعب بن زهير"بانت سعاد". والتي كانت دافعا إلى الولوج في عوالم هذا الإمام.
  - 3. استكشاف مواطن استعذاب الشعراء والنقاد لشعره وحرصهم على مقارعته بالمعارضات.
- 4. رغبتي في معرفة نماذج من تاريخ هذه الحقبة العصر المملوكي حيث لم تحظ بعناية كبيرة وتحليل مستفيض، رغم دوامها أكثر من قرنين ونصف.



يهدف هذا البحث إلى إبراز علائق النصوص الشعرية بغيرها من نصوص التراث، والأدب في عصوره المختلفة السابقة لعصر الشاعر، وبفضل هذه المرجعيات السابقة نتقصى موقع الشاعر في درجة الإبداع وذلك من خلال نتاجه الشعري"الدِّيوان"، ونَتبيَّن مدى دراسة العلماء العرب للأسلوب وطرائق النسج والاستفادة من التراث، بالقدر الذي يمكنه من إبداع النص الجديد الذي يتماهى في السيرورة والخلود بدعوى التفرُّد والانبهار، وتقصيِّ مواطن استفادة الكاتب من التراث واستكناهه له وحسن التعامل مع النصوص الغائبة واستدعائها للحضور في الزمان والمكان.

تتناول هذه الدراسة جماليات التناص في ديوان البوصيري، من خلال الكشف عن مدى حضور النصوص الأخرى أو غيابها في شعره، وذلك من خلال الوقوف على مستويات التناص الذاتي والداخلي والخارجي، والدور الذي تلعبه في تشكيل المعنى داخل النص ومدى إفادة الكاتب منها.

يشتغل هذا البحثُ في الدراسةِ على ديوان البوصيري، ويأتي هذا الديوانُ لافتاً للنظرِ، أظهر انفتاحُهُ على التراثِ بما حازه من خصائص فنية جَعَلتهُ يستجيبُ لمقولةِ التناصِّ الذي وُسم بكونه إجراءً يُظْهرُ جوانب الإبداعية في الخطاب، وتجلياتِ النصوص السابقة المتمفصلة فيه بدقة، مع سيرورة تألق مصطلحه نظرياً منذُ استمدَتْهُ "جوليا كريستيفا" من أفكارِ الناقدِ الروسي "ميخائيل باختين" ومن بعد "كريستيفا" فقد قَنْنهُ الباحثُ الفرنسيُّ "جيرار جينيت"، ووضعَ لهُ خصائِصه، وحددَ آلياتِه، واعتبرَهُ عنصراً من عناصرِ المتعاليات النصية التي تحددُ شعريةَ العمل الإبداعيِّ.

نحاول في بحثنا الإحابة عن جملة من التساؤلات متمثلة في كيفيات تعامل البوصيري في ديوانه مع النصوص السابقة على تنوعها موما الذي وظفه منها وكيف كان ذلك؟ ما الذي أضافه إليها؟، وما الذي استثمره منها، وفي أي موضع شرع في هذا التناص ؟ وما هي الوشائج التي تشكلت بينه وبين المتن، وكيف تحرك فيه؟ كيف يمكننا تحديد النص المغائب واستحضاره في النص الماثل ؟ بم تمايز عن غيره من المتون المتناصة مع التراث؟ ما دلالة هذا التناص، وما أبعادُهُ الجماليةُ؟ وما الغايةُ منهُ؟

إن موضوع التناص- من الحكمة - حقيق علي أن لا أكتفي بمنهج واحد لدراسته، بل آثرت التنويع في المناهج: الوصفية التحليلية، التاريخية،... قصد تقصي مواطن وجود التناص وتموضعه في المتن ودواعي ذلك، وملامح الجمالية في صناعة المعنى المتوقع الوصول إليه،...لأن التناص أحدر من أن يتناوله منهج ويستوفيه، فطبيعة المادة وما بما من خصوصيات وما تحوزه مضامينها من دلالات، لا يمكن لمنهج - على فرادته - أن يحيط بجميع حوانبها. ولا أدعي أثني سأحيط بكل مظاهر التناصية، التي يضج بما الديوان، بل أمكن نفسي مما وسعني واقتضته الغاية المنشودة، ربما يسنح لتفحصها القادم من الأيام، وسأعرج على التناص بعامة، الديني الغالب (القرآن - الحديث)، والشعري القديم، وتوظيف الرموز والشخصيات التراثية، معتمداً على دمج النظرية بالتطبيق دون فصل بينهما؛ لعدم حدوى ذلك.



ور. ما أستأنس بالمنهج التاريخي حين يقتضي الأمر ذلك، وقد يتحدد المنهج بدقة وتبرز معالمه من خلال المضي في البحث؛ فقد تشكلت الدراسة من مقدمة ومدخل، وأربعة فصول تفاوتت حسب مادة حضورها في المدونة الشعرية:

كان المدخل خصص لمصطلحات مفاتيح البحث مهدت فيه لسنة تأثر اللاحق بالسابق والموروث لا فكاك منه والجديد هو حلقات قديمة متداخلة في ذلك الموروث، وحاولت الربط بين المتلقي والنص والجمالية لأن التناص قائم عليهما، من حيث هما عنصران فاعلان في إنتاجه وبلورته لتشكيل القراءة المنتجة التي تتطلب بدورها قارئا واعيا يستشعر آفاقا الدلالة، تناولت في الفصل الأول: مصطلح التناص في اللغة والاصطلاح وإرهاصات ظهوره مصطلحا في النقد الغربي وجذوره المُوغلة في التراث العربي القديم كفكرة أمشاج، ثم بينت أن النقاد العرب المحدثين تأثروا بهذا المصطلح، واحتلفوا في ترجمته وفصّلت في بَسط الجهود التي بذّها النّقاد والباحثون.

أما الفصل الثاني: التناص وآليات اشتعاله، فقد تطرقت فيه إلى التناص ومدى ارتباطه بالنص، وآليات عمله وتمظهراته في النص الحاضر وقوانينه التي ركَّزت فيها على ما تبنَّتهُ "كريستيفا" من جهة وما توسَّمه محمّد بنيس من جهة أخرى. كما أشرت إلى المصادر التي يستمدها في إثبات حضوره بوعي أو بدونه. وأوجزت في ذكر مستوياته ومؤشراته ووظائفه وأشكاله.

وكان الفصل الثالث ممثلا للجانب التطبيقي، استهل بمحصلة عن الديوان، ثم بحَثَ تجليَّات التناص من خلال المصادر التي شكَّلت مادة التناص في ديوان البوصيري، ممثلة في التناص الديني (القرآن والحديث) واللذين طرحا مصطلح الاقتباس والاستشهاد والأدبي (الأشعار والأمثال) وفصلت فيهما القول، والتريخي ممثلا في الشخصيات ورموزها والأماكن والمعالم التي توسل بها الكاتب لسوقها غرضا لأفكراه وصوره، والتي أعاد كتابتها بطرائق مختلفة تراوحَت بين الاجترار والامتصاص والتَّحوير.

وخلُصَ الفصل الرابع المعنّونُ بــ "جماليات التناص في مدونة البوصيري" - طرَقت فيه وظائف التناص الجمالية التي رسم الشاعر معالمها في ديوانه، وذلك بعد أن عرجت على الموضوعات الشعرية وخصائصها الفنية، لأنها السبيل إلى تحسّس نبض التناص ومعالم انبثاقه فيها, إذ لا يحسن دراسة ظاهرة فنية ما دون التطرق إلى وظائفها الجمالية التي تستقيم عليها.

وقد أثبت البحث بخاتمة تضمنت المحاور الأساسية التي تناولتها الدراسة والخطوط العامة لنتائجها، ثم أرفقت البحث ملحقا لأبرز مواضع التناص التي ذكرت والتي لم يتسن معالجتها في البحث لكثرتها، ضمن جدول يبين مواقع التناص. ربما سيكون للمستقبل من الأيام من يشتغل عليها.

بعض الكتب والقراءات والبحوث - على قلتها- ، كانت قد أضاءت للباحث كثيرا من حوانب الموضوع، ومكنته من تحليل كثير من النصوص الشعرية لصاحب الديوان، وربما كان الجزء المهم من البحث يرجع الفضل فيه إليها، إلى حانب الدراسات المتعددة في الكتب والمحلات منها: "التناص وجمالياته في الشعر



الجزائري المعاصر" لجمال مباركي، و"الليث مجموعة خراف" قراءات في الأدب والنقد لشجاع مسلم العاني، وقد اعتمدت في هذا البحث على مصادر عامة وأخرى متخصصة في موضوع التناص قسمتها مصادر ومراجع كما سيأتي:

أ - مصادر عربية تراثية قديمة؛ دلائل الإعجاز، وأسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني، والعمدة لابن الرشيق، وغيره ...

ب - الديوان الشعري المطبوع للشاعر البوصيري الذي حققه "محمد سيد كيلاني" وما تناص معها من دواوين الشعراء العرب الأُول وهي كثيرة جدًا. وكتاب "البوصيري شاهد على العصر المملوكي" للأستاذ نبيل خالد أبوعلي، كما اطّلعت على بعض الدراسات الأسلوبية الحديثة التي سهلت لي معرفة طرائق التحليل فأخذت منها ما وسعني.

أما المراجع العربية الحديثة فأذكر كتاب تحليل الشعري "استراتيجية التناص" لمحمد مفتاح، و"انفتاح النص الروائي" لسعيد يقطين، و"الخطيئة والتكفير" و"ثقافة الأسئلة" لعبد الله الغذامي، و"ظاهرة الشعر المعاصر بالمغرب" لمحمد بنيس، و"أدونيس منتحلا" لكاظم جهاد. "أفق الخطاب النقدي" دراسات نظرية وقراءات تطبيقية لصبري حافظ.

أضف إلى ذلك مراجع عامة "قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني" لمحمد عبد المطلب، و"السرقات الأدبية" لبدوي طبانة، والشعر الجزائري الحديث لمحمد ناصر. دون أن نغفل المراجع الأجنبية المترجمة، "علم النص"لـــ"جوليا كريستيفا"، ومدخل لجامع النص لـــ"جيرار جينيت"، وأصول الخطاب النقدي الجديد و"مفهوم التناص في الخطاب النقدي الجديد" لـــ"تزفيتان تودوروف" وآخرون، فضلا عن عديد المحلات النقدية التي تناولت موضوع التناص وتدانت منه.

عمل الباحث في موضوع التناص وارتباطه بالإنتاج النقدي الأجنبي الحديث على تنويع القراءة التي أصبح مُلزمًا بها، وعلى الخصوص ما تعلق بموضوع البحث- جماليات التناص إذ يتطلب وعيا سعيا حثيثا للبحث والاستكشاف، وهذا هو المقصد المرجو، في ظل قلة الدراسات التطبيقية المحصل عليها في مجال التناص؛ وحديث عهدي بدراسته، وشحِّ المراجع التي لم يتسنَّ لي الحصول عليها إلا ما تيسَّر، وخاصة ما تعلق منها بالبوصيري.

كا أنم تحديد مجال التناص وتَشعُبُه، مع تعدُّد طرائقِ تطبيقه في الدراسات المعاصرة، أو جد صعوبة على الباحث في تطبيقه على الديوان.

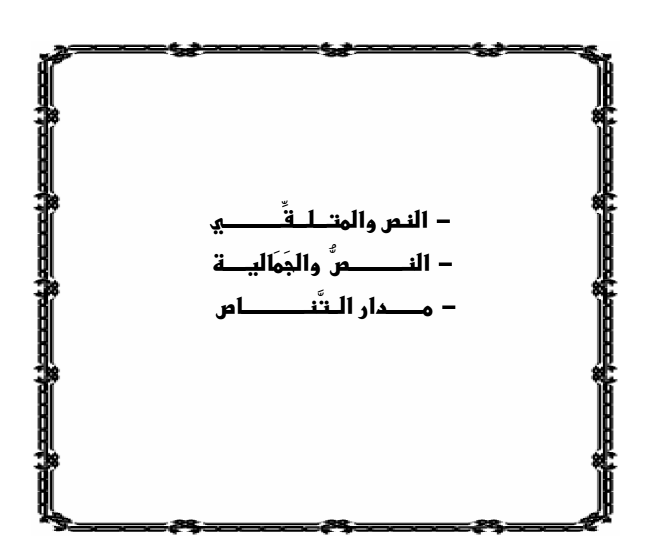
وفي الختام أشكرُ اللجنةَ الحَكمِ التي تحشّمتْ قراءةَ هذا البحثِ، وقدّمتْ لي الفوائدَ الجمّةَ، كي يخرجَ إلى النور؛ فما فيه من فائدة فبفضلهم, وما فيه من مثالبَ فبتقصيري.

وفي الختام أتوجه بالشكر الجزيل للدكتورة الفريدة على ما أولتني به من رعاية علمية فمنحتني من وقتها الثمين، وعلى ما أمدّتني به من توجيهات، وخصَّتني به من ملاحظات، ثم على تشجيعها إياي على



ضرورة المضيِّ قُدُمًا في إنجاز البحث رغم توجُّسي منه خيفةً، مُمَّا بَعثَ فِيَّ العزمَ الذي لم يثْننِي القُعودُ عن التمامه، فإليكِ-خاصة- أتوجه بالشكر، وبأصدق عبارات العرفان بالجميل على ما تكبدته من عناء المراجعة والتقييم، كما لا يفوتني أن أتقدم بالشكر إلى كل من أعانني بكتاب، أو ملاحظة، أو دعاء. إنما هذه محاولة إن أصبت فهي ثمرتها، وإن كان دون ذلك فحسبي ألها أرَّقَتنِي ليالي وايَّامًا.

# مرلخل





يعدُّ تأثر الشعراء بعضهم ببعض من ناحية، وتأثرهم بما يقرؤون من التراث الإنساني والإسلامي والعربي من ناحية أخرى، من القضايا التي لا يمكن إنكارها؛ ذلك أن الجديد لا ينشأ من لا شيء وإنما يتغذى جنينياً بدم غيره؛ تتداخل فيه مكونات أدبية وثقافية متنوعة، بحيث يستطيع الباحث أو القارئ المتمعن ملاحظتها بسهولة ويسر، وهذه قضية تدخل في آداب بعض الأمم وبعض الأمم الأخرى في نطاق الأدب المقارن.

لقد مضى حكم النقاد للشعر والعلماء به بأن الشاعرين" إذا ركبا معنى كان أولاهما به أقدمهما موتاً، وأعلاهما سناً، فإن جمَعهما عصر واحد كان مُلحقاً بأولاهما بالإحسان وإن كانا في مرتبة واحدة لهما جميعاً"(1).

يدل ذلك على أن النقد العربي القديم اهتم بقضية التأثر والإبداع اهتماما كبيرا، وهذا يعكس غنى تراثنا العربي بما يتميز به من وفرة الجوانب المضيئة فيه، ولعله كان سببا في شيوع مسميات الأحذ والاحتذاء والسرقات لدى الشعراء فضلاً عن تقنعهم بقناع الشخصيات التراثية البارزة والفاعلة عبر الحقب الزمنية الماضية.

يختزن الشاعر – بوصفة قارئا أو سامعا (متلقيا) كثيرا من أشعار الآخرين في ذهنه، وتطفو بعد ذلك أثناء عملية إبداعه الشعري بوعي منه أو بدونه، فهل كان شعر البوصيري قد ارتكز على معالم تُتلقّى بها نصوصه وظروف حدوث التلقي الإيجابي لها؟ إن فعالية وعي المؤلف يجسدها داخل عمله ذاك، وهي نفسها التي يقوم القارئ يثيرها ويشارك فيها فيما بعد من خلال فعلي القراءة والفهم.

#### النصُّ والمتلقي

من البديهيّات القارّة في دراسة النصوص الأدبية أن المتلقي يمثّل ركنًا جوهريًّا من أركان الإبداع الأدبي؛ فالأدباء حين يَعكُفون على صياغة أعمالهم – على اختلاف الأجناس التي تنتمي إليها – إنما يرغبون في أن تقع هذه النصوص في إطار علاقة تواصلٍ إيجابي حميم بين ما صاغوه من نصوص من ناحية، وبين متلقٍ مرهَف يستشرفُ آفاق دلالة هذه النصوص من ناحية أحرى.

ذلك أن دلالة أي نص من النصوص لا يتاح لها قدر من التحقق الفعلي إلا في ذهن المتلقي، ومن هنا كان رصد أبعاد التلقي للنص الأدبي ممكنا لما ينطوي عليه هذا النص من "جماليات" يناط بها تكوين الدلالة، وهكذا نفطن إلى أن الحديث عن أبعاد التلقي إنما يصلح أن يوازي ما تضمنه النص الأدبي من خصائص

<sup>(1)</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تح محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، ط5، 1981، ج2، 292

أسلوبية بدءا من الصوت المفرد، وانتهاء بالصورة الكليّة المركبة، وكذا بالمعنى الرمزي العميق الذي يومئ إليه النص إيماء خفيا لطيفا، وما دراسة النصوص دراسة نقدية راصدة إلا مظهر من مظاهر المستند- بجوار الذوق والتواصل مع النص- على معايير منهجية محكمة<sup>(1)</sup>.

وأبعاد التلقي متشابكة غاية التشابك، مركبة تركيبًا معقدا يتصل بكل ما تضمنه النص من حصائص في الأسلوب ومن أبعاد في الدلالة، وهو ما فرض علينا فرضا أن نخصص هذه السطور لرصد بُعد من هذه الأبعاد ليقتصر حديثنا عنه، وقد وقع اختيارنا على مظهر مهم من المظاهر التي تتجلى فيها علاقة التواصل الإيجابي الحميم الذي أشرنا إليه، هو ذلك المظهر الذي يطلق عليه مصطلح "التناص" أو تداخل النصوص. سيكون في الفصل الأول من هذا البحث نصيب مستفيض فيه.

#### <u>النصُّ والجَوَاليَّة:</u>

الجمالية كما تراها نظرية التلقي، لا تخص النصَّ وحده بحيازته درجة من جودة بلاغية وتعبيرية؛ إذ ذاك شق لصيق بنصية النص، بل في شق ثان مكمِّل للنص حارج نصيَّته، إنها القراءة بمعناها الإيجابي المنتج.

فالعمل الأدبي مهما كان جنسه الأدبي والفني، فإنه يتضمن بالضرورة قطبَين مُهمَّين يمثلان شخصية النص وهويته الفنية, إلهما: القطب الفني والقطب الجمالي:

الأول متمثّل في النص الذي وضعه المؤلف، بينما يتمثل الثاني في عملية التحديد التي يمارسها القارئ، وعبر هذا الاستقطاب نتبين أن العمل الأدبي لا يتحقق جماليا في النص ولا في فعل القراءة، إنما في هذه المنطقة التي يلتقى فيها النص والقراءة معا على وجه التحديد.

إن الحديث عن الجمالية وعلاقتها بظاهرة "التناص" إنما هي محاولة إظهار قدرة البوصيري وبراعته في نقل ثقافته اللغوية وأفكاره المتناصة من التراث المرجع الأول إلى شعره العصر المملوكي - مع بيان تقنية استفادته من تلك الأشعار في تطوير أشعاره وتجديدها، وإعادة تحويلها وصياغتها صياغة حديدة، لتنصهر في نموذج شعري حديد ستكتب له السيادة في عصره، وتكتب له الفرادة في التأثير في المولود بعده.

نحاول سبر أغوار النظام الجمالي في ديوان البوصيري<sup>(2)</sup>، بالبحث عن تداخل النصوص وبؤرة تفاعلها في النص الشعري، بما يجسد تقنيات توظيف مصادر شعرية وثقافية مختلفة، استنادا إلى مبدأ تحويل المتناصات وتعديلها وفقًا لتجربة الشاعر وضرورتها الفنية؛ وبما يمكننا من الكشف عن علاقة الشاعر بالتراث وبالتجارب الشعرية القديمة والمعاصرة له، كما يتمثل الأمران في الظاهرة التناصية على نطاق ديوان الشاعر محل الدراسة.

<sup>(2)</sup> سيفرد الحديث عنه، فضلا عن ترجمة وافية لصاحبه في الفصل الثالث من البحث.



<sup>(1)</sup> طارق سعد شلبي، من جماليات التلقي للشعر الإسلامي، مجلة الأدب الإسلامي، العدد19، المجلد5، 1419هـ، ص14.

#### مدار التَّناص:

يحتل التناص موقع القطب المثير للعديد من التساؤلات والمفاهيم المتداخلة حول المصادر المكونة للشعر من ناحية والوشائج التي تربط الشعر بالتراث والمعاصرة من ناحية أخرى، وهو ما تسعى الشعرية الحديثة للبحث فيه (1).

تمكّن الباحثون في زخم من الترابط الوثيق بين مصطلحات الفهم والتفسير والتطبيق من رصد أهمية القضايا المتعلقة بتركيبة النصوص الشعرية على نحو جمالي، فعمدوا إلى تفسيرها وبيان أثرها على المتلقي، فكان الاعتداد بالسياق التاريخي في القراءة النقدية أمرا مهمًا حتى في المقولات التي تُعنى بالبنية الجماليَّة للتَّعرف على نسيج النص، حيث يُفترض فيه وجود نصوص سابقة من شألها تشكيل أفق جمالي للنّص الجديد. فالتّجربة لا تكشف عن ذاتها إلا من خلال إعادة النظر في سياقها التاريخيّ الذي يستدعي فهمًا واعيًا للتقاليد المتوارثة والتّجارب السابقة لأصول الفن الشعري.

الإبداع الشعري لا يتأتَّى إلا وهو مرتبط بالقديم، والمبدع الأصيل من كان في تكوينه رواسب من سابقيه، وإنما أتت التَّناصية لمعرفة الماضي الممتد في النص والحاضر المتسرب إليه، ينظر إلى إنتاج المبدع في حوهره على أنه مبني على تجارب عميقة الغور ممتدة في رحم التاريخ الفني وخبرات الجنس الشعري المتراكمة في الحياة والفن<sup>(2)</sup>.

إن علاقة النص بما سبقه تضاعف العلاقة بين الكاتب والقارئ بحيث يهتم القارئ بالحوار الذي بدأه المؤلف مع أعمال معاصريه أو سابقيه، وينتصر النص عندما يبدو صوت مؤلفه المصدر الوحيد لما يقوله، ولن يبق من النصوص السابقة إلا المادة ويَغيب الأصل الذي لا يدركه إلا ذوو الخبرة والمراس في قراءة النصوص.

حين اعتبرت البنيوية النص مغلقا، جاء التناص ليحطم البنية ويُقرَّ بانفتاحها وتحدُّدها، ولـمّا شيع بتركيز البنيوية على ثنائية الكاتب والقارئ، طرَح التناصُّ مسألة تبعيته بوجود أصوات تتردد في جنباته وتراكيبه معلنة ولاءها لأصحاها السابقين أو المعاصرين، لكنه لا يسعى إلى كشفها ليجعلها إحدى مراتب التأويل.

يحتاج من الباحث دقة في التحليل ورؤية واسعة الآفاق، تعتمد على المتابعة الجمالية لتحقيق قراءة فنية للتناص على المستوى التعبيري، كما تعتبر الخطوة التاريخية ضرورية في مثل هذه القراءة، كونها تعمل على ربط النص بالنصوص الغائبة، وتقنيات توظيفها، مع الوعي بأن التناص هو بمثابة حوار بين الجديد والقديم أو الحاضر والماضي بأي وجه من الوجوه، أو بين التيارات المتجايلة على مستوى الإبداع الشعري (3) وبالنظر إلى أن "كلّ نص عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات، وكل نص هو تشرُّب

<sup>(3)</sup> محمد عبد المطلب، قراءات أسلوبية في الشعر الحديث، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1995، ص161.



<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري"استراتيجية التناص"، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء - بيروت، ط3، 1992، ص119 .

<sup>(2)</sup> صلاح فضل، شفرات النص- دراسة سيمولوجية في شعرية القص والقصيدة،، عين للدراسات، القاهرة، ط2، 1995، ص 113

وتحويل لنصوص أحرى"(1)، ويصعب الأمر حين ترتبط إجراءات القراءة الجمالية بنتاج النص؛ لطبيعة التراكم العظيم المنصهرة فيه، مما يتطلب تحليلا متشعبًا عميق الأبعاد في ضوء معرفة طبيعة الجنس الشعري، حيث لا وجود لنص ذي دلالة شعرية مرتبط بشفرة وحيدة - حسب المقولة ذائعة الصيت في النقد المعاصر - بل تشتبك فيه شفرات مشتركة، أو أنظمة متعددة من الأصوات والمعاني والرموز، تمتص عددا من النصوص في الرسالة الشعرية التي تقدم نفسها كمجال حيوي لمعنى مركزي.

فإنتاج النص الشعري يتم من خلال حركة مركبة من إثبات ونفي نصوص أخرى (2)، وهذا التفاعل بين النصوص في توارثها وتداخلها تطلق عليه إحدى مدارس النقد المعاصر تداخل النصوص، وهو مفهوم متطور لكشف حقائق التجربة الإبداعية، والعلاقة بين النصوص في الجنس الأدبي الواحد.

والنص كما يرى "ليتش"LEITCH " ليس ذاًتا مستقلة أو مادة موحدة، ولكنه سلسلة من العلاقات مع نصوص أخرى. ونظامه اللغوي مع قواعده ومعجمه، جميعها تسحب إليها كما من الآثار والمقتطفات من التاريخ.

إنَّ شجرةَ نسبِ النَّصِّ لشبكةٌ غير تامة من المقتطفات المستعارة شعوريا أو لا شعوريًا. وكل نص هو حتمًا نص متداخل الله وهذه المداخلة تتم مع كل حالة إبداع نص أدبي، ولا وجود للنص البريء الذي يخلو منها، وأي نص لا يقبل هذه الظاهرة هو نص عقيم.

وكما يؤكد "رولان بارت" فإن النص الحقيقي هو الذي ينحدر من مدائن الثقافة، فلا يحدث قطيعة معها، وبخلاف ذلك فكل نص أدبي لا يمارس هذه الجدلية فإنه يتهاوى في الضياع، لأنه لا يقيم وزئنا للأسس الثقافية التاريخية (4).

وكائن ما كان موقف بعض الشعراء من الظاهرة الأدبية ومكوناتها ومدى تصورهم للمثل الأعلى الشاعر العظيم بدعوى سبقه وبكارة استخدامه اللغوي في كثير من الأحيان، فإن الشاعر المعاصر يقوم بتوظيف تراكماته الجمالية والتاريخية بعامة مع وعيه بضرورة افتراض تعدد الطبقات في النص الشعري<sup>(5)</sup>، إذ لا فكاك له من شروطه الزمانية والمكانية ومحتوياتهما، ومن تاريخه الشخصي وذاكرته الفردية والقومية. يبدو تشكيل بنيات داخلية في النص من أكثر مظاهر التناص فعالية في عملية الإبداع، فقد يكون من أهداف التناص توثيق دلالة محددة أو نفيها، أو توكيد موقف وترسيخ معنى، فيميل إلى التماثل

<sup>(1)</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتفكير، ط2، 1991، ص13، والمقولة لجوليا كريستيفا.

<sup>(2)</sup> صلاح فضل، شفرات النص، المرجع السابق، ص112

<sup>(3)</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتفكير، المرجع السابق، ص13.

<sup>(4)</sup> رولان بارت، لذة النص، تر: منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري- حلب، ط1، 1992، ص39.

<sup>(5)</sup> صلاح فضل، شفرات النص، المرجع السابق، ص 113.

والتآلف أو التخالف والتناقض، لإنتاج دلالة مؤازرة للنص في حالتي قبوله ورفضه بالتضمين الصريح أو بالتلميح<sup>(1)</sup>.

لا يكون للتناص تقنية جمالية إلا بتوافر علاقة المتناص بالنصوص الأخرى، وإطار التحويل، وكلاهما يتجلى لخظة إبداع نص حديد يتحقق فيه معنى النص الجامع الذي تداخل مع نصوص عدة حسدت له تفاعلاً من نوع خاص، نتيجة لما يقوم به من تعديلات وتحويلات، نص يضمن أبوَّة النص وقوته الخلاقة على جميع المستويات، ليصبح القوة المحركة لمختلف المتناصات في علاقة صريحة أو مختفية نابعة من قدرة الشاعر على إدخالها في نص حواري متفاعل على مستوى القيم التعبيرية والدلالية جميعًا<sup>(2)</sup>.

تفتح المتناصات الشعرية والثقافية بعامة في النص الجامع لأشتات مختلفة فضاءات القصيدة على دلالات رحبة، وتمتزج في أعماقها أوعية النصوص الأخرى، تصهرها في بوتقة الدلالة المركزية لها، لتفيض بعد إنجازها بتجليات جمالية تستثير القارئ المجد لمحاورتها واكتشاف كنوزها، وهذا هو منهج القصيدة المعاصرة في علاقتها بالنصوص الأخرى<sup>(3)</sup>.

نودُّ من خلال ظاهرة التَّناص استشراف الأبعاد التي يمكن أن يصادفها المتلقي، بفضل ما تضمنته صفحات ديوان البوصيري من سمات تُميِّز هذا المظهر، وبما يحوزه من ثراء دلالة وحيوية تلقِّ.

لم يُولَد البوصيري شاعرا ولا قاصًّا ولا موسيقيًّا، إلا بحكم ما ورِثَه وما تعلّمه من بيئته وثقافة أمته ومن قراءته ومطالعته، فازداد مخزونه الثقافي، وصُقلت موهبتُه مع مرور الأيام، فاستطاع أن يقرأ دون كتابة، لكنه لا يمكنه بحال أن يكتب دون قراءة.

حين ندرس شعر البوصيري إنما لكشف الجديد والمطوَّر والمصهَّر فيه، وأبعاده الفكرية وأثره في الثقافة الفردية والحضارية والذكاء الفني لصاحبها ومقدرته على الاكتساب، وسعة ثقافته وأثرها على شعريَّته، نتحسس من وراء ذلك كلِّه ثورةً أو شحنًا فكريا لغويًّا دعا للتجديد والتَّميُّز، هروبا من التقليد والرَّتابة والتَّخفي في قالب واحد حامد، يحاكي الواحد فيه غيره محاكاة عمياء، نشهد انبحاس الجديد الفكري وهو الإضافة على عمل الشاعر على إثراء اللغة العربية لها.

يعدُّ "التناصُّ" أحدَ أكثرِ المصطلحاتِ الحداثيةِ إشكاليةً واختلافًا لدى النقاد العرب والأوربيين حول مدى مشروعيته وموضوعيته من عدمها، حيث همَّت كلُّ فئة بفكرها، تحمِل مبرراتِها ومسوغاتِها التي تتوسَّم فيها أفق البحث والدراسة.

ذهب رهطٌ من النّقاد والباحثين في مجال الفكر النّقدي إلى "التّناص " فأدرَ جوه - غالبًا- في كونه "معوِّلا" على غيره في الكتابة، لكن مع توسع وإضافة قليلين.

<sup>(3)</sup> فوزي عيسى، تجليات الشعرية - قراءة في الشعر المعاصر، منشأة المعارف، الإسكندرية، إبداع 1997، ص5.



<sup>(1)</sup> رجاء عيد، القول الشعري - منظورات معاصرة، منشأة المعارف بالإسكندرية، ط1، إيداع 1995، ص332.

<sup>(2)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلا، مكتبة مدبولي، القاهرة، ط2، 1993، ص34-37.

فالكتابة المبتكرة الخالصة لا تعدو أن تكون قد تأثّرت بغيرها بأي وجه من الوجوه، لتشكل في لهاية الأمر نصًّا حديدًا يضاف إلى النُّصوص الإبداعية الأحرى، يسلك القارئ- بالضرورة - في كتابته مسلكا في سياق ما قرأه من نصوص أدبية، لها حضور مميز في نفسه بما تركته فيه من أثر، فتفتح له أفاقا في الفضاء الأدبي من حيث الرؤيةُ والصُّورة والبناء والجماليةُ والموسيقى...الخ.

نُعت الشعر دائما بديوان العرب، حين سجل مآثرهم الثقافية والأخلاقية والحضارية ومنتهى حكمهم به، به يأخذون وإليه يصيرون<sup>(1)</sup>، فمن خلال المترلة الرفيعة التي منحت له الشعر - تجلت فيهم مظاهر تلقيهم لنصوصه وأثرها في نفوسهم فانقادوا لسلطانه، فهو المصدر المعتمد، والحكم المقدَّم، وما دامت العرب ترهبه وتمانه وتسمَقُ به (2) فإنَّ أثره فيها جليُّ جللُّ، كيف لا وهو "عِلم قوم لم يكن لهم عِلمٌ أصح منه"كما قال عمر بن الخطاب المناهد (3).

لقد نصح ابن خلدون الشعراء بكتابة الشعر، وقبل كتابتهم له، حثً على الحفظ من جنس شعر العرب وعدَّه شرطاً أساسياً لكي يصبح المرء شاعراً، وبدونه يكون شعرُه نظماً ساقطاً فقط، وربما اشترط نسيان المحفوظ برسومه الحرفية "فإذا نسيها وقد تكيفت النفس بها انتقش الأسلوب فيها كأنه منوال يأخذ في النسج عليه بأمثالها من كلمات أحرى ضرورة"(4).

إن هذا النّسيان الذي يدعو إليه ابنُ خلدون يجنّب المنشئ الإعادة الكاملة لما كان قرأه، فيقع في فخ التكرار، ويكون النص الجديد نصاً ضعيفاً ومشوَّها، وهو وضع طبيعيُّ أن يتأثَّر القارئ الكاتب بزمنه وبتُراثه، فيكتب نصًّا جديدا يحمل فيه ما انصهر فيه من ماضيه.

يقول "عبد الملك مرتاض" معقبًا على قول "ابن حلدون" "لقد انتهى الشَّيخ إلى أنه على الأديب أن يقرأ كثيرا، ويحفظ أكثر، ثم ينسى ذلك ويتناساه ليستقر في لاَوعيهِ فيغترف منه لدى الكتابة، فيظن أنه جاء بالجديد كلِّ الجديد، بينما هو لا يعدو كونُه صورة لمقروءاته ومحفوظاته... " (5).

ثم يتساءل "مرتاض": "أُلَيسَ هذا هو التناص؟ أُلَيس هذا هو حوار النصوص السابقة مجسدة في النص الحاضر المكتوب، فيما يزعم الحداثيون الغربيون على الأقل؟ "(6).



<sup>(1)</sup> ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، شر محمود محمد شاكر، دار المدني جدة، ج1، ط2، 1980، ص 24.

<sup>(2)</sup> تسمق به: تعلُو وتكبُر به

<sup>(3)</sup> ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، المرجع السابق، ج1، ص 24.

<sup>(4)</sup> ابن خلدون، المقدمة، تح: ع السلام الشدادي، ج3، ط1- الدر البيضاء- 2001، ص285

<sup>(5)</sup> عبد الملك مرتاض، "الكتابة أم حوار النصوص، الموقف الأدبي، العدد 330، ص17

<sup>(6)</sup> نفسه، الصفحة نفسها.

ويرى بعض الباحثين أن مفهوم التناص يعود بأوليته إلى الأعمال الأولى في تفسير القرآن؛ حيث اعتمدت منهج تفسير القرآن، وهو ما يقتضي تداخلاً بين نصوص قرآنية لخدمة غرض واحد أو فكرة معينة (1).

فقد أصبح لزاما على "التناص" بما يحدثه من تشابه وتقارب بين النص الجديد والنصوص السابقة في حقل معين مشروطا بعدم فقدان الإبداع والجدية من حيث الرؤية والبناء في هيكلة النص الجديد، وله ما يبرره شريطة أن لا يقع وقوعا تاما، ففي هذه الحالة يفقد النص رؤيته الإبداعية والجمالية ويظل - النص- اتباعيا مكررا، يفقد مصداقيته من حيث هو نصٌّ له قيمته الإبداعية والجمالية.

من خلال ديوان الشاعر شرف الدين البوصيري سأرصد - ما وسعني - من تناصات مستلهمة من التراث متوسل بها، بغية الكشف عن ملامح أسلوبه وصوره الشعرية وتقنياته الممارسة في تلك الظاهرة.

<sup>(1)</sup> تمام حسان، البيان في روائع القرآن، عالم الكتب، القاهرة، ط2، 2000، ج1، ص457، أصول التفسير والتأويل، كمال الحيدري، دار فراقد، إيران، ط2، 2006، ج1، ص 211 وما بعدها.



# الفصالاق

#### مفموم التناص ورؤيته في الدراسات النقدية

- تهمید
- التناص في اللغة
- التناص في الاصطلام
- التناص في رؤى النقاد الغربيين(من النظرية إلى الفرضية)
  - التناص في رؤى النقاد العرب

أ– في النقد العربي القديم

ب – في النقد العربي المعاصر

#### مفموم التناص ورؤيته في الدراسات النقدية

#### تهمید:

التناص مصطلح نقدي حديث ينتمي إلى مرحلة ما بعد البنيوية (1)، يشكل إحدى آليات التواصل الأدبي والثقافي معا، نظرت إليه فئة أدبية؛ ميخائيل باختين «Bakhtin Mikhail» وجوليا كريستيفا «Roland Barthes» ورولان بارث «Roland Barthes» في أول عهده؛ يرون أن النص الأدبي هو إعادة إنتاج وليس إبداعا محضا، وأن كل نص هو معضد أو قالب لنص آخر سابق عليه أو معاصر له، ونظر إليه قوم آخرون بفلسفة بحلّت في التفكيكية ممثلة في حاك ديريدا «Jacques Derrida» و"بارت" في آخر عهده.

ضرب الدارسون صفحا عن كلّ من أثبت حلوَّ أيّ نص من نصوص أحرى؛ يتناسل معها فتتكاثر، حيث شُغل القارئ المُتلقي لهذه النصوص المتناصة بكيفية توظيف النص الوافد ليصبح حلية أساسية من الخلايا المشكلة لنسيج النص أو لَبنة من لَبناته، لا ليكون نشازا أو غريبا عن النص المضيِّف.

وقد ظهر التناص - أول ما ظهر - مرتبطا بالجنس الروائي المحايث لنشأته، ليمتد إلى مجال الدراسة الأدبية بمختلف أجناسها وأنواعها، واستحال مفهوما عَلَما كلَّ يحاول تجريبه في مجال اختصاصه واشتغاله؛ فاهتم به البلاغي والمبدع والناقد والمؤرخ والسوسيولوجي وغيرهم، بل شغل انتباه المهتم بحوار الثقافات وصراع الحضارات، حيث أصبح مادة دسمة، تنوعت الأسئلة بشأنه من فنية وبلاغية ونقدية وثقافية، وانشغل الباحثون بضبط دلالات هذا المصطلح، حيث اعترته الفوضى في التصنيف وضبط أنواعه وأشكاله، فما موقع التناص هذا الضيف في تراثنا المعجمي العربي الزاخر وفي اصطلاح اللغويين والنقاد على اختلاف مشار بهم؟

<sup>(1)</sup> ما بعد البنيوية: ميزتما أربع نظريات بارزة وهي: القراءة والتلقي، التفكيك، التأويل، السيميولوجيا، وظهرت حلالها مباحث نقدية حديدة وهـــي: التناص، الدلالة، الأثر الجمالي.



#### التناص في اللغة:

كان البحث في المفاهيم والمصطلحات النقدية كاشفا لنا عن أصول متنوعة ومرجعيات مختلفة، تمسس مصطلح أو مفهوم "التناص" الذي تنوعت الرؤى والفِكر حوله، وتأصيلاً له في الفضاء النقدي العربي تم التعرف على جذوره العربية.

لقد لاحظ العرب هذه الظاهرة لعلاقتها بآلية الكتابة والتلقي بين ما سبق وما سيلحق بالتجربة من خلال الوعي المتواصل باستخدام آلية الفعل الكتابي ومعرفة أصوله ومرجعياته والتي قادتهم تاريخياً إلى النص ومعرفة المؤثرات التي تنتجه.

التناص باعتباره مادة لغوية، لم تذكره المعاجم العربية القديمة "فعلى الرغم من قدم المادة، لم يكن لها مرجع يتصل بالبيئة الأدبية "أولضبطه لغويا، ننظُرُ في أصوله المعجمية، فالتناص لفظ يعود إلى جذره اللغوي «نصَّ و نَصَصَ»، وقد أورد أصحاب المعاجم اللغوية مجموعة من المعاني تفسر هذا الجذر، فقد جاء في لسان العرب أن النَّصَّ: رفْعُك الشيء. نصَّ الحديث يُنصُّه نصاً: رفَعَه. وكل ما أُظهرَ فقد نُصَّ. وقال عمرو بسن دينار: "ما رأيت رحلاً أَنصَّ للحديث من الزُّهْري» أي أرْفَعَ له وأسنندَ. يقال: نصَّ الحديث إلى فلان أي ونَصَّت الظبية حيدها: رفَعْته. ووُضِعَ على المنصَّة أي على غاية الفَصصيحة والسشهرة والظهور. ونصَّت الظبية على بعض وكل شيء أظهر ته، فقد نصَّصته. ونصَّ الدابة يَنصُها نصاً: ونصَّصت المتاعَ إذا جعلت بعضه على بعض. وكل شيء أظهر ته، فقد نصَّصته. ونصَّ الدابة يَنصُّها نصاً: رفَعَها في السير، وقال أبو عبيد: النَّصُّ التحريك حتى تستخرج من الناقة أقصَى سيرها، والنَّصُّ والنَّصُّ والنَّصُّ الشيء رفعته (2).

وأصلُ النّص؛ أقصى الشيء وغايتُه، ابن الأعرابي: النّصُّ: الإِسْنادُ إِلَى الرئيس الأكبر، ونَصَّ الرحل نصّاً: إذا سأله عن شيء حتى يستقصي ما عنده. ونصُّ كلِّ شيء: منتهاه، قال الأزهري: "النصُّ أصله؛ منتهى الأشياء ومَبْلغُ أقْصاها. وروي عن كعب أنه قال: "يقول الجبار احْذَرُوني فإني لا أُناصُّ عبداً إلا عذّبتُه» أي لا أستقصي عليه في السؤال والحساب، ومنه قول الفقهاء: "نَصُّ القرآنِ ونَصُّ السنّة» أي ما دل ظاهرُ لفظهما عليه من الأحكام.

أما مفردة "تناصَّ" فمرتبطة بالقوم فــ "تناصَّ القوم": ازد حموا. ومن صيغه : تناصَصَ وهو مصدر الفعل على زنة (تَفَاعَلَ) تأتي من اثنين أو أكثر، وهو معنى يقترب من التناص بمفهومه الحديث الــذي يُــشير إلى تداخل النصوص فيما بينها.

و الفيروز أبادي، القاموس المحيط، دار التراث العربي، بيروت، ط3، 2003، مادة: نَصَصَ.



<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرحاني، الشركة المصرية العالمية للنشر (لونجمان)، الجيزة، مصر، ط1، 1995، ص137

<sup>(2)</sup> ابن منظور جمال الدين، لسان العرب، مادة نَصَصَ، دار صادر، بيروت - لبنان، ج7، ط1، 1991، ص97-98

أما المصطلح العربي المقابل لــــ "التَّناص" فقد انبثق من "نصَّ" الفعل العربي الدَّالُّ على الرفع والحركــة والاستقصاء، وهي أفعال تشي بدور الفاعل "الظهور والبروز"، وتحمل هذه الصيغة علامات التداخل في صيغة "تفاعل"، ما يشير إلى تنوُّع وتعدُّد في التَّفاعل الذي يوجد في المصطلح لا في الجذر، بينما وجد التفاعل هناك في المصطلح وفي الجذر أيضاً.

و يعود التناص في أصوله إلى الفعل اللاتيني "Textere" هو ترجمة للمصطلح الفرنسسي "Intertexte" ويعني نَسْج أو حَبْك، وبذلك يصبح معناها التبادل النصي، التناص، تعالق النصوص، التناصي "intertextualité".

إذا كانت دلالات التناص التي ذكرت آنفا، قد وُقف من خلالها على مفهوم النص القائم على جملة من الخصائص تحكمه من الخارج ومن الداخل، فإن النصَّ - من وجهة النظر هذه - يبدو كمولود جديد لا يتحقق وجوده إلا بالتّلاقي والانضمام، فإذا ما تراكبت مواده وتعالقت نصوصه، صار قابلا للامتلاء بالآخر كما هو قابل للإفراغ عن طريق الآخر.

#### التناص في الاصطلاح:

من الصعوبة الوصول إلى تعريف راجح لمصطلح التناص؛ لتعدد المعاني التي بني عليها؛ حيث تفرق دَمُه بين المناهج والمفاهيم "البنيوية والسيميولوجية والتفكيكية"، يطرح – مثل غيره من المصطلحات – مـشكلة الاختلاف بين النقاد والدارسين، ربما بسبب ارتباطه بــ" النص" الذي عَرف هو الآخر عدم ثبات وارتدادا في مرتكزاته الفنية وتباينها من منتج إلى آخر ومن زمن إلى آخر ومن متلق إلى آخر، حيث عُدّ النّص مـن أكثر المفاهيم اختلافا من منظور نقدي، فهو يتصل دائما بمعاني المدونة الكلامية كما يتصل بالحدث علـى اعتبار تعلقه بالزمان والمكان، يمارس وظيفة التواصل مع المتلقي لقيامه بفعل الإضافة والتأثير على اخــتلاف الطريقة والتجربة الوجدانية.

إن العلاقات بين نص ونصوص متداخلة معه هي ما ؛ فلا يمكن التقرب من معاني النص إلا من خلال نصوص أخرى، بل من خلال تقاليد ثقافية وممارسات لغوية، فأدب الأمة يعيش حالة إرجاع بعض النصوص إلى بعضها الآخر، على الرغم من الضغوطات المؤسساتية والإيديولوجية والبلاغية التي تستحكم بالخطاب الأدبي<sup>(1)</sup>.

لا يمكن لأي نص ينشأ طلقا في استقلالية لا دخل للنصوص الأخرى الـسابقة أو المعاصرة لـه في وجوده، فهو مقترن بفعل القراءة والتكوين والموهبة، يلخص سرّ تشكيله من نصوص أحرى، فمتى أخـذ الكاتب في حسبانه أنَّ نصَّه يتناص مع نصوص أحرى، وجد نفسه ملزما بالحيطة والحذر يمنعه من الوقوع في شراك التبعية المبالغ فيها، والتي من شأنها محو شخصيته الإبداعية، حذر لا يلغـي حتمـا قناعـة التناص اللاشعوري الناتج بالضرورة من خلفيات مسبقة في اللاوعي الفردي والجماعي.

<sup>(1)</sup> نور الهدى لوشن، التناص بين التراث والمعاصرة، مجلة حامعة أم القرى لعلوم ش واللغة العربية آ، ج15، ع26، 2003، ص 1022



وعلى حد تعبير بول فاليري "Paul Valéry": "لا شيء أدعى إلى إبراز أصالة الكاتب وشخصيته من أن يتغذى بآراء الآخرين، فما الليث إلا عدة خراف مهضومة "(1) يعتبر النص الأدبي على تعدد جنسه مجموعة من أقوال الآخرين ونصوصهم، قام النص الجديد بهضمها وتمثلها وتحويلها، فلا وجود لكلمة عـذراء لا يسكنها صوت الآخرين، باستثناء كلمة آدم، كما يرى باختين (2). إن أي عمل فني أو أدبي جديد يموس نفسه من مصاريف عديدة عامرة بأرصدة الثقافة والقومية والإنسانية، وكل نص هو طبقات من النصوص المنضدة والأساطير القديمة، والأحداث الكبرى.

فالتناص في كل نصِّ حتمية أقرت بها كل الاتجاهات التي تراه قانونا للنصوص جميعا، فكل نص هو تناص، والتناص ما هو في حقيقته إلا «مجموعة من آليات الإنتاج الكتابي لنص ما، تحصل بصورة واعية أو لا واعية بتفاعله مع نصوص سابقة عليه أو متزامنة معه»  $(^{3})$ ، وهو مفهوم حديد – التناص – في لغة النقد المعاصر، إلى الدرجة التي يرى فيها الكثير من الدارسين ضرورته إزاء كل نص، ولا يمكن الكشف وتحديد طبيعة علاقة النص الجديد مع النصوص الأخرى التي تفاعل معها إلا عن طريقه.

التناص هو إحياء أو استدعاء نص أو عدة نصوص سابقة في نص لاحق، وتختلف آلياته حيث يجعلنا نظر إلى النّص بأنه عبارة عن نصوص أخرى تداخلت فيما بينها بطرق مختلفة، وما هو إلا تلك التقاطعات والتّداخلات ما بين النّصوص في النّص الواحد، أو هو استدعاء نصوص للمشاركة في بناء نص حديد وفق تقنيات خاصة ومتعدّدة وطرق وآليات مختلفة، إذ يعتبر من أكثر الدلالات على اتساع أفق الكاتب أو الشاعر، فكل نص قديم يوظف في نص حديث لا بد أن تكون له دلالته التي يحملها، ولا بد له أن يكون مؤشرا لتداعيات في علاقات مشتركة بين النصين؛ القديم والجديد.

ولا عجب أن يكون من جمالية النص الجديد تلك القدرة على إحالة القارئ إلى المصدر الأساسي لذلك التوظيف مما يلزمه بالتقيد أساسا بهذا التشابك بين النصين.

تلك هي دافعية لزيادة الثقافة والوعي عند القارئ التي يفرضها أي كاتب على قرائه.

<sup>(3)</sup> عبد الجبار الأسدي، ماهية التناص، مجلة الرافد، عدد31، الشارقة، دائرة الثقافة والإعلام، 2000، ص 15



<sup>(1)</sup> محمد غنيمي هلال، دور الأدب المقارن في توجيه دراسات الأدب المعاصر، دار نمضة مصر للطباعة والنشر - مصر-، 1957، ص23

<sup>(2)</sup> ميخائيل باختين، المبدأ الحواري، تر: فخري صالح، دار الشؤون الثقافية العامة، 1996، ص 125.

#### التناص في رؤى النقاد الغربيين (من الفرضية إلى النظرية):

شعر نقاد ما بعد البنيوية بأن بنية النص على النحو الذي ارتضته البنيوية سيغلق أفق القراءة، ولا يفتح النص على سياقات لها أهمية في تحليل النص وإدراكه، حيث لا يكفي الإحاطة بشعرية نص بتجريده من بنيته، فثمة نسب وقرابة لازمة مع غيره من بني جنسه، ومع ما يتمثّله النص من أصالة ثقافية واجتماعية، أو ما يدخل معه في علاقة تفاعل وامتصاص (1).

إيذانا بوجود فضاء فني يسمح للنص بالانفتاح على نصوص متنوعة يحكمها الترابط والتداخل والتفاعل، جاء القول بالتناص بعد تراكمات نقدية أثارها نقاد أفادوا من خلالها أن دراسة الأدباء لا يمكنها أن تفي بالغرض في إطارهم الخاص، فمعرفة الجديد مرتبطة بمعرفة القديم، وأكثر المبدعين أصالةً من كان في تكوينه رواسب من الأحيال السابقة. فأتت الدراسة التناصية لمعرفة الماضي الممتد في النص والحاضر المتسرب إليه.

كان الظهور الأول لمفهوم التناص قد ارتبط بالشكلاني الروسي "شلكوفسكي"، الذي كان أول من أشار إليه في معرض حديثه عن اتصال العمل الفني بغيره من الأعمال الفنية الأخرى، ثم تحققت النقلة النوعية لهذا المفهوم على يد الناقد الروسي ميخائيل باختين "M Bakhtin" الذي زرع بذوره الأولى، عندما لاحظة تعدد الأصوات في روايات تولستُوي، وأومأت البلغارية عدد الأصوات في روايات تولستُوي، وأومأت البلغارية جوليا كريستيفا "J. Kristeva" إلى هذا الجديد في أبحاثها المنشورة في مجلة "تيل كيل Pel -Quel"، حيث قامت بدراسة نظرية نقدية، مفادها وجود "تقاطع داخل نص لتعبير مأخوذ من نصوص أخرى"(2)، وقد شاع تعريفها المحدد للتناص باعتباره "التقاطع والتعديل المتبادل بين وحدات عائدة إلى نصوص مختلفة"(3).

يعتبر التناص مفهوما تفكيكيا، حيث "تسكنه مفهومات الاحتلاف والكتابة وثنائية الحضور والغياب (4) التي قالت بها نظرية التفكيك، وقد أخذته كريستيفا متكئة على المقدمة التي تصدرت كتاب ميخائيل باختين "شعرية دوستويفسكي (5) "Dostorevski اعترفت بفضله بصفته صاحب بواكير وإرهاصات بشرت بمولد التناص من رحم "الحوارية" «Dialogisme»؛ المفهوم الذي يقتضي وجود حوار بين النصوص تتفاعل فيما بينها، ومدى تأثير هذا التفاعل في إنتاج الدلالة التي يحملها النص الذي يحتوي عملية التفاعل هذه، تقول: إن الدلالة الشعرية تحيل إلى معاني القول المختلفة، ومن حسن الحظ أننا يمكن أن نقرأ أقوالا متعددة في نفس الخطاب الشعري، وبهذا يتخلق حول الدلالة الشعرية فضاءً نصيًّ متعدد الأبعاد يمكن

<sup>(1)</sup> حاتم الصكر، ترويض النص دراسة للتحليل النصي في النقد المعاصر: إجراءات.. ومنهجيات - الهيئة المصرية العامة للكتاب - القـــاهرة، مـــصر، 1998، ص 184.

<sup>(2)</sup> حسين خمري، (إنتاج معرفة بالنص)، مقال في مجلة دراسات عربية، ع11-12، بيروت، 1987، ص 102.

<sup>(3)</sup> شجاع العاني، "الليث والخراف المهضومة"دراسة في بلاغة التناص الأدبي، مجلة الموقف الثقافي، دار الش الثقافية، بغداد ع17، 1998، ص 84.

<sup>(4)</sup> نملة الأحمد، التفاعل النصي- التناصية:النظرية والمنهج-، كتاب الرياض، عدد 104، حويلية 2000، ص87.

<sup>(5)</sup> من أكبر الكتاب الروس "1821-1821" ذو شهرة عالمية واسعة حاصة في الرواية والسرد، ترجمت أعماله إلى العديد من اللغات.

لعناصره أن تتطابق مع النص الشعري المتعين، ولنطلق على هذا الفضاء اسم التناص...فإنتاج النص الشعري يتم خلال حركة مركبة من إثبات ونفي نصوص أخرى" (1)

يرى باحتين أن كلً نص يقع عند ملتقى عدد من النصوص وهو بإزائها في الوقت نفسه قراءة ثانية وإبراز وتكثيف ونقل وتعميق، ومهما كان موضوع الكلام فإن هذا الموضوع قد قيل من قبل بصورة أو بأخرى. وكان قد تحدث عن علاقة النص بسواه من النصوص دون ذكر مصطلح التناص؛ فاستخدم مصطلح الخوارية لتعريف العلاقة الجوهرية التي تربط أي تعبير بتعبيرات أخرى، فكل خطاب حسبه يعود إلى فاعلين وبالتالي إلى حوار محتمل (2)، مشدداً على أن الجنس الأدبي هو دائماً نفس الجنس وآخر جديد وقديم في الوقت نفسه، فهو يولد مرة ثانية ويتجدد في كل مرحلة من مراحل التطور الأدبي، وأن الجنس الأدبي يحيا في الحاضر ولكن يتذكر ماضيه وأصله من خلال سيرورة التطور الأدبي " (3). وقد عَدَّ التناص مفتاحا لقراءة النص وفهمه، مع ضرورة التأكيد على استخراج المصادر اللاواعية للنص، ومدرسة التحليل النفسي تعد اللاوعي منبع الإبداع.

لقد عرّفت جوليا كريستيفا التناص بأنه "تشرُّب وتحويل لنصوص أخرى" ( $^{(4)}$ )، وهو يقع "عند التقاء محموعة نصوص، ويكون في الوقت نفسه إعادة لقراءها، وتكثيفا وتحريكا وانزياحا وتعميقا لها" ( $^{(5)}$ ) ويندرج في إشكالية الإنتاجية النصية التي تتبلور كعمل النص ( $^{(6)}$ ). معنى أن النص هو عملية استرداد ونقل لتعابير سابقة أو متزامنة مع النص المكتوب، فهو (اقتطاع) و (تحويل) و كل ذلك يشكل النص وينتمي إليه انتماء جماليا وفكريا ( $^{(7)}$ )، وتراه "ذلك التداخل النصي الذي ينتج داخل النص الواحد بالنسبة للذات العارفة، فالتناص هو المفهوم الوحيد الذي سيكون المؤشر على الطريقة التي يقرأ بما نص التاريخ ويتداخل معه" فالتناص هو المفهوم الوحيد الذي سيكون المؤشر على الطريقة التي يقرأ بما نص التاريخ ويتداخل معها ويتساكن ويتفاعل، محيث تستوحب قراءة نص ما، استدعاء النصوص الغائبة التي تعمل فيه، والتي تخدم النص الحاضر بشكل حدي.

تقرّر "كريستيفا" مع تابعيها "رولان بارت" و"جينيت" أنّ أيّ نصّ يحتوي على نصوص كثيرة، نتذكر بعضها، ولا نتذكر بعضها الآخر، وهي نصوص شكّلت هذا النص الجديد، فالكتابة نتاج لتفاعل عدد كبير من النصوص المخزونة في الذاكرة القرائية، وكل نصّ هو حتماً نصّ متناصّ، ولا وجود لنص ليس متداخلاً

<sup>(8)</sup> أنور المرتجى، سيميائية النص الأدبي، المغرب، 1987. ص313.



<sup>(1)</sup> صلاح فضل، شفرات النص:دراسة سيميولوجية في شعرية النص والقصيد، عين لدراسات والبحوث الإنسانية والاج، ط2، 1995، ص 112

<sup>(2)</sup> حاتم الصّكر، ترويض النص، المرجع السابق، ص 184.

<sup>(3)</sup> تودوروف، بارت، انجينو، في أصول الخطاب النقدي الجديد، تر: أحمد المديني، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد،1987، ص 102.

<sup>(4)</sup> مجموعة من المؤلفين، آفاق التناصية: المفهوم والمنظور، الهيئة المصرية العامة للكتاب- القاهرة- 1998، ص321.

<sup>(5)</sup> المرجع نفسه، ص318.

<sup>(6)</sup> أحمد الزعبي، التناص نظريا وتطبيقيا، مؤسسة عمّان للنشر- عمّان، 2000، ص 148.

<sup>(7)</sup> تودوروف، بارت، انجينو، في أصول الخطاب النقدي الجديد، المرجع السابق، ص103.

مع نصوص أحرى، وقالت:"إن كل نص هو عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات وكل نص هو تشرُّب وتحويل نصوص أحرى"(1).

نظرت كريستيفا إلى التناص باعتباره نتاجا لنصوص سابقة يعقد النص الجديد معها علاقة تبادل حواري، وهي بذلك قد كسرت أحد أعمدة البنيوية وهي فكرة "مركزية النص" وانغلاقه على ذاته باعتباره بنية مكتفية بذاها، ينشئ هذه السمة علاقة مع الماضي في سياقاته الثقافية والتاريخية والاجتماعية ... محمَّلة بدلالات معاصرة، مستحضرة لصور تعبر عن الواقع، فالارتداد إلى الماضي واستحضاره من الأمور الأكثر فاعلية في عملية الإبداع. وتشير إلى أن عمل التناص فضاؤه واسع يشتمل على كل منتوج الحضارة الإنسانية، يتحول معه النص الأدبي إلى عمل مفتوح لا هاية له (2).

يُعدُّ رولان بارت «R. Barthes» فارس النص وصاحب القدح المعلَّى في التناصية عند الغذامي في "الخطيئة والتكفير"، فقد أُخرجت أوائل أبحاثه في ضوء البنيوية السيميولوجية، وتحوَّل عنها إلى رائد للبنيوية التشريحية ممثلة في كتابه (الكتابة في درجة الصفر) عام 1970م، ليغدو فارسا للنص حين استحال رائدا للتناص في كتابه (لذَّة النَّص) عام 1973م، وأبحاث التمست في الاستغناء عن المؤلف تطويرا للنص؛ إذ بات موت المؤلف ضرورة مُلحَّة، إن لم نقل فضيلة كبرى.

تحمَّس " بارت" – أحد الشكلانيين الروس والبنيويين الأوربيين المهتمين بالتناص - في ضوء هذا المفهوم؛ حيث أعلن أن البحث عن ينابيع عمل ما، ليس إلا استجابة لأسطورة النسب؛ فالاقتباسات اليي يتكون منها نص ما مجهولة عديمة السمة ومع ذلك فهي مقروءة من قبل، إنها اقتباسات بلا قوسين (3) يقول: "فكلٌ نصٍّ يرجعنا بطريقة مختلفة إلى بحر لا نهائي هو المكتوب من قبل "(4)، وأقرَّ حقيقة هامة مؤدَّاها أن النص لا يمكن أن ينفصل عن ماضيه ومستقبله اللَّذين يمنحانِه الخصوبة وينتشلانه من العقم، ف"ليس النص مقترن الوجود بالمعنى ولكن بمروره وعبوره... ولا تتعلق تعددية النص في الحقيقة بغموض مضمونه، ولكن ما نستطيع تسميته بالتعددية المضخمة للدوال التي تنسجه "(5).

كما اعتبر أن التناص هو قدر كلِّ نص مهما كان نوعه وجنسه، وأنَّــه" نسيج مــن الاقتباســات والإحالات والأصداء من اللغات الثقافية السابقة أو المعاصرة التي تخترقه بكامله" $^{(6)}$ ! فالتناص عنـــده هــو "استحالة العيش حارج النص اللامتناهي... الكتاب يصنع المعنى والمعنى يصنع الحياة" $^{(7)}$ ، كما أنــه إعــادة توزيع النص للغة، والنص هو حقل إعادة التوزيع أي أنه المركز الذي تدور النصوص وأشلاء النــصوص في

<sup>(1)</sup> عبد الله محمد الغذامي، الخطيئة والتكفير- من البنيوية إلى التشريحية- الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، 1998، ص 326..

<sup>(2)</sup> إبراهيم نمر موسى، نحو تحديد المصطلحات، – التناص، الأدب المقارن، السرقات الأدبية، مجلة علامات، فبراير 2008، ج 64، ص68.

<sup>(3)</sup> محمد خير البقاعي، دراسات في النص والتناصية، مركز الإنماء الحضاري -حلب-، ط1، 1998، ص16.

<sup>(4)</sup> رامان سلدن، النظرية الأدبية المعاصرة، الهيئة العامة لقصور الثقافة - القاهرة 1996، ص148.

<sup>(5)</sup> رولان بارث، من العمل إلى النص- دراسات في النص والتناصية – تر: محمد حير البقاعي، ص15.

<sup>(6)</sup> رولان بارت، من الأثر الأدبي إلى النص، تر: ع السلام بن ع الله، مجلة الفكر العربي المعاصر – بيروت – عدد 38، فيفري، 1986، ص 115.

<sup>(7)</sup> تودوروف، بارت، انجينو، في أصول الخطاب النقدي الجديد، المرجع السابق، ص 105.

فلكه، فيحدث التفكيك والانبناء و"كل نص هو تناص والنصوص الأخرى تتراءى فيه بمستويات متفاوتة، وبأشكال ليست عصية على الفهم بطريقة أو بأخرى، إذ نتعرف نصوص الثقافة السالفة والحالية، فكل نص ليس إلا نسيجا جديدا من استشهادات سابقة"(1).

إن ما ميّز مفهوم التناص عند "بارت" هو تركيزه على دور القارئ المتمرِّس؛ مالك الدوق الفين الجميل في عملية التناص، من خلال ما يقوم به من استحضار لمخزونه الثقافي عند قراءة النص، فلا يطمح إلا في أن يكون مشاركا للكاتب في إثراء النص عن طريق الاستجابة لموحيّاته، لأن "الأنا التي تقترب من النص، هي في الواقع مجموعة متعددة من النصوص الأخرى ذات شفرات لانهائية، أو بالأحرى مفقودة الأصول قد ضاعت مصادرها" (2)، ويرى أن كلَّ نصِّ هو طبقات جيولوجية لكلمات (3)، وهو نسيج من اقتباسات مجهولة مقروءة واستنتاجات استنساحية، منحدرة من منابع ثقافية متعددة، تتحاور وتتحاكى، وتتمازج فيه كتابات وتتعارض (4)، بَيد أن هناك نقطة يجتمع عندها هذا التعدد، ليست سوى القارئ، لأن من دائرة الثقافة، إنما تمدف إلى تحرير النص من سلطة الظرف المتمثل في الأب المهيمن، المؤلف، إنما تفتح من دائرة الثقافة، إنما تمدف إلى تحرير النص من سلطة الظرف المتمثل في الأب المهيمن، المؤلف، إنما تفتح النص على القارئ بالنص (5)، فجعل الأثر الفي النص على القارئ بالنص (5)، فجعل الأثر الفي النص المقروء وعلاقته بنص آحر في غياب ضروري للأول "(6)، فمرحبا بالقارئ الواعي الجاد حصيف العقل المتمرس الذي يمتلك ذوقا فنيا جميلا قارئ يقدم النصوصية بديلا عن المحاكاة والتعبيرية، ولا مرحبا بقارئ لا المتمرس الذي يمتلك ذوقا فنيا جميلا قارئ يقدم النصوصية بديلا عن المحاكاة والتعبيرية، ولا مرحبا بقارئ لا واع، غير المثقف.

ويعترف "بارت"بوجود صعوبة واستحالة معرفة كل النصوص الغائبة المندرجة في ثنايا النص، ومن ثَمَّ إسنادها إلى أصحابها أو ردّها إلى أصولها الأولى، ليتحول النصّ إلى غابة متشابكة الأغصان وعرة الدروب، لا يستطيع المرء سلكَها أو معرفة دروبها، ليتَنكَّر في الأخير للتَّناص ملغيًا له بدعوى أن التناص الذي يدخل فيه كل نص لا يمكن اعتباره أصلا للنص، إن البحث عن "أصول" الأثر والمؤثرات التي خضع لها هو رضوخ لأسطورة السلالة والانحدار (7).

عمل جيرار جينيت "G. Genette" - وهو علَمٌ في النقد الغربي المعاصر - على توسيع مصطح التناص عندما اعتبر النَّصَّ نصًّا جامعا" architexte"، يسمح بالكتابة على الكتابة، وهو يشمل السنص والمقدمات

<sup>(7)</sup> رولان بارت، من الأثر الأدبي إلى النص، المرجع السابق، ص63.



<sup>(1)</sup> محمد حير البقاعي، دراسات في النص والتناصية، ص 38.

<sup>(2)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي: دراسات نظرية وقراءات تطبيقية، دار شرقيات القاهرة، ط1، 1996، ص58.

<sup>(3)</sup> نور الدين السد، الأسلوبية وتحليل الخطاب، ص98.

<sup>(4)</sup> رولان بارت، درس السيميولوجيا، تر: ع السلام بن عبد العالي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط2، 1986 ص85.

<sup>(5)</sup> رولان بارت، نقد وحقيقة، تر: منذر عياشي، ط1، مركز الإنماء الحضاري- الدار البيضاء- المغرب،1994، ص10

<sup>(6)</sup> محمد خير البقاعي، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص69.

والاستشهادات، إلا أنه استخدم مصطلحا بديلا يومئ به إلى التناص بمفهوم هو "التعالي النصي" أو النصية المتعالية، وعرَّفه بصورة إجمالية بأنه" كلُّ ما يجعل – النص في علاقة ظاهرة، أو ضمنية مع نصوص أخرى، فهو يتجاوز إذًا ويشمل جميع النصوص، وبعض الأنواع ذات العلاقة الخاصة بالنصية المتعالية" (أ). فالتناص هو "علاقة حضور مشترك بين نصين، أو عدد من النصوص بطريقة استحضارية (...) وهي في أغلب الأحيان الحضور الفعلي، لنص في نص آخر" (2)، لكنه لا يسهب أكثر في شرح هذه العملية لاسسيما ما يتعلق منها بالمتلقي، باعتباره طرفًا في عملية التناص من خلال ما يستدعي لديه من مخزون ثقافي وأفق تخيُّلي و وجداني أثناء عملية التلقي.

فقد تجاوز "جينيت" بالتناص إلى مفهوم التعالي النصي، فيدرجه نمطًا من أنماطه، ففي كتابه (أطراس) التعالي النصي أو عبر النصية حددها بخمسة أنماط وهي:

التناصية، الملحق النصي، الماورائية النصية، الجامعية النصية، الاتساعية النصية، محاولا رصد كل ما يتعلق فيه نصُّ بنصوص أخرى، دون أن يتفلت وفق هذا المفهوم أيُّ من العلاقات والتفصيلات التي تحكم بنية النصوص المتعدية بوصف النص منفتحاً ومتعدياً إلى نصوص أحرى.

1. التناصية: علاقة الحضور المشترك بين نصين أو عدد من النصوص كما سلف ذكره. ولكن جينيت يبين عن وعي حين يوسع من أفق التناص ليجعله متقارباً مع مفهوم "الاقتباس"، مقارباً بينه وبين شكلين آخرين هما : السرقة والإلماع؛ فالاقتباس هو أكثر علاقات التناص وضوحاً وحرفية، حيث يوضح المقتسبس بين قوسين مع الإحالة أو عدم الإحالة إلى مرجع محدد، أما "السرقة" فهي أقل أشكالها وضوحاً وشرعية، ويلاحظ من وصفه للسرقة بقلة الشرعية أنه مصطلح يشوبه سوء السمعة وفق المفهوم القديم. أما "الإلماع" فهو أقلها وضوحاً وحرفية، وهو في رؤية جينيت: أن يقتضي الفهم العميق لمؤدي ملاحظة العلاقة بين مؤدى آخر، تحيل إليه بالضرورة هذه أو تلك من تبديلاته، وهو بغير ذلك لا يمكن فهمه"(3).

2. **الملحق النصي**: أو ما يطلق عليه "المناص" فهو أقل وضوحاً وأكثر بعداً في علاقته، ويقيمها النص في الكل الذي يشكله العمل الأدبي، ويشمل العنوان والعناوين الصغيرة المشتركة، المدخل، الملحق، التمهيد ... إلخ (<sup>4</sup>)، كما يشمل فيما يطلق عليه جينيت " ما قبل النص " المسودَّات الملخَّ صات والمخططات المتنهعة (<sup>5)</sup>،

ويصف حينيت الملحق النصي في النهاية أنه منجم أسئلة بلا أجوبة، وكأنه يحفز محللي النصوص – وفق منظومة التناص– أن يتنبهوا لأهميتها، يتكون من علاقات إضافية كالعنوان، والمقدمة، الهوامش،



<sup>(1)</sup> مجموعة من المؤلفين، آفاق التناصية - المفهوم والمنظور -، المرجع السابق، ص179.

<sup>(2)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص 132، ودراسات في النص والتناصية، تر محمد خير البقاعي، المرجع السابق، ص 125

<sup>(3)</sup> محمد خير البقاعي، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص126

<sup>(4)</sup> نفسه، ص127

<sup>(5)</sup> نفسه، ص128

الإهداء، رسوم، كلمات الناشر...الخ، كما يطلق على هذا النمط كذلك: النصوص المصاحبة أو (النص النظير) الطريقة التي يصبح بواسطتها كتاباً ويعرض نفسه لقرائه.

- 3. **الماورائية النصية**: أن تستجيب العلاقة النقدية للوضع الخاص للنص اللاحق الذي يمثل تفسيراً نقدياً للنص السابق له؛ يتحدث عنه دون أن يذكره بالضرورة؛ (يستدعيه) بل دون أن يسميه (1).
- 4. الجامعية النصية: هي علاقة خرساء تماماً، ولا تظهر في أحسن حالاتها إلا في عبر ملحق نصي، أو هو في الغالب مثبت جزئياً كما في التسميات التي يضعها النص على غلافه ليحدد لقارئه: رواية، قص، قصائد... إلخ، التي ترافق العنوان على الغلاف وإن كل ذلك كما نرى ذو انتماء تصنيفي حالص" (2). وربما خرساء لأنها ترفض الدلالة على أمر بديهي، أو ترفض أي انتماء وتتملص منه، والنص نفسه غير مطالب أن يعرف كيفيته النوعية وبالتالي الإعلام عنها.
- 5. الاتساعية النصية: أهم الأنماط جميعاً، لأن فيما يراه جينيت جوهر عملية التناص، الذي قام عليه مفهومه، حيث جعل فيه جينيت العلاقة بين نصين أحدهما وهو الحاضر، وقد سمَّاه "المتَّسِع"، والآخر وهـو الغائب وقد سماه "المنحسر"، وقد جاء هذا الفهم الواعي للاتساعية النصية وفق النصين المتَّسع والمنحَـسِر، بوصفه رد فعل على فكرة النص المغلق.

ويعني "جينيت" بــ"الاتساعية النصية" كلَّ علاقة توحد نصاً لاحقا (النص المتسع) بــنص ســابق (النص المنحسر)، والنص المتسع ينشب أظفاره في النص المنحسر دون أن تكون العلاقة ضرباً من الــشرح، ونستخلص من الاستعارة "ينشب أظفاره" ومن التحديد السلبي، أنَّ هذا التعريف مؤقت (3)

وينهي "حينيت" حديثه عن الاتساعية النصية بما يجعلها بعداً عالمياً، فليس هناك عمل أدبي لا يستدعى بدرجة مختلفة وحسب القارئ، بعض الأعمال الأخرى، وبذلك تكون الأعمال الأخرى كلها اتساعية نصية ... بعضها اتساعي نصي أكثر من بعضها الآخر، أو أن يكون ذلك أكثر ظهوراً وتكثيفاً ووضوحاً فيها بالنسبة إلى غيرها" (4)

وهكذا يتحول التناص عنده إلى نمط من أنماط التعالي النصي" وتتدخل هذه الأنماط فيما بينها وتتعدد العلاقات التي تستوعبها وتجمعها.

وإذا كان التناص عند كريستيفا لا يتم إلا وفق طريقة تمنح النص وضع الإنتاجية، وليس إعدادة الإنتاج، فإنَّ التناص عند "لوران جيني" « L.Jenny » هو مَزيَّةُ النص المنتج لا يُحقق فاعليَّته إلا عندما يعيد بناء اللغة على مستوى أعلى، مؤكِّدا أنَّ القبضَ على بنية العمل الأدبي لا يتم إلا من خلال علاقته بالبين

<sup>(1)</sup> محمد خير البقاعي، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق،، ص128

<sup>(2)</sup> نفسه، ص126

<sup>(3)</sup> نفسه، ص130

<sup>(4)</sup> نفسه، ص135

الأصلية، وقد عرَّفه يقول "هو عمل يقوم به نص مركزي لتحويل نصوص وتمثلها ويحتفظ بريادة المعين" (1) وأعطاه أكثر حصرية بعد أن توسعت مفاهيمه لدى "باحتين" و "كريستيفا" وقيَّده بالتحويلات المتبادلة بين النصوص عائدة إلى نوع بذاته، فينتهي الحديث إلى تناص شعري وأخر روائي أوموسيقي... (2) وبالتالي أصبح (التناص) أَحَدَ إن لم يكن أهمَّ خواصِّ النصِّ إذ يرتبط بالتحويلات التي يمارسها « نصّ ممركز» على ما يتشربه من خطابات متعددة (3)

ينطلق "جيني" في دراسته "استراتيجية الشكل" الخاصة بالتناص من مقولة مالارميه (Malarmé) إغا تضم جميع الكتب تقريبا انصهار بضع إعادات " يعقب بقوله فيها ألها حددت جوهر التَّصادي (4) في الكتب إلها تتعدى لتحدد جوهر المقروئية أو إمكان القراءة الأدبية، ولا يمكن القبض على بنية عمل أدبي إلا من خلال علاقته بالبني الأصلية، وهذا يتطلب تحديد معنى العلاقة ودرجاها ونوعيتها أو طبيعتها، مذكرا أن الأثر الأدبي يدخل في علاقات وهي إحدى ثلاث؛ إما علاقة تحقيق أو إنجاز (تحقيق مضمون معين كان يسشكل وعدا في تلك البنيات) وعلاقة تحويل "تحويل معنى قائم أو شكل متوفر والذهاب بمما بعيدا) وعلاقة خرق (يتقدم الكاتب إلى معنى أو شكل قائمين ومحاطين بهالة من القدسية واللامساس فيقلبهما أو يطرح ما ضدهما أو يكشف عن فراغهما...) (5)

فلا مناص هاهنا من أنّ القول أو الاجتراء على القول بعذرية العمل الأدبي أو الاعتقاد ببكورية الأثر لَهُو من الوهم الكبير، والنص ليس سوى لَبس جديد من حلق قديم. وما يعوز الناقد هو تحديد درجة حضور – النّص – الثاني في – النصّ – الأول وصياغة معايير تساعد في تثبيت وضبط حدود ينتفي بدولها الإبداع، وتثبت معها تعددية الدلالة.

انطلق "يوري لوتمان" «Y. Lotman» في تحديده لمفهوم التناص من محاولة استكناه العلاقات القائمة بين النص والبين غير النصية "باعتبارها المدخل الصحيح، لتناول موضوع التناص من ناحية، ولطرح مفهوم حدلي وحركي للنص، يجعل من العسير تصور وجوده وفاعليته خارج إطار هذا المفهوم الشامل للتناص" (6)، ولذلك فالتناص عنده هو الذي يهب النص قيمته ومعناه، لأنه يضع النص داخل سياق يساعدنا على فتح مغاليق نظام النص الإشاري، ويمنح ذلك النظام الإشاري وعلاقاته المكونة له معناها، إلى جانب دوره في تمكين القارئ من طرح مجموعة متعددة من التوقعات، والتأثير في أفق التوقع عنده.

ويعدُّ "مارك أنجينو" «Marc Angeno» واحدا من أكثر المتحمسين للتناصية - يرجح كفتها - فيفضلها على التناص لأنها صرفيا - حسب رأيه - تدل على المفهوم والمنهج مع أنها في اللغة العربية - صرفيا - لا تتميز

<sup>(1)</sup> مارك أنجينو، التناصية، المرجع السابق، ص 69.

<sup>(2)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلا، دراسة في الاستحواذ الأدبي وارتجالية التر:، مكتبة مدبولي- مصر-، ط2، 1993، ص6

<sup>(3)</sup> نفسه، ص36.

<sup>(4)</sup> من الصدى ورجعه وتردده، والمقصود: تردد موضوعات أو بنيات معينة.

<sup>(5)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلا، المرجع السابق، ص38.

<sup>(6)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص 56.

على مصطلح التناص في شيء، فهي عنده" أن يتقاطع النص مُؤدَّى مأخوذاً من نصوص أخرى" (1)، و من الدواعي التي وضعها هي "إن كل نص يتعايش بطريقة من الطرق مع نصوص أخرى، يتجذر منذ ذلك في تناص وإن الكلمة هي بالتالي ملك كل الناس لأنها لا تدل على مسلمة من مسلمات الحس السليم لكل دراسة ثقافية "(2). فلم يجعل العمل التناصي بديلا للتناص بقدر ما أعطاه خصوصية من حيث "هو اقتطاع وتحويل تلك الظواهر التي تنتمي إلى بديهيات الكلام انتماءها إلى اختيارات جمالية" ويلمح على أن الهاجس ليس هو معرفة التناصية بقدر ما هو معرفة لأي شيء تصلح أو تستعمل.

ينظر ميشال ريفاتير "M. Riffatere" إلى مفهوم التّناص، فيعُدّه مرتبة من مراتب التّأويل، وهو استعمال ينظر ميشال ريفاتير "M. Riffatere" إلى مفهوم التّناص، فيعُدّه مرتبة من مراتب التّأويل، وهو استعمال يترجم أفكاره القائمة على الوقائع البلاغية الأسلوبية، والمقروئية الأدبيّة، حيث يفترض وجود تطابق متبادل بين الشكل والمضمون، ومرجعيات النّص حَسْبَهُ هي نصوص أحرى، والنّصيّة مرتكزها التّناص"(3)، ويذكر له جينيت تعريفا مفاده" التناص هو أن يلحظ القارئ علاقات بين عمل وأعمال أحرى سبقته أو جاءت بعده"(4).

والتناص بمفهومه الدقيق يعمل على إدخال النصوص في شبكة من العلاقات الحية التي تربط الأوشاج المختلفة لثقافة معينة أو ثقافات متباينة، وهكذا يصير التناص في مفهومه الواسع صيغة من صيغ التحول ليس محرد ضم النصوص أو الشواهد بعضها البعض. فهو "مجموعة النصوص التي نجد بينها، وبين النص الذي نحن بصدد قراءته قرابة، وهو مجموع النصوص التي نستحضرها من ذاكرتنا عند قراءة مقطع معين، أما تداخل النصوص فهو ظاهرة توجه قراءة النص ويمكن أن تحدد تأويله وهو قراءة عمودية مناقضة للكتابة الخطية (5).

ويضع "ريفاتير" مفارقة مهمَّةً بين التناص وتداخل النصوص، فيعرف تداخل النصوص بأنه "ظاهرة توجه قراءة النص، ويمكن أن تحدد تأويله، وهي مناقضة للقراءة الخطية، وكلا التعريفين السابقين يضعان الباحث أمام فرقين:

الأول: أن التناص حضور النصوص الغائبة في النص المقروء، تمر عفوياً بذاكرة القارئ دون قصد منه لاستحضارها، على العكس من ذلك فإن تداخل النصوص يتصف بالقصدية التي تمكن القارئ من ممارسة وظيفة نقدية لتأويل التناص الموجود في النص.

الثاني: أن التداعيات المنثالة تتوافد على ذاكرة القارئ العادي للنص وتحقق له نوعاً من اللذة دون أن يعرف السبب الذي من أجله حدث هذا التناص، ودون أن يتدخل في تأويله، ولا في تحديد إنتاجيته (إنتاج معايير جديدة له) وتتوافد على القارئ الناقد فيقرأ النص ليعيد كتابته بناء على ما يكتشفه من تناص بينه

<sup>(1)</sup> مارك أنجينو، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص 60.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 64

<sup>(3)</sup> رولان بارت، أصول الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص 107

<sup>(4)</sup> محمد خير البقاعي، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص126

<sup>(5)</sup> إسماعيل عبد الله السماعيل، المعارضات السردية في الأدب العربي، مجلة الملك سعود، مجلد 16، الآداب 2003 ص06 و وينظر: حسن محمد حماد، تداخل النصوص في الرواية العربية، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1997، ص17

وبين غيره من النصوص السابقة ويكون واعيا بهذه العملية متتبعا لأجزائها أما تداخل النصوص، فمنهج نقدي يهتم بالبحث والتنقيب، وإعادة إنتاجية التناص الموجود في النص، فهو قراءة توجه لتأويل النص (1).

ويعرّفه "فيليب سولرس" «F. Sollers » بقوله: "كلّ نصّ يقع في مفترق طرق عدّة نصوص فيكون في آن واحد إعادة قراءة لها، وامتدادا وتكثيفا ونقلا وتعميقا" (2). التناص هو التقاطع داخل نص لتعبير مأخوذ من نصوص أخرى (3)، ومثله "ستاروبنسكي" الذي يرى أن "كلَّ نص هو إنتاج منتج" (4) يجعلان السنص نفسه تناصاً، أو هو قابل للدخول في علاقات تشارك في إنتاجه دون أن ينصّوا على مصطلح كريسسيفا " التناص".

أما "بول زمتور" «Poul. Zumthor» فيعطي لمفهوم (التناص) عند الإنتاج وبعده - بُعده التاريخي على أساس ربطه بـــ ( المحددات الداخلية) لحظور التاريخ، إنَّ جدلية التذكر التي تنتج النص حاملة آثار نصوص متعاقبة تدعى هنا بالتناص، فالنص عنده هو" نقطة إلتقاء نصوص أخرى (5)

إنَّ تعدد التعريفات التي قدمت لمفهوم التناص، ترتبط بتعدد المرجعيات والرؤى التي قدَّمَها كل باحث من المساهمين في بلورة هذه النظرية، وتوسيع حدود آليات عملها وتطويرها، فــ(التناص ينتمي عند بعضهم إلى الشعرية التوليدية، وعند الآخرين إلى جمالية التلقي، وهو يتموضع عند بعضهم في مركز الفرضية الاجتماعية – التاريخية، وعند الآخرين في تأويلية فرويدية، أو شبه فرويدية، ويحتل عند آخرين موقعا بديهيا، كل البداهة في أساس مفاهيم النظرية، في حين أنها عند آخرين كثيرين مصطلح خارجي، لا يلعب إلا دورا عارضا) (6).

إنَّ آليات عمل التناص التي تتحدد من خلال مفهومي الاستدعاء والتحويل، تتطلب عدم النظر إلى لغة العمل الأدبي كلغة تواصل، بل كلغة إنتاجية منفتحة على مرجعيات مختلفة، تـدخل معها في علاقات سيميائية، تقوم على الحوارية.

من هذا نستنتج أن النقد المعاصر أصبح ينظر إلى النص الأدبي على أنه نتاج تفاعل العديد من الخطابات السابقة والمتزامنة، بعد أن كان عَدَّه حدثًا يحدث بشكل مثالي وفردي، غير أن فكرة تداخل النصوص لا تعني بحال، سلب الكاتب إرادته، وأنه مجرد آلة لتفريغ النصوص، إن هذا أبعد صور الحقيقة صدقا على حالة الإبداع، والسر يكمن في طاقة الكلمة، فهي موروث رشيق الحركة من نص إلى آخر لها

<sup>06</sup>ن المرجع السابق، ص06ن المعارضات السردية في الأدب العربي، المرجع السابق، ص06

<sup>(2)</sup> تودوروف، بارت، أنجينو، في أصول الخطاب النقدي الجديد، المرجع السابق، ص105.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص102

<sup>(4)</sup> مارك أنجينو، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص64

<sup>(5)</sup> تيزفيتان تودوروف وآخرون، في أصول الخطاب النقدي الجديد، المرجع السابق، ص109 .

<sup>(6)</sup> مجموعة من المؤلفين، آفاق التناصية: المفهوم والمنظور–، المرجع السابق– ص 79

قدرة الانسياب أيضا بين المدلولات، بحيث ألها تغير هويتها ووجهتها حسب ما هي فيه من سياق، وهل الإشارات تدل إلا على أشياء معْنيّة بعينها" (1).

فالنَّصُّ" ليس ذاتا مستقلةً أو مادَّةً موحَّدة، ولكنَّه سلسلة من العلاقات مع نصوص أحرى ونظامه اللغوي، مع قواعده ومعجمه، جميعها تسحب إليها كما من الآثار والمقتطفات من التاريخ، ولهذا فإن النص يشبه في معطاه، معطي حيش خلاص ثقافي مؤلف مما لا يحصى من الأفكار والمعتقدات المستعارة شعوريا ولا شعوريا، يبرز فيه الموروث في حالة تميج وكل نص حتما نص متداخل " (2). والنص كائنا ما كان، فهو يتأسس في رحم الماضي، وينبثق في الحاضر، ويؤهّل نفسه للتداخل مع نصوص آتية في المستقبل.

مصطلح (التناص) عدلت عنه كريستيفا-وهي المؤرخة له-، وبعد أن تلقفته أياد كثيرة، أساء بعضها استعماله وتوظيفه، بل واختُلف فيه من باحث إلى آخر، انتشاراً وفهماً، (بتلازم مع المفهوم الذي يمتلكه الباحث عن النص نفسه)، وأنه ينتمي عند بعضهم لشعرية توليدية وعند الآخرين إلى جمالية التلقي، وأنه يتموضع عند بعضهم في مركز الفرضية الاجتماعية التاريخية، وعند الآخرين في تأويلية فرويدية أو شبهها، وأنه يحتل عند بعضهم موقعاً بديهياً كل البداهة في أساس مفاهيم النظرية.

لتلك الأسباب وصف التناص بعدم البراءة، وبأنه يستعصي على الضبط والتقنين حتى في منابعه الأولى، فتعددت تعاريفه واختلفت مفاهيمه، وكثرت الاقتراحات والإضافات والتعديلات حوله، فها هو "مارك أنجينو" أحد المنظرين للمصطلح يلمِّح أن المسألة ليست في معرفة معنى التناص، لكن: فيم يستخدم؟ ولأي شيء يصلح؟ وهل هو مرتبط باللحظة التاريخية؟ إنه أداة نقدية تسمح لنا بإثارة إشكالية نقدية وفكرية أكثر منه مفهوما محددا بدقة (3). غير أن الشيء الوحيد الأكيد، أنه ظل حاضراً عبر جميع الاتجاهات والتيارات النقدية المعاصرة.

لقد اتسع مفهوم التناص، وأصبح بمثابة ظاهرة نقدية جديدة وجديرة بالدراسة والاهتمام، وشاعت في الأدب الغربي، ولاحقاً انتقل هذا الاهتمام بتقنية التناص إلى الأدب العربي مع جملة ما انتقل إلينا من ظواهر أدبية ونقدية غربية ضمن الاحتكاك الثقافي، إضافة إلى الترسبات التراثية الأصيلة.

فما حظ الأمة التي نزل القرآن الكريم بلُغتها من هذه الظاهرة التي بدأت لتوِّها تطرح إشكالية المصطلح بين منظريها ؟ وما موقف المشهرين بها والذين أقاموا الأرض و لم يقعدوها يحملون معهم سيف الحداثة شاهرين وبمصطلح التناص مهللين ؟

<sup>(1)</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، المرجع السابق، ص324

<sup>(2)</sup> نفسه، ص325

<sup>(3)</sup> مارك أنجينو، التناصية، المرجع السابق؛ مجلة علامات م5، ج18- مارس 1996م، ص124- 156

#### التناص في رؤى النقاد العرب:

يُعدُّ التناص من أبرز المنطلقات النقدية الحداثية؛ فقد تضمن مظاهر شتى كرَّست العودة إلى ثقافتنا لسبر أغوار تراثنا العربيِّ، قصد الكشف عن مدى اشتمال موروثنا على هذا المصطلح أو ملمحٍ له يطلعنا على وَعي العربِ بشظايا هذه الظاهرة، والتي كان لهم بها بالغ اهتمام وعناية في الدرس القديم، وتجذُّر هذا المصطلح في وعيهم النقدي؛ حيث توالت محاولات جادة لتكريسه آتت أكلها بإنجاز نقد يُتلمَّس فيه الشبيه إجرائيا والمماثل اصطلاحيًّا لتلك الرُّؤى النقدية.

سنرحل بهذا المصطلح في الأرض العربية نستقصي الأمور، ونورد الأقوال، والآراء عسانا نشتم رائحته أو نجد له مدخلا ومنفذا، لإبراز قيمة ما قدّمه النقد العربي القديم - ممثلا في الأحداد - للنقد العربي الحديث ممثلا في الأحفاد، والذي ابتلي بغير قليل من التشوهات والتبعية للآخر في أشكاله ومضمّونه، فبرزت "نظرية التناص" التي انتهت وفق المثاقفة إلى استلهام آراء قديمة متعددة المشارب، دون أن ينكروا أثر المثاقفة مع الآخر، مما هيأهم لإبداع حركة نقدية خاصة بهم، ودون أن يلغوا وجودهم، أو يذوبوا في ثقافته؛ لألهم عايروها على أدبهم.

#### 1 – في النقد العربي القديم:

إنَّ ظاهرة تفاعلِ النُّصوص وتداخلِها هي سمةٌ جوهريَّة في الثقافة العربية؛ حيث تتشكل العوالم الثقافية في ذاكرة الإنسان العربي ممتزجة ومتداخلة في تشابك عجيب ومذهل" (1)، ولئن كان ما تلقَّفهُ النَّاقد العربيُّ المعاصرُ من مصطلحِ "التَّناص" أثار فيه الدهشة والإعجاب المشوبَ بالحذر، فإنَّه يحتاج بالمقابل إلى من يَربِت على كتفه يُطمئنه، آخذا بيده إلى حيث تراثُ أجداده؛ لأنَّ فيه أصولاً تؤرِّخ لميلاد هذا المصطلح ولكن في ثوب عربي أصيل.

و لم يكن مفهوم التناص بعيدا عن الاستخدام النقدي في النقد العربي القديم، فقد عُرف ودُرس عند العربية العربية العرب عبر ظواهر التعامل مع نصوص الآخر، وأسهبوا في تحليلها. فالتأمل في طبيعة التأليفات النقدية العربية القديمة يعطينا صورة واضحة جداً لوجود أصول للقضية فيه، فقد طرحت مفردات غنية ووافرة تذهب من "التضمين" في محاسنه ومساوئه إلى "السرقة" ومنازلها العديدة فـــ"الإغارة" فـــ"السطو" فـــ"تلفيق المعنى" فـــ"السلخ"، إلى...

إن الشعرية العربية القديمة قد فطنت لعلاقة النص بغيره من النصوص منذ الجاهلية كما أوضح " محمد بنيس " وضرب مثلاً للمقدمة الطللية، والتي تعكس شكلاً لسلطة النص و "قراءة أولية لعلاقة النصوص ببعضها وللتداخل النصي بينها" (2)، وما دامت المقدمة تقتضي ذات التقليد الشعري من وقوف وبكاء وذكر للدّمن، فهذا يفتح أفقاً واسعاً لدخول القصائد في فضاء نصيٍّ متشابك ووجود تربة خصبة للتّفاعلِ النّصيّ.

<sup>(2)</sup> محمد بنيس، الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها، الشعر المعاصر، درا توبقال، المغرب، ج3، ط1، 1990، ص 182



<sup>(1)</sup> عبد الله الغذامي، ثقافة الأسئلة " مقالات في النقد والنظرية"، النادي الأدبي الثقافي، حدة، ط2، 1993، ص 119

فهذا امرؤ القيس يقول: (1) [الكامل]

عُوجَا على الطَّلل المحيل لأنَّنا نبكي الدّيار كَمَا بَكَي ابنُ حُذام

وهي إشارة إلى أنه ليس أول من بكي على الأطلال، فما فعله مجرَّد تكرار واستعادة لفعل شاعر آخر هو ابن حذام.

وبيت لكعب ابن زهير يقول فيه (2): [الخفيف]

ما أرانًا نقُول إلاَّ رجيعًا ومُعادًا من قَولنا مكرُورًا

لقد عَهِد الشاعر العربي الجاهلي إلى استدعاء كل ما يحتاجه من موروثه السشعري والأدبي، لصقل موهبته، وتربية حسِّه الموسيقي، وتهذيب نفسه وتربيتها على النهج الذي يرتضيه لها، جعله محوِّلا ومجددا، ينتج نصوصا حديدة، تألق فأبدع، وبرع في التمسك والانتماء إلى حذوره الأولى واستجمع، ولكن لتذمُّر عنترة بن شدَّاد العَبْسِيِّ من كثرة النُّصوص السَّابقة "وقد أدرك الشعر بعد أنْ فرغ الناس منه و لم يغادروا له شيئا" على قول ابن رشيق، ما جعله يقول في معلقته: (3) [الكامل]

هَل غادَرَ الشُعَرِاءُ مِن مُتَرِدَّم أم هَل عَرَفتَ الدارَ بَعدَ تَوَهُّمِ

فهو - كما جاء في الشروح (4) - لم يكن يقصد - فقط - أن الشعراء لم يتركوا طللاً إلا بكوا عليه، بل كان يرمي إلى ألهم لم يتركوا ما قد يقال في هذا البكاء، كما ينكر على الشعراء ألهم لم يتركوا شيئا يصاغ فيه الشعر إلا وصاغوه، فالأول لم يترك للآخر شيئا، وإن كانت الحكمة تقتضي - كما يقول ابن عاشور -: "أن نعمد إلى ما شادَه الأقدمون فَنُهذبَه ونزيدَه، وحاشا أن نَنقضه أو نُبيده "(5)، فأولوا الأحلام الراجحة يأخذون بما يظهر من جديد صالح، ولا ينكثون أيديهم من قديم نافع، فما أضرَّ - كما قيل - من مقولة "ما ترك الأول للآخر شيئاً "(6)؛ لألها مثبطة، وأَحْمِل بالمقولة الأخرى لأبي تمام يصف إحدى قصائده، يقول: (7) [السَّريع]

يَقُولُ مَن تَقرَعُ أسمَاعَهُ كَم تَرَكَ الأولُ للآخر

أي أن كل من سمع قصيدته يعترف أن الشعراء الأوائل تركوا الكثير من المضامين.

فأفق تداخل النصوص على النص قديم مهما كان قدم النص، وهو مفتوح ما دام النص اللغوي مرتبطا شكلا ومضمونا بزمان ومكان.

<sup>(7)</sup> أبو تمام، الديوان، شرح إيليا الحاوي، دار الكتاب اللبناني، ط1، 1981، ص270



<sup>(1)</sup> امرؤ القيس، الديوان، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف بمصر، ط5، 1969، ص 114.

<sup>(2)</sup> كعب بن زهير، الديوان، شر: الإمام أبي سعيد السكري، مطبعة دار الكتب والوثائق الثومية، القاهرة،ط3، 2002، ص 154

<sup>(3)</sup> عبد المنعم خفاجي، معلقة عنترة، مكتبة القاهرة، ط1، 1969، ص20

<sup>(4)</sup> عبد الله الغذامي، ثقافة الأسئلة، المرجع السابق، ص 119

<sup>(5)</sup> محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، ج1، تونس، 1984، ص70

<sup>(6)</sup> عبد الله الغذامي، ثقافة الأسئلة، المرجع السابق، الصفحة نفسها.

إن سيطرة الإحساس بالتناص على المبدعين جعلت الإبداع هاجسهم يتكئون عليه كي يقولوا شعراً ليس مأخوذاً من نصوص سابقة، يقول ذو الرمة (1): [الوافر]

وشعر قد أرقت لَه، غريب أُجنَّبُهُ المساند والمحالاً فَبِ تُ أُويدُ لَها مِثَالاً فَبِ تُ أُويدُ لَها مِثَالاً قال عبد القاهر الجرجاني: "يقول: لا أحذوها على شيء سمعته" (2) وفي تعليقه على بيت أبي فراس: (3) [الوافر] وكُنَّا كَالسِّهَام إذا أصابت مَرَاميهَا فَرَاميهَا فَرَاميها فَرَاميها فَرَاميها أَصَابًا

يقول عبد القاهر "هو من فرائد أبي فراس التي هو أبو عُذرها، والسَّابق إلى إثارة سرّها"(<sup>4)</sup> وأبو عذرها؛ هو أول من اخترعها.

وأيضا إشارة على بن أبي طالب كرم الله وجهه والتي عبّر فيها بدقة عن فكرة التناص: "لولا أن الكلام يعاد لنفد" (5)، بحيث تشير إلى أن النص المستقل لا وجود له، وكلمة "الإعادة" فيه توحي بوشائج بين الكلام المُقال وما قد قيل سابقاً وتشكل عنصر الوجود لكلامنا اليوم والتي بغيرها ينعدم الكلام.

كما أن تجربة "سويد بن كراع العكلي" تبين لنا أن الشاعر كان يدرك بوعي، الإرث الشعري (النصوص) السابقة، وصعب عليه الاهتداء إلى النص المتخيل في ذهنه من نصوص كثيرة ومغايرة، فكلما لجأ لممارسة الانزياح لكسر الاتجاه الدلالي والوصول إلى مراده، صعب عليه التحوير والشكل، فأنشد يقول: (6) [الطويل]

أبيتُ بِأبوابِ القَوافِي كَأَنَّما أُصَادي بِها سِرباً مِنَ الوَحشِ نُزَّعا عَواصِيَّ إِلاّ مَا جَعَلَتُ أَمامَهَا عَصَا مِربَد تَغشى نُحوراً وأَذرُعَا بَعيدَةَ شَاوُ لا يَكدُ يَرُدُّها لَها طَالبُ حَتّى يَكلِّ ويَظلَعَا إِذا حِفتُ أَن تُروى عَلَيَّ رَدَدتُها وَراءَ التَراقي خَشيةً أَن تَطلّعا يَجشَيةً أَن تَطلّعا تَجَشَّمَني حَوفُ ابنِ عَفَانَ رَدَّها فَتَقَفْتُهَا حَولاً حَريداً ومَربَعا تَجَشَّمَني حَوفُ ابنِ عَفَانَ رَدَّها فَتَقَفْتُها حَولاً حَريداً ومَربَعا

فالأبيات تلخِّص عناءَ الشاعر وجُهدَه في محاولة منه لإيجاد نص جديد متخيل من نصوص له ولسواهُ.

<sup>(1)</sup> ذو الرمة، الديوان، تح: عبد القدوس أبو صالح، مؤسسة الإيمان، بيروت - لبنان، ط2، ج3، 1982، ص1532.

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تع: عليه محمود محمد شاكر، القاهرة - مكتبة الخانجي، 2004، ص471

<sup>(3)</sup> أبو فراس الحمداني، الديوان، شر: نخلة قلفاط، مكتبة الشرق، المطبعة الأدبية – بيروت، 1910، ص 28

<sup>(4)</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي، ط1، 1991، ص 273

<sup>(5)</sup> أبو هلال العسكري، الصناعتين، تح على البحاوي وأبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية - القاهرة، 1952، ص202

<sup>(6)</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، تح: المحامي فوزي عطوي، دار صعب 1968 ط1، بيروت، ص219. والأغاني، أبو الفرج الأصبهاني، مطبعة التقدم-مصر، ج11، ص123

لقد وعى ابن سلام الجمحي النصوص القديمة في ذهنه وجمع أحبارها وأخبار أصحابها حين أجرى تجربتَهُ النَّقدية في ضوء الممارسة الدقيقة للنُّصوص الشعريَّة لشعراء طبقاته، أمْكنَه من التوصل إلى مقاييس نقديَّة أنزلَ بموجبها الشعراء منازلَهُم "فَفَصَّلنا الشُّعراء من أهل الجاهلية والإسلام، والمخضرمين الذين كانوا في الجاهلية وأدركوا الإسلام، فترلناهم منازلهم، واحتججنا لكل شاعر بما وجدنا له من حجة، وما قال فيه العلماء" (1).

وقد سئل "أبو عمرو بن العلاء" : "أرأيت الشاعرين يتفقان في المعنى ويتواردان في اللفظ، لم يلق واحد منهما صاحبه، ولم يسمع شعره ؟ "، فقال: "عقول رجال توافق على ألسنتها"، وقيل للمتنبي: معنى بيتِك هذا أخذته من قول الطائى؟ فأجاب" الشعر جادَّة، وربَّما وقع الحافر على الحافر "(2).

وينتهي "عبد الرحمن بن خلدون" ومن سبقه، إلى أن الشاعر المبتدئ لكي يصل إلى درجة الإبداع، عليه أن يحفظ أشعار العرب ويرويها، ويتعرَّفَ على مناقبهم وأمثالهم وجميع ثقافتهم، ثم يتجرد من ذلك كله، ويحذو حذوه قي التأليف كما يحذو البنَّاء على القالب والنسَّاج على المنوال<sup>(3)</sup>.

ويرى "ابن رشيق" في كتابه "قراضة الذهب في أشعار العرب"، أن مصدر كل كلام هو كلام قبلــه حتى وإن كان الكشف عن التعالقات النصية ليست بالعملية اليسيرة، فالكلام من الكلام وإن خَفِيَت طرقُه وبَعُدت مناسباتُه.

ويُنوِّه "ابن طباطبا" وغيره من النقاد والبلاغيين بأهمية الرواية والتشبع بأساليب الفحــول في تكــوين الشعراء الجيدين، حتى تتسع حافظتهم وتترسخ النصوص في ملكاتهم بحيث يسهل النظم على منوالها<sup>(4)</sup>

و لم يكن "حازم القرطاجي" بمعزل عن ضرورة التواصل مع الموروث، فقد أشار في مصنفه إلى نوع من تعامل الكاتب مع النصوص السابقة؛ إذ يدخلها في نصوصه وذلك بإيراد ذلك الكلام أو بعضه بنوع من التصرف والتغيير أو التضمين فيحيل على ذلك أو يضمنه أو يدمج الإشارة إليه أو يورد معناه في عبارة أخرى على جهة قلب أو نقل إلى مكان أحق به من المكان الذي هو فيه. أو ليزيد فيه فائدة، أو يحسن العبارة حاصة... (5).

لا حرج في استفادة اللاحق من السابق، فلا يمكن أن يستغني الأخير عن الاستعارة من الأول يقول ابن الأثير: "فقد كان العرب ينصحون المبتدئ من الشعراء بقراءة آلاف الأبيات الشعرية مع حفظها والتمعُّن فيها حتى تعلق معانيها بفهمه وترسخ أصولها في قلبه، وبعد ذلك عليه أن ينساها، كما أكد النقاد القدامي

<sup>(1)</sup> ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، المرجع السابق، ج1، ص 23- 24

<sup>(2)</sup> محمد عبد الرحمن شعيب: المتنبي بين ناقديه في القديم والحديث، محمد عبد الرحمن شعيب، وزارة المعارف- القاهرة - 1964، ص186. وإيليا الحاوي، شرح ديوان أبي تمام، دار الكتاب اللبناني، ط1، 1981، ص270.

<sup>(3)</sup> ابن حلدون، المقدمة، تح: عبد السلام الشدادي، ج3، ط1- الدر البيضاء- 2001، ص283

<sup>(4)</sup> ابن طباطبا العلوي، عيار الشعر، تح: عبد العزيز المانع، دار العلوم - الرياض- 1985، ص90

<sup>(5)</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح: محمد الجبيب بن خوجه، دار الغرب الإسلامي، 1986، ص39

على ضرورة معرفة الشاعر لأيَّامِ العربِ وأمثالِهم مع الاطلاع على كل ما يشحذ القريحة ويُذْكي الفطنةَ من كلام المتقدِّمينَ المنظوم والمنثورِ "(1).

لقد أشار كثير من البلاغيين النقاد العرب القدامي والشعراء إلى ضرورة تواصل الشاعر مع مــوروث أمته والاغتراف منه، مع اعترافه بوجود تداخل وتلاقــح معرفي مشروع، ولكن تحت مفاهيم متنوعة دالــة على مرونة وأصالة؛ بقيت تساوره وتثير فيه الجدل، والتي شكّلت في مجموعها اتجاهين:

من حيث الحكم على قيمة النص فوحدت مصطلحات؛ الأخذ، السلخ، النهب والإغارة والانتحال، والسرقة الأدبية والمعارضة، والتي تحمل في حانبها نظرة أخلاقية سلبية، لكنها كانت تعبر عن قيمة ووعي نقدي لحركة النص من حيث التأثر والتأثير.

وبالمقابل وُجدت مصطلحات موازية تحمل السمة الإيجابية في نظرتها لحركة النص مع النصوص الأحرى منها: الاحتذاء، توارد الأفكار، والاقتباس، والتضمين، والاستشهاد، و...الخ.

مسمّيات ما احتلف فيها إلا نتيجة الوعي بأثر تعالق النصوص بعضها ببعض، دليل على ذلك قـول "عبد العزيز الجرجاني" في وساطته: "ولست تُعَدُّ من جهابذة الكلام، ونقاد الشعر حتى تميّز بـين أصـنافه وأقسامه، وتحيط علما برُتبه ومنازله، فتفصل بين السّرق والعَصب وبين الإغارة والاحتلاس، وتعرف الإلمام من الملاحظة وتفرق بين المشترك الذي لا يجوز ادعاء السّرقة فيه... وبين المختصِّ الـذي حـازه المبتدئ فملكة، وأحياه السابق فاقتطعة فصار المشارك له محتذيا تابعاً" (2).

فـــ"ليس لأحد من أصناف القائلين غِنَّ عن تناول المعاني ممن تقدمهم والصبّ علـــى قوالـــب مــن سبقهم"(3).

يعتبرُ النموذجَ الأمثلَ والمتقدِّمَ الفطنَ المبتكرَ من الشعراء مَنْ كان صاحبَ الفضل على المتأخر بما يملكه من خصوصية النظر إلى الأشياء، و لم يكن ذلك لمن جاء من بعده، فقُدِّم امرؤ القيس على غيره من الشعراء الجاهليين لأنه أوّلَ من وقف واستوقف، وبكى واستبكى وشبَّهَ الخيل بالعصا، وأوّلَ من قيَّد الأوابد، و.. (4) وما فُضِّلَ الفرزدقُ على جَريرِ إلاَّ لأنَّه كان يهجوه بمعانِ يخترعُها (5).

فرض النموذج الشعري العربي القديم سلطته الفنية على كل كتابة إبداعية حديدة، مما ضاعف من أزمة الشعر المحدث بين النصوص المحولة من النموذج والنصوص المشوَّشة في تغايرها، والتي أفرز تداول معانيها رؤًى نقدية، أثارها النقاد والبلاغيون في مجالسهم فيما يعرف بالسَّرقَات الأدبية .

<sup>(1)</sup> ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تح: أحمد الحوفي - بدوي طبانه، دار نهضة مصر، ط3، 1962، ص100

<sup>(2)</sup> القاضي علي الجرحاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تح محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، المطبعــة العــصرية- بــيروت- ط1، 2006، المرجع السابق، ص161.

<sup>. 196</sup> أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، المرجع السابق، ص(3)

<sup>(4)</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر، القاهرة: دار المعارف، 1982، ص128-132.

<sup>(5)</sup> المرزباني، الموشح - مآخذ العلماء على الشعراء -، تح علي البجاوي، القاهرة: مطبعة لجنة البيان العربي، 1965، ص198.

فهي - السرقات - "داء قديم وعيب عتيق" (أ) وعَيَاةً "لا يقدر أحد من الشعراء أن يدعًي السسّلامة منه" (2) وُصف بما شعرُ من يتكئ على موروث مَنْ قَبْلَه من أرباب الكَلمَة، وما كانت لتكون لولا إبمان اللّغويِّين بـ "الموروث وَتَبَلُوره في أحكام لا يصحُّ الخروجُ عنها، واعتقاد النقاد والشعراء أنَّ القُدمَاء ذهبُ واللّغاني واستغرقوها وسبقوا إليها، وليس أمام المحدثين إلا الاستمداد من زادهم والسَّير عَلَى دَربهم، وإنْ كانَ هناك من يُميِّز بين السرقة الظاهرة الجلية والخفية المستترة والغامضة الذي لا يبصر بما إلا الحاذق بصناعة الشعر وبين السرقة الممدوحة والمذمومة، يقول "ابن رشيق": "وهذا باب متسع جدا، لا يقدر أحد من الشُّعراء أن يدَّعيَ السَّلامَة منهُ، وبه أشياءٌ غامضةٌ إلاَّ علَى البصير الحاذق بالصِّناعة، وأخرى فاضحة لا تخفى الشُّعراء أن يدَّعيَ السَّلامَة منهُ، وبه أشياءٌ غامضةٌ إلاَّ علَى البصير الحاذق بالصِّناعة، وأخرى فاضحة لا تخفى النُّعوص المتواجدة داخل النص المنتج (اللاحق) سواء تنصيصًا أو اقتباسًا أو استعارة أو صدى، فلا يمكن لأيِّ شاعر ادِّعاءَ السَّلامة منهُ.

تؤرخ السرقات الأدبية لوعي نقدي عربي بفكرة عربية الجذرِ غربية المنبَتِ وهي "التناصُّ". وهي محنة شديدة على المتأخِّرينَ من الشعراء لأنَّهُم قد سُبِقوا إلى كلِّ معنى بديع ولفظ فصيح وحيلة لطيفة، إن أتَوْا بما يقصر عن تلك المعاني ولا يربُو عليها لم يحظ بالقبول والثناء، "فكان الإنصاف في الحكم النقدي يقتضي معذرةم لأن من تقدمهم قد استغرق المعاني وسبَقَهم إليها" (4).

عَمد "ابن طباطبا" إلى رسم استراتيجية يتم من خلالها التعمية والتضليل على المعاني المأخوذة، واليق أورده إليها ذهاب القدماء بكل فضيلة، وهي حاجة الشاعر إلى " إلطاف الحيلة، وتدقيق النظر في تناول المعاني واستعارها وتلبيسها حتى تخفى على نقادها والبُصراء بها، وينفرد بشهرها كأنه غير مسبوق إليها فيستعمل المعاني المأخوذة في خير الجنس الذي تناولها منه "(5) حتى يجنب نفسه وقوع سيف الناقد عليه.

فها هو الشاعر طرفة بن العبد يفتخر بتراهة شعره عن السرقة يقول<sup>(6)</sup>: [البسيط] وَلاَ أُغِير عَـلَى الأشعَارِ أُسرِقُها عَنهَا غُنِيتُ وَشرُّ النَّاسِ مَنْ سَرَقا

وهذا حسان بن ثابت قبل إسلامه ربما يمارس ما عهد له من أسلوب مغاير يفتخر به لعدم موافقته شعر سابقيه يقول<sup>(7)</sup>: [الكامل]

لاَ أُسرِقُ الشُّعرَاءَ مَا نَطَقُوا بَلْ لاَ يُوافقُ شِعرُهُمْ شِعرِي

<sup>(1)</sup> القاضي علي الجرجاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، المرجع السابق، ص185.

<sup>(2)</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة، المرجع السابق، ج2، 280

<sup>(3)</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة، المرجع السابق، ج2، 282.

<sup>(4)</sup> القاضي على الجرجاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، المرجع السابق، ص185.

<sup>(5)</sup> ابن طباطبا العلوي، عيار الشعر، المرجع السابق، ص24.

<sup>(6)</sup> طرفة بن العبد، الديوان، شر الأعلم الشنتمري، تح:درية الخطيب، لطفي الصقال، مطبوعات مجمع اللغة العربية -دمشق، 1975، ص180.

<sup>(7)</sup> حسان بن ثابت، الديوان، تح وليد عرفات، بيروت: دار صادر، ج1،2006، ص53

وقال الفرزدق يهجو حَرِيرا<sup>(1)</sup>: [الكامـل]
لَنْ تُدرِكُوا كَرَمِي بِلُوْمِ أَبِيكُمُ وَأُوابِدِي بِتَنَحُّلِ الأَشْعَارِ ويقول في بيتين آخرين<sup>(2)</sup>: [الكامل]
إِنَّ استراقَكَ يا حَريرُ قَصائِدي مثلُ ادِّعـاءِ سوى أبيكَ تَنَقُّـلُ وَابِنُ الْمِراغَةَ يَدَّعي مِـن دَارِمٍ وَالعَبـدُ غَيـرَ أَبِيهِ قَد يَتَنَحَّـلُ وقال حرير<sup>(3)</sup> يهجو الفرزدق: [الوافـر]
سَتَعَلَمُ مَن يَصِيرُ أَبُوهُ قِينَـا وَمَنْ عَرفَت قَصَائِدُهُ اجتلاًبَـا

يقول الحاتمي معلقا على هذا البيت: "وما أراه أراد بالاجتلاب هاهنا إلا السَّرق والانتحال "(4)، ويرى أبو تمام إمكانية المبدع أن يخلق الجديد غير المكرَّر أو المعاد، فأحذ على نفسه أن يبدع ويخترع ويتعب لأجل صنع الكلام، بالرغم من تسليم النقاد والأدباء بأن لا وجود للجديد فيقول (5): [الوافر]

مُنَزَّهَةً عَنِ السَّرقِ المورَّى مُكرَّمَةً عَنِ السَمعنَى المُعَادِ

وقد كان الشعراء قبله يبدعون في البيت والبيتين من القصيدة فيعتد بذلك من أجل الإحسان.

هي بواعث نهضت بفكرة السرقات، بعضها نبع من داخل بنية النص الشعري والآخر فرضته المرحلة الشفاهية في الثقافة العربية وبعض التوجهات النقدية؛ فقد كان لتأخر تدوين الشعر الأثر في اضطراب رواية النصوص، حيث يعتمد الراوي في محفوظه على ذاكرته التي تعجُّ بكم هائل من المحفوظات التي لا يتم استدعاؤها عملا بسيطا، فالذاكرة قد تضعف فيختل بناء النص من خلال تسرُّب هذا المحفوظ، فيظهر التداخل بين النصوص ليكون مسوِّغا للقدح والوسم بالسرقة.

أمر آخر يتعلق بالوعي بتراث الأمة - الشعر - يعدُّ الشاعر الفحل عند العرب من يجمع إلى جودة شعره حفظَ شعرِ غيرِه، وما دام لكل شاعر راوية يروي عنه، فإنه مدعاة للتأثر بالنهج والمعجم الشعري، فكما جاء في العقد الفريد ل ابن عبد ربِّه "من أراد أن يكون عالما فليطلب علما واحدا، ومن أراد أن يكون أديبا فليتسع في العلوم "(6).

كما لا نغفل هيكل القصيدة المؤسس على إيقاع صارم (وزن وقافية) من شأنه أن يُلجئ الشاعر فيُوقعَه في أسرِ مَنْ قبلَه يقول "ابن رشيق": "والذي أعتقده وأقول به، إنه لم يَخفَ على حاذق بالصَّنعة أن الصَّانعَ إذا صنَعَ شِعراً في وزن ما وقافية، وكان لمن قبله من الشعراء شعر في ذلك الوزن وذلك الروي،

<sup>(6)</sup> ابن عبد ربّه، العقد الفريد، المطبعة المشرقية، القاهرة، 1916، +2، -2



<sup>(1)</sup> موسوعة الشعر العربي، مؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، الإصدار الأول، محلد1، ط1، 2009

<sup>(2)</sup> موسوعة الشعر العربي، المرجع نفسه، 2003

<sup>(3)</sup> حرير، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1986، ص59

<sup>(4)</sup> الحاتمي، حلية المحاضرة، تح: محمد عبده عزام، القاهرة - دار المعارف، 1964، ج1، 382.

<sup>(5)</sup> أبو تمام، الديوان، شر الخطيب التبريزي، تح محمد عبده عزام، دار المعارف- القاهرة - ط5، دت، ج1، ص382.

وأراد المتأخر معنىً بعينه فأخذ في نظمه، أن الوزن يحضره، والقافية تضطرُّه، وسياق الألفاظ يحدوه حتى يُوردَه نفس كلام الأوَّل ومعناه حتى كأنَّه سَمعهُ وقَصَدَ سَرقتَهُ، وإن لم يكن سمعَه قطّ" (1).

كان لتقارب بيئات الشعراء سبب في تقارب المعجم اللغوي، وباعثا على تداخل في أفكارهم، فـــ"الآمدي" وفي معرض دفاعه عن سرقات البحتري من أبي تمام يرى أنه "غير منكر لشاعرين مكثرين مُتنَاسبين ومن أهل بلَدَيْن مُتقَارِبَين أن يتّفقاً في كثير من المعاني، ولا سيّما ما تقدم الناس فيه، وتردّد في الأشعار ذكره، وحرى في الطباع والاعتياد من الشاعر وغير الشاعر استعماله"(2). وحين نتحدث عن التقارب نُوردُ جانبًا لا يقلُّ شأنًا وهو الأحقاد الشخصية، فما حصل للمتنبي من "الحاتمي" و"ابن وكيع التنيسي"(3) كان مضرب المثل، حيث تأجج الحقد والحسد اللذان كان مبعثهما مكانة المتنبي الشعرية، إذ تحامل عليه كلا الرجلين في رسالتيهما (الحاتمية للأوّل، والمنْصفْ للثاني).

كان من أبرز البواعث ما عُرف بقضية (اللفظ والمعنى) بفريقيهما، يَدَّعي الأولُ الفضلَ للَّفظ باعتدادهم الشكل اللغوي الذي آثروه في بحثهم عن الجمالية، أما الآخر فنسبوه للمعنى؛ فقدموا المضمون ووجدوا فيه مزية، وما وجدوه من تشابه في الأمرين عُدَّ في نظرهم من السرقات، نذكر منهم أبا ضياء بشر بن تميم حين ذكر سرقات المتنبى.

لقد كانت رغبة واضحة عند بعض النقاد في وصف معاني المحدثين من الشعراء بالسرقة لأدنى تشابه، بل وألفاظهم أيضا، محاولين العثور على تشابه بينه وبين من سبقهم لإثبات الإدانة، وللقضاء بالتنقيص مع شعره على الأقل، وكانوا يَرَونَ في الغالب أنَّ الآخر دون الأول في معالجة فكرة ما بلُغة شعريَّة ما، ولذلك كان كلُّ تشابه بين شاعرَيْن، ولو من بعيد، يعدُّ لديهم سرقة أدبية غالبا ما كانوا يدينوها، وإلا فكثير من تلك المعاني يمكن النظر إليها من قبيل توارد الخواطر ووقع الحافر على الحافر، من مثل قول أحمد بن أبي طاهر في محاجَّة البحتري حين ادعى السَّرقة عليه: (4) [البسيط]

والشِّعرُ ظَهرُ طريقٍ أَنتَ رَاكِبُهُ فَمنهُ مُنشَعِبٌ أَوْ غَيرُ مُنشَعِبٍ ورُبَّما ضَمَّ بين الرَّكب مَنهَجَهُ وأَلصَقَ الطُّنُبَ العَالِي إلى الطُّنُب

ساهمت الخصومات بين الشعراء في إثراء جوانب السرقة الأدبية كما كان لها الأثرُ السَّيء في توجيهها، إذ تسعى قبل كل شيء إلى تجريم الشعراء، فلم يفرق بين السرقة وغيرها كالتأثر والتمثُّل...

فطن "علي بن عبد العزيز الجرجاني" الذي يربأ بنفسه، فيرفض مستهجنا اعتبار توارد الخواطر سرقة أدبية ويؤثر مصطلح "السّبق" حتى مع الشعراء الذين كثر اتكاؤهم على غيرهم فتكاثرت معانيهم في

<sup>(1)</sup> ابن رشيق القيرواني، قراضة الذهب، تح محمد عبده عزام، القاهرة - دار المعارف، 1964، ص43.

<sup>(2)</sup> الآمدي، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، تح السيد أحمد صقر، دار المعارف - القاهرة، ط4، 1992، ج1، ص56.

<sup>(3)</sup> ابن وكيع التنيسي شاعر مشهور؛ أصله من بغداد ومولده بتنيس، وكان في لسانه عجمة، ويقال له العاطس، له ديوان شعر جيد، وكتابه الشهير" المنصف للسارق و المسروق منه" الذي اتحم فيه أبا الطيب المتنبي بالسرقة الأدبية.

<sup>(4)</sup> حسن طبل، المعنى الشعري في التراث النقدي، 1964، ج1، ص382.

أشعارهم، فيؤرخ لسيرورة المعنى الشعري وحركته، والتمس عذرا فمنَع ونأى بنفسه وآخرين عن تعميم أحكام على شاعر بالسَّرقة عَدْوًا بغير تَرَوِّ ولا تمحيص، وقرَّر أنَّ الأفكار كثيرا ما تتشابه فلا حاجة للتهويل والادعاء؛ يقول: "متى أجهد أحدنا نفسه، وأعمل فكره وأتعَب خاطره وذهنه في تحصيل معنى، يظنه غريبًا مبتدعًا ونظم بيتًا، يحسبه فردًا مخترعًا، ثم يتصفح الدواوين لم يخطئه أن يجده بعينه، أو يجد له مثالا يغض من حسنه، ولهذا السبب أحضر على نفسي، ولا أرى لغيري بت الحكم على شاعر بالسرقة... إلا أنني إذا وجدت في شعره معاني كثيرة أحدها لغيره حكمت بأن فيها مأخوذا لا أثبته بعينه، ومسروقا لا يتميز لي عن غيره، وإنما أقول قال فلان كذا، وقد سبقه إليه فلان فقال كذا، فأغتنم به فضيلة الصدق، وأسلم من اقتحام التهور (1).

وهو كلام يكشف عن روح نقدية واعية بمغبَّة إصدار الأحكام عن غير بيِّنة، تبين عن نزاهة فائقة، روح أخلاقية تستبطن مسالك المعرفة في تراث العلماء المسلمين قصد إبانتها والوقوف على آثارها في تلقيها ومحاورته.

وفي هذا السياق يذكر "عبد العزيز الجرجاني" بيتا عُدَّ من السرقات، يراه هو من النظائر المتـــشاهات وهو قول المتنبى: (2) [الكامـــل]

أَأْحِبُّهُ وَأُحِبُّ فِيهِ مَلامَةً إِنَّ المَلامَةَ فِيهِ مِنْ أَعْدائِهِ فِيهِ مِنْ أَعْدائِهِ فِيه نقض لبيت أبي الشيص الذي يقول فيه (3): [الكامل] أُجدُ الملاَمة في هَوَاكِ لذيذةً حُبًّا لذكركِ فَلْيَلُمْنِي اللَّوَّمُ

لكنه سرعان ما ينسى توجسه وتحفظه ليصدر حكما صارما يقول: "وهذا أقبح ما يكون من السّرق لأنه يدل على نفسه باتفاق المعنى والوزن والقافية "(4)

تتبّع كثيرٌ من الباحثين العرب أثر هذا المفهوم الجديد من حيث الشكل، والقديم من حيث الممارسة - التناص- في الأدب القديم، والتمسوا وجوده فيه تحت مسمّيات عديدة، وأجمع القدماء على القول بالتأثر مع اختلاف مستوياته حيث وُجد "الاجتلاب"، و"الإغارة" و"الأخذ" و"السلخ"، و"الاتباع"و "النسخ" و"الإلمام"، وجاءت المعارضات، والمناقضات، والاقتباسات والتضمينات والإشارات والتلميحات، وكذلك الرموز والاستيعاب والتمثيل والاستشهاد وتوارد الأفكار والاحتذاء ... إلخ، مع اختلاف الأطر لكل حقل من تلك الحقول، وبأشكال تتدلى إلى مسافة أدنى من المصطلح الحديث، ربّما تبدو هذه المسميات القديمة أدبنا ودارت في فلكه.

<sup>(1)</sup> القاضي على بن عبد العزيز الجرحاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، المرجع السابق، ص185.

<sup>(2)</sup> أبو الطيب المتنيى، الديوان، شر: أبي البقاء العكبري، مطبعة مصطفى البابي الحلبي- مصر-،1936، ج1، ص4.

<sup>(3)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري - استراتيجية التناص، المركز الثقافي، الدار البيضاء، ط2، 1986، ص121

<sup>(4)</sup> القاضي علي بن عبد العزيز الجرحاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، المرجع السابق، ص212.

هذه المصطلحات التي سنفصل القول في أهمها وأقربها دلالة من مصطلح التناص-على غزارتها وتقارب مدلولاتها - أشبه بالمجرة تشكل في مجموعها درب التراكم التراثي الذي يكشف عن ثراء لغوي مبين، وترابط بين السابق واللاحق بين الأحداد والأحفاد. على الحفيد أن يَدين لمن سبقه ويعترف له بالفضل، فالشاعر المحاهلي ورث - مثلا - ظاهرة الأطلال المثبتة في مطالع قصائد الجاهليين، فمارس عليها انزياحا ومغايرة وتحويلا ليصل إلى نص حديد يرضيه، فلا هو أمات النص القديم، ولا طمس ملامح مدن حذف ما لم يرتضه، فالمرجعية قائمة عنده ما أنكرها وما ينبغي له، لأن عظمة الموروث النصي ضاقت به معانيه، وما وسعه إلا صياغة حديدة مغايرة لما استقر بنفسه بوعي أو بغير وعي.

سأورد مثالا يكشف مدى تألق فيه الشاعر ليُقرَّ برسوخ النص الغائب فلم يلغِهِ رغم تضمن معناه؛ فقد سعى "الحطيئة" إلى تجربة نصية حديدة مغايرة لما جاء به الأعشى من قبل.

هذه النار التي وصفت بنار الكرم عند العرب قال فيها الأعشى (1) [الطويل] ثُشَبُ لَقْرورَينِ يَصِطْلِيَانِها وَبَاتَ عَلَى النَّارِ النَّدَى وَاللَّحَلَّقُ حَاء الحطيئة فمارس مرجعية لنص يكون غائبا أو مفقودا فيقول (2): [الطويل] مَتَى تَأْتِه تعشُو إِلَى ضَوء نَارِهِ تَجِدْ خَيرَ نَارٍ عِندَهَا خَيرُ مَوْقِدِ

ليظل بيت الحطيئة يتردَّد على الألسن، بيد أنه لم يطمس نص سابقه، وإن شمل أكثر معناه، فالعلاقات السياقية وحدها التي تتحكم ببنية النص، بينما العلاقات الاستبدالية تتيح لـــه الحرية.

من خلال قراءتنا في معجم النقد العربي القديم وجد أكثر من مصطلح عدا "السرقة الأدبية" حظي بجانب من الممارسة النقدية حين تعالقت مع نصوص أخرى، سأذكر على سبيل المثال لا الحصر أبرزها في مقاربتها من المصطلح موضوع البحث- التناص- والتي تقاطعت بمعانيها معه وانبثقت من اعتماد المبدع على إبداعات الآخرين، مع اختلاف نظرة النقاد العرب في تعليل هذه الظاهرة والتفريق بين مصطلحاتها.

الاحتذاء: هو عملية فنية لها مواصفتها التي تبعدها عن المحاكاة وتقترب بها من الأحذ، كما يقول الباحث محمد عزام (3)، ومن مثال ذلك قول امرئ القيس<sup>(4)</sup>: [من الطويل]

قِفَا نَبْكِ مِن ذِكرَى حَبِيبٍ وَمَترِلِ بِسِقطِ اللَّوَى بَينَ الدَّخُولِ فَحَومَلِ السَّابِعِ عَشْرِ الميلادي هو ابن زاكور بقوله (5): [الطويل] قِفَا حَدِّثَانِي عَن مَعَانٍ وَأَربُكِ بِجزعِ النَّقا بَينَ الهِضَابِ فَانَقُعِ

<sup>(1)</sup> الأعشى، الديوان، تح عمر فاروق الطباع، دار القلم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، د ت، ص59

<sup>(2)</sup> الوساطة بين المتنبي وخصومه، عبد العزيز الجرحاني، المرجع السابق، ص185.

<sup>(3)</sup> محمد عزام، النص الغائب، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق 2001، ص 44 - 45.

<sup>(4)</sup> امرؤ القيس، الديوان، المرجع السابق، ص 8.

<sup>(5)</sup> ابن زاكور الفاسي، ديوان الروض الأريض في بديع التوشيح ومنتقى القريض، تح: محمد بن الصغير، ص185.

أقرَّ "عبد القاهر الجرجاني" الاحتذاء وحدَّه، بأن جعله منوطا بالمعنى والأسلوب يقول: "واعلم أن الاحتذاء عند الشعراء وأهل العلم بالشعر وتقديره وتمييزه أن يبتدئ الشاعر في معنى وغرض أسلوباً، ... فيعمدَ شاعرٌ آخر إلى ذلك الأسلوب فيجيء به في شعره فيشبه بمن يقطع من أديمه نعلاً على مثال نعل قد قطعها صاحبها، فيقال قد احتذى على مثاله "(1).

والواقع أن في تسمية الجرجاني مصطلح "احتذاء" فطنة، حاء به بديلا يخفف من وطأة مصطلح السرقة ليخرج به من سوء النية عند النقاد من جهة، ولاهتمامه بالمبدع من جهة أخرى. و يرى استحالة تـساوي شاعرين في تناول الموضوع الشعري الواحد، فلا بد ً أن يفترقا بخواص ومزايا وصفات يقول: "ولا يغرنّك قول الناس: قد أتى بالمعنى بعينه وأخذ معنى كلامه فأداه على وجهه فإنه تسامح منهم، والمراد أنه أدى الغرض إما أن يؤدي المعنى بعينه... ففي غاية الإحالة"(2). والواقع أن هذا الرأي يجد امتداداً له في آراء بعض النقاد الغربيين اليوم، إذ يشير "حيرار حينيت" إلى أن "التقليد التام أمر مستحيل، لأننا مهما بالغنا في تقليد نص ما، فلا يمكن أن نعيد إنتاج ذلك النص كما أنتجه صاحبه لأول مرة" (3).

استوقفت عبد القاهر الجرجاني عبارة مشهورة في مقدمة كتاب الألفاظ الكتابية لعبد الرحمن الهمذاني وهي قول العلماء: "من أخذ معنى عاريا فكساه لفظا من عنده كان أحق به"(4) وهي عبارة تفهم على ثبات المعنى الشعري، وإن فضل المتأخر على المتقدم هو زركشة المعنى وتزيينه، والعلماء أرادوا خلاف ذلك، والأحقية تكون بكشف إمكان جديد من إمكانات المعنى "فمن أين يجب إذا و ضع لفظا على معنى، أن يصير أحق به من صاحبه الذي أخذه منه، إن كان هو لا يصنع بالمعنى شيئا، ولا يحدث فيه صفة، ولا يكسبه فضيلة "(5).

يقسم عبد القاهر الجرحاني المعاني في الشعر وموقع السرقة منها إلى قسمين: عقلي وتخييلي.

1. **العقلي:** يشهد العقل له بالصحة ويتفق العقلاء على الأخذ به والحكم بموجبه. ويصفه بأنه صريحٌ معنى ليس للشعر في جوهره وذاته نصيب. وإنمّا لــه ما يلبسه من اللفظ ويكسوه من العبارة وكيفيّة التأدية من الاختصار وخلافه، والكشق أو ضده... (6)

يقول المتنبي<sup>(7)</sup>: [الكامـــل]

لاَ يَسْلَمُ الشَّرَفُ الرَّفيعُ مِنَ الأَذَى حَتَّ يُرَاقَ عَلَى جَوَانِيهِ الـــدُّمُ

فهذا معنى معقول قضى العقلاء بصحته والعارفون بالأخذ به.

<sup>(1)</sup> عبد القاهر الجرحاني، دلائل الإعجاز، مصدر سابق، ص468 - 469.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص261.

<sup>(3)</sup> شجاع مسلم العاني، الليث والخراف المهضومة، المرجع السابق، ص59

<sup>(4)</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مصدر سابق، ص484

<sup>(5)</sup> نفسه، ص483

<sup>(6)</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، مصدر سابق، ص65

<sup>(7)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج4، ص121

2. التخييلي: لا يقبل التصديق والإثبات والنفي وهو كثير المسالك.

يقول أبو تمام (1): [الخفيف]

إِنَّ رَيبَ الزَّمَانِ يُحسِنِ أَنْ يُهِ دِي الرَّزايا إِلَى ذَوِي الأَحسَابِ فَلَهذا يَجِفُّ بَعدَ الحضِرَارِ قَبلَ رَوض الوِهَادِ رَوْضُ الرَّوابِي

حين يقف الجرجاني على فكرة الاتفاق والتداخل في المعاني باحثا عن أسس هذا التداخل فيجده ضمن مستويين: اتفاق في عموم الغرض؛ كالاتفاق على مدح الرجال بالشجاعة والكرم.

واتفاق في وجه الدلالة عليه؛ ولها طرق:

المبالغة في التشبيه، كالتشبيه بالأسد في الشجاعة والبحر في الكرم.

وذكر هيئة تدل على صفة لا تتحقق إلا فيمن وُجدت فيه تلك الصفة، كالابتسام في الحرب، وهي هيئة لا تتحقق إلا فيمن كانت لديه صفة الشجاعة كقول المتنبي (2): [الطويل]

تَمُرُّ بِكَ الأَبطَالُ كَلمَى هَزيمَـةً وَوَجهُكَ وَضَّاحٌ وَثَغرُكَ بَاسِمُ

ولما كان الغرض الشعري ملكا مشاعا بين الشعراء لم يعد الاتفاق على عموم الغرض مدرجا في حيز السرقة.

أما الاتفاق في وجه الدلالة على الغرض، فإنَّ على الناظر أن يتأمله إن كان مما اشترك الناس في معرفته، وكان مستقرا في العقول والعادات، فإنَّ حكمَ ذلك -وإن كان خصوصا في المعنى- حكمُ العموم الذي تقدم ذكره؛ أي بعدم دخول السرقة عليه، لعدم اختصاصه بمعرفة قوم دون قوم، ولا يحتاج في الحكم إلى رؤية واستنباط وتأمل.

والتفاضل هاهنا إنما يقع بين الناس من طريق التأتي إليه، فهناك من يعرضه صريحا مجردا وهناك مسن يبرزه نسيجا لغويا محكم البناء وصورة فنية ترتقي من مدار المعاني المشتركة إلى المعاني الخاصة، " فأمَّا إذا رُكِّب عليه معنًى، ووُصل به لطيفة، ودُخل إليه من باب الكناية والتعريض، والرَّمز والتلويح، فقد صار بما غُير من طريقته، واستُؤنف من صورته، واستُجدَّ له من المعرَض، وكُسي من دَل التعرض، داخلاً في قبيل الخاص الذي يُتملَّك بالفكرة والتعمُّل، ويُتوصَّل إليه بالتدبُّر والتأمُّل "(3)، وهمذا يصبح التعرض له احتذاء وسرقة، ويورد نموذجا شعريا من قول البحتري (4):

فَأَفْضيتُ مِن قُرْبِ إِلَى ذِي مَهَابة أُقابِلُ بَدْرَ الأُفْق حِينَ أُقَابِلُهُ إِلَى مُسْرِفٍ فِي الجُودِ لَو أَنَّ حَامًا لَدَيْه لأَمْسَى حَاتُمٌ وَهُوَ عَاذِلُهُ

<sup>(1)</sup> أبو تمام، الديوان، المرجع السابق، ج4، ط3، ص 43

<sup>(2)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج3، ص378

<sup>(3)</sup> عبد القاهر الجرحاني، أسرار البلاغة، مصدر سابق، ص340

<sup>(4)</sup> البحتري، الديوان، تح: حسن كامل الصيرفي، دار المعارف - مصر-، ج3، ط3، 1963، ص1213

يعقب على ذلك بقوله: "فهذا كله في أصله ومغزاه وحقيقة معناه تشبيهٌ، ولكن كنَّــى لــك عنــه، وخُودعتَ فيه، وأُتِيتَ به من طريق الخِلابة في مسلك السِّحر ومذهب التَّخييل، فصار لذلك غريبَ الشكلِ، بديع الفنِّ، منيعَ الجانب، لا يدينُ لكلَ أحد، وأبيَّ العطْف لا يدين به إلاّ للمُروِّي المجتهد"(1).

وإذا كان وجه الدلالة بعيد المنال مما لا يصل المبدع إليه إلا بعد تدبر ومعاناة، وكان من دونه حجاب يحتاج إلى خرقه بالنظر، وممتنعا في شاهق لا ينال إلا بتجشم الصعود إليه، فهذا الذي يجوز أن يسدعى فيه الاختصاص والسبق وأن يجعل فيه سلف وخلف ومفيد ومستفيد، وأن يقضى بين القائلين فيه بالتفاضل والتباين وأن أحدهما أكمل من الآخر وأن الثاني زاد على الأول أو نقص عنه، وترقى إلى غاية أبعد من غايته، أو انحط إلى مترلة هي دون مترلته (2).

يعكس لنا هذا القول مشقة الإبداع في تراثنا النقدي، فالمبدع باحث عن الحقيقة، يخرق الحجب من أجلها، بحثا عن الرؤى البكر، والكلمات الحرة، مشقة تكمن في العجز عن الإضافة إلى هذه المعاني أو الوقوع تحت سلطتها.

التضمين: بتعريف البلاغيين؛ استعارتك الأنصاف والأبيات من غيرك وإدخالك إياها في أثناء أبيات قصيدتك، أي أن يضمن الشاعر كلامه شيئاً من مشهور شعر غيره، مع التنبيه إليه ما يجعل شعره يزداد حسناً وجمالاً، وذكر لفظ (مشهور)، لئلا يتّهم بالأخذ والسّرقة، كقول أبي فراس الحمداني عندما أسره الرّوم (3): [الطويل]

سَيذَكُرُنِ قَومِي إِذَا جَدَّ جِدُّهُم وَفِي اللَّيلَةِ الظَّلَمَاءِ يُفتَقَدُ البَدرُ ومن محاسن التّضمين قول سراج الدّين الورَّاق: [الطويل] تَوارَى مِنَ الوَاشِي بِلَيلٍ ذوائبٌ لَهُ مِن جَبِينِ وَاضِح تَحتَهُ فَجْرُ فَدُلُ عَلَيه شَعرُه بِظلاَمِ فِلاَمِ اللَّيلَةِ الظَّلَمَاءِ يُفتَقَدُ البَدرُ) فَذَلَّ عَلَيه شَعرُه بِظلاَمِ الثّاني كما هو ملاحظ من القصيدة المشهورة لأبي فراس.

يعتبر التضمين من أهم عوامل التطور الفني للقصيدة العربية الجديدة، ذلك أن استخدام الكثير من الباحثين له، عزز اعتباره بديلا جذريا عن التناص، فالشاعر عندما يُضمِّن كلامَ غيره نصَّهُ إنما هو دلالة على التفاعل بين أجزاء التاريخ الفكري والروحي للإنسان، وعند امتداد هذه التضمينات تبزغ أصوات آحرين لا يتكلمون بلغته ولا يربطه بهم سوى رابطة الثقافة الإنسانية (4)

<sup>(1)</sup> عبد القاهر الجرحاني، أسرار البلاغة، مصدر سابق، ص42

<sup>(2)</sup> نفسه، ص340

<sup>(3)</sup> أبو فراس الحمداني، الديوان، شر: نخلة قلفاط، مكتبة الشرق، المطبعة الأدبية – بيروت، 1910، ص93.

<sup>(4)</sup> إسماعيل عز الدين، الشعر العربي المعاصر، دار الفكر، بيروت، لبنان، ط3، 1978، ص311

وقد شكل تعريف بارت للتناص بأنه" تضمينات بدون تنصيص" قاعدة أساسية انطلق منها النقاد لربط التضمين بالتناص، ذلك لأن التضمين ألصق بتراثنا النقدي إذ يغنينا عن الاعتماد في بعض مصطلحاتنا عن الغرب<sup>(1)</sup>.

وأما الاقتباس: فهو أن يدرج الكاتب أو الشاعر كلمة من القرآن أو آية منه في الكلام تزيينا لنظامه وتفخيمًا لشأنه لإضفاء لون من القداسة على جانب من صياغة ذلك الخطاب، لما لتلك النصوص من هيبة وتقديس في ذاكرة الجماعة، وهو عند البلاغيين مرتبط بالقرآن الكريم والأحاديث النبوية، فالاقتباس، يُسمّيه ابن الأثير" التّضمين الحسن وهو " الّذي يكتسب به الكلام طلاوة، فهو أن يضمّن الآيات والأحبار النّبوية، ويكون في المنظوم مثلما يكون في المنثور.

وأما المردود فهو على ضربين:

1- ما نسبه الله ﷺ إلى نفسه، كما قيل عن أحد بني مروان إنه وقع على كتاب فيه شكاية مــن عُمَّاله "إنَّ إلينَا إِيَابَهِم ثُمَّ إِنَّ علينا حسابَهُم".

2- تضمين آية كريمة في معنى هزل، أو ما شابه ذلك من معان استنقاصية تتوخَّى السَّخف والهجاء، والتنكيت، والاستحلال والاستلذاذ، والفحش ...

والاقتباس بجميع أقسامه لا يخرج عن نوعين:

نوع يحتفظ فيه المُقْتَبِسُ بالمعنى الأصلي ولا يخرج به إلى غيره، كقول الحريري: "فلم يكن إلا كلَمحِ البصر أو أقرب، حتى أنشد فأغرب" فإن الحريري كنَّى هنا عن شدة القرب، ومثله في الآية الكريمة.

ونوع لا يحتفظ فيه المقتبس بالمعنى الأصلي بل يخرج به عنه قصد تأكيد الكلام وتقوية المعنى، والأمثلة بهذا الخصوص كثيرة، كقول ابن الرومي<sup>(2)</sup>: [الهـزج]

لَقَد أَنــزَلتُ حَاجَاتِـي بِــوَادٍ غَــيرِ ذِي زَرْعِ

فابن الرومي هنا خرج بالمعنى الأصلي المراد في الآية الكريمة فهو أرض مكة التي شرفها الله، إذ لا ماء فيها ولا نبات، فنقل الشاعر عن هذا المعنى الحقيقي إلى معنى مجازي يريد معنى آخر غير مقصود؛ وهو كناية عن الرجل الذي لا يُرجى نفعه.

وقد يكون الاقتباس من الحديث النبوي الشريف، من قول أبي جعفر الأندلسي<sup>(3)</sup>: [الرمل] لاَ تُعَادِ النَّاسَ فِي أَوْطَانِهِم "قَلَّمَا يُرعَى غَريبُ الـوطنِ" وَإِذَا مَا شِئْتَ عَيْشًا بَيـنَهُمْ "حَالِقِ النَّاسَ بِخُلْقٍ حَـسنَنِ"

<sup>(3)</sup> بدوي طبانة، السرقات الأدبية، لهضة مصر-القاهرة- 1986، ص167



<sup>(1)</sup> رباعي ربي عبد القادر، التضمين في التراث النقدي والبلاغي، رسالة ماجستير حامعة اليرموك، ص197

<sup>(2)</sup> مقتبس من الآية الكريمة: ﴿ زَّبُّنَّا إِنِّي أَسْكُنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ ﴾ سورة إبراهيم: 37

وقد يأتي الاقتباس بشكل "التلميح" وذلك عندما يتقاطع النص الشِّعري مع علم النحو، أو الحكمة أو الخطاب الفقهي ومصطلحات العلوم والفنون بشتى أنواعها، فينقل الشاعر المعنى من سياقه الأول الموجود في النص الأصلي (الغائب)إلى سياق وحداني حديد في النص الحاضر، ومثال ذلك استمداد المتنبي من علم النحو في قوله(1): [الطويل]

إِذَا كَانَ مَا تَنْوِيهِ فِعلاً مُضَارِعًا مَضَى قَبلَ أَن تُلقَى عَلَيهِ الجَوَازِمُ

فهو يقول عن سيف الدولة؛ إنك إذا نويت أن تفعل أمرًا قمت به في وقته، فصار ماضيا قبل أن تكون فيه مهلة لدخول الجوازم، وقبل أن يتصور فيه النفي، وقبل أن يقول القائل لا تفعل، أو لِيَفعَل سيف الدولة كذا وكذا.

وبين التضمين والاقتباس وشائج، تشترك في أخذ لفظ أو معنى وتنسيقه داخل النص الجديد لغايات متعددة، كالاستشهاد أو التشبيه أو التمثل أو سوى ذلك، ولا تقترب منهما السرقة لأنهما واضحان تصريحا وتلميحا، يقول د.خليل: "يظل النص التضميني دخيلا أو ثقافيا تزيينيا، ويظل المقطع التضميني أو الاقتباس هو الذي يتكلم في النص الجديد وهو الذي يشرح ويفسر "(2). وهما فكرتان تحملان ملمحا قديما لمصطلح حديث هو "التناصية"

كما يُعدِّد "أحمد الزعبي" مصطلحات الاقتباس والتضمين والاستشهاد على كونها نماذج من التناص، يستحضرها الكاتب إلى نصه الأصلي لوظيفة فنِّية أو فكرية منسجمة مع السياق الروائي، سواء كان هذا التناص نصاً تاريخياً أم دينياً أم أدبياً، ويسمَّى هذا النوع "التناص المباشر"، وهو الاقتباس بلغة النص نفسها التي ورد فيها، وضرب أمثلة من ذلك: الآيات القرآنية، والأحاديث والأشعار والقصص، أما ما يقتبِسُ بروحه أو مضمونه عن طريق التلميح أو الإشارة أو الرمز فهو "التناص غير المباشر" (3).

# المعارضة:

أن ينشئ ناظم أو ناثر نصًا على غرار نص آخر بدافع من الدوافع، يتفق معه في الموضوع أو الروح والاتجاه، ملتزمًا بالبحر والقافية وحركة حرف الروي إن كانت المعارضة في الشعر، أو مختلفا معه في شيء من ذلك، فقد يحصل التقدم والتأخر بين المتعارضين، كما يمكن أن يكونا متزامنين أو فصل بينهما زمن يسير أو طويل، أو يكونا في عصرين مختلفين، وهذا هو الأغلب الأعم في قصائد المعارضات، ولأن الاتفاق التام غير مشروط في المعارضة، فإنما حينئذ تنقسم إلى معارضة تامة إذا اتفق النصان من جميع الوجوه، وتسمى معارضة ناقصة إذا تخلف وجه من وجوه الاتفاق (4).

<sup>(1)</sup> جمال مباركي، التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، إصدارات رابطة الإبداع الثقافية، الجزائر، د.ط، د.ت، ص59. ينظر العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب، ص 734.

<sup>(2)</sup> خليل الموسى، التناص والإجناسية في النّص الشعري، مجلة الموقف الأدبي - اتحاد الكتاب العرب، دمشق - عدد 305، 99-1996، ص 82 (2) خليل الموسى، التناص التاريخي والديني - مقدمة نظرية مع دراسة تطبيقية في رواية، مجلة أبحاث اليرموك، مج13، ع1،1995، ص 169-200 (4) عبد الوارث عبد المنعم الحداد، من حديث المعارضات الأدبية، جامعة الأزهر، ص185.

علمًا بأن "التقيد بالموضوع لا يعني اتحاد الموضوعين، ولكن يعني اتفاقهما في الابحاه، فالمدح والرثاء موضوعان، بيد أن كليهما مدح، أما الأول فمدح لحيًّ، وأما التَّاني فمدح ليِّت، ومثلُ ذلك المدح والهجاء، فالأول إثبات صفات طيبة، والثاني إثبات صفات مذمومة (1). وغالبا ما تقع قصيدة على حافر أحرى، وهي نوع من إثبات الذات والقدرة على الإبداع في ظل قيود معينة، فهي تختلف عن التقليد.

إذًا هناك شروط ينبغي توافرها كلُّها أو بعضُها في المعارضات، بحيث توحي بأن هناك معارضة بين نصين، وإن لم يشر المعارض إلى ذلك، ومن النماذج التي نسوقها:

معارضة "شوقي" "البوصيري" في همزيته التي يقول مطلعها (<sup>2)</sup>: [الكامـل] وُلدَ الهُدَى فَالكَائنَـاتُ ضـيَاءُ وَفَـمُ الزَّمَان تَبسُّمٌ وَثَنَاءُ

فهي ناقصة لاختلاف الوزن لأن همزية البوصيري من، وهي قوله: <sup>(3)</sup> [الخفيف] كَيفَ تَرقَى رُقِيَّكَ الأَنبِيَاءُ يَا سَمَاءً مَا طَاوَلَتْهَا سَمَاءُ

ومن التي اختلفت فيها حركة حرف الروي، معارضة: "الحسين بن الضحاك" لـــ"أبي نواس" في قصيدته التي يقول فيها (<sup>4)</sup>: [البسيط]

دَعْ عَنكَ لَومِي فَإِنَّ اللَّومَ إِغْرَاءُ وَدَاوِنِ بِالتِي كَانَت هِيَ الدَّاءُ يقول"الحسين بن الضِّحاك" (5): [البسيط]

بُدِّلت مِن نَفَحَاتِ الوردِ بالآءِ<sup>(6)</sup> وَمِن صبُوحِك درُّ الإِبْلِ والشَّاءِ

ومما اختلف فيه الغرض والمضمون، معارضة "البوصيري" لأبي تمام في قصيدته، يقول أبو تمام [البسيط] سَلِّم عَلَى الرَّبع مِن سَلْمَى بذِي سَلَمِ عَليهِ وَشَمَّ مِنَ الأَيَّامِ والقِـدَمِ ويقول"البوصيري"(7): [من البسيط]

أَمنْ تَذَكُّر حِيرَان بذي سَلَم مَزَجتَ دَمعًا جَرَى مِن مُقْلة بِدَم

فــــ"البوصيري" في بردته "قد استوحى نبرتها الموسيقية، وقافيتها، وحركة رويها، وإطارها العام دون غرضها، من قصيدة أبي تمام الميمية أيضًا مع اختلاف الغرض والمضمون"(8).

تعددت دوافع المعارضة، إمَّا رغبة في محاكاة السابقين، أو المعاصرين، أو صنع نص يحاكي الأول الذي ملاً على الحُاكي وِجدانه، وحرَّك مشاعرَه، فغلبَهُ التأثر به وأجبره على محاكاته، بدافع الإعجاب والانبهار،

<sup>(1)</sup> إبراهيم عوضين، المعارضة في الأدب العربي، ط1، 1980، ص08

<sup>(2)</sup> أحمد شوقي، الأعمال الشعرية الكاملة، دار العودة - بيروت- ج1، ط1، 1988، ص34

<sup>(3)</sup> شرف الدين البوصيري، الديوان، تح:محمد سيد كيلاني، مطبعة مصطفى بابي الحلبي، القاهرة، ط1، 1955، ص01.

<sup>(4)</sup> أبو نواس، الديوان، شرح محمود أفندي واصف، المطبعة العمومية، - مصر- ط1، 1898، ص19

<sup>(5)</sup> موسوعة الشعر العربي، مؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، المرجع السابق

<sup>(6)</sup> الآء: ثمر شحر

<sup>(7)</sup> الديوان، ص190.

<sup>(8)</sup> محمد محمود قاسم نوفل، تاريخ المعارضات في الشعر العربي، مؤسسة الرسالة، دار الفرقان- بيروت، ط1، 1983، ص163.

وهنا يتداخل الإعجاب بالاستعانة، فقد استعان المعارض بمثاله المشهور، لتكتب له الشهرة كذلك باقتران عمله بعمل نموذجه الذي يعارضه، وكما يكون الإعجاب بنص كامل لما حَوَى من تعبير آسر، أو قافية جميلة ووزن طروب، وموسيقى رقيقة، وخيال محلق، ومعنى دقيق، يكون الإعجاب بموضوع معين، أو بغرض من أغراض الشعر، وقد تكون المعارضة بدافع إظهار البراعة والقدرة على التفنن في القول، مثلما أتيح لصاحب النموذج الأول، رغبة في التحدي والمغالبة، وإن كان عنصر التحدي والمغالبة في المنافضات أظهر منه في المعارضات.

كانت المعارضات الشعرية - لأنها أحد الحقول النقدية القديمة - مستنداً آخر ارتهن إليه بعض النقاد العرب في توافقها مع التناصية، ولكنها جاءت تالية في المرتبة بعد السرقات الأدبية، فقليلة هي الآراء اليتي تقول بالمعارضات ملمحاً قديماً للتناص، وقد عدَّها بعضهم - صبري حافظ - مشتركة مع الاقتباس والتضمين في حملها لتلك الملامح.

#### المناقضة:

هي أن يتجه شاعر إلى آخر بقصيدة هاجيا أو مفتخرا ملتزما الوزن والقافية والروي الدي اختاره الأول، ولا بد من وحدة الروي فذلك هو النهاية الموسيقية المتكررة التي تعد جزءًا من النظام الموسيقي العام للمناقضة، بقيت حركة الروي ولا بد من وحدها أيضا، وإن اختلفت في بعض النقائض كما في اللاميستين الأولى للفرزدق والثانية لجرير (1) فالشكل الشعري (الوزن والقافية)، والمضمون (المعاني) المشكل من الهجاء أو الفخر المعتمدان على الأنساب والأيام والمآثر والمثالب، يمثلان مركز دوران رحى النقائض، ولئن نشأت النقائض في حظيرة الشعر الجاهلي، واشتد عودها في ظلال (الأيام) بين القبائل، فإنما ازدهسرت وأشعلت حذوة نارها في العصر الأموي الشعراء الثلاثة الفحول: الفرزدق، وحرير، والأخطل

يقول الفرزدق في مطلع قصيدته: (2) [الكامل] إِنَّ الذِي سَمَكَ السَّمَاءَ بَنَـى لَنَـا بَيْتاً دَعَائِمُـهُ أَعَـزُ وَأَطْـوَلُ يقول جرير في قصيدته التي مطلعها: (3) [الكامل] لـن الحيّارُ كأنَّهَـا لَمْ تُحلَـلِ بَينَ الكِنَاسِ وَبَينَ طَلحِ الأَعـزَلِ

ما نلاحظه هو اختلاف حركة الروي في البيتين، فالأولى مجراها الضَّم والثَّانية مجراها الكسر، وهاتان أولى ما حمي بين الشاعرين، أما المعاني فالأصل فيها الاختلاف والتقابل، فالثاني هَمُّه إفسادُ معاني الأول فيرد



<sup>(1)</sup> أحمد الشايب، تاريخ النقائض في الشعر العربي، مكتبة النهضة المصرية، مطبعة السعادة، ط2، القاهرة، 1954، ص03

<sup>(2)</sup> جرير والفرزدق، النقائض، مطبعة ليدن، أعادت طبعه بالأوفسيت مكتبة المثنى، بغداد، 1905، ج1، ص 182

<sup>(3)</sup> نفسه، ص211

عليه؛ إن كانت هجاء زاد عليه واخترع، وإن كانت فخرا كذَّبه فيها أو فسرها لصالحه هو، أو وضع إزاءها مفاخر لنفسه وقومه (1).

ويمكننا عدَّ المناقضة مبحثا من مباحث التناص لأنَّ فيها يتجلى بناء نص لاحق على نصص سابق أو نصوص سابقة، وهو مصطلح استعمله النقاد العرب بهذا المفهوم.

تكاد تكون الصورة الاصطلاحية للنقائض تذكرنا بمثلها في المعارضات، إذ تتفقان في البحر والقافية والروي ووحدة الموضوع، وقد تكون بين أكثر من شاعرين، أما الاختلاف فيكمُن في دواعي وغايات كل فن؛ فالمعارضة داعيها الإعجاب والتقليد وغايتها التفوق والإبداع - إن حصل ذلك - أما النقيضة فداعيها الرَّدُّ والإِفحامُ وغايتها الهجاء. ويشترط أن يكون الشاعران متعاصرين في زمن واحد، حيث يُنشدُ الأول قصيدةً ويسمعه الثاني ويُنشد قصيدةً ينقض بما الأول، لكنه ليس شرطا على المتعارضين؛ فقد يعارض شاعرً في القرن العشرين شاعرًا جاهليا، وتسبغ روح الخصومة على النقائض في حين لا نجد لها أثرا في المعارضة أفي القرن العشرين مصطلحات التي تعود في أصولها إلى البلاغة العربية وإن اتجهت اتجاهاً نقدياً جديداً، فلم يبنها وبين مصطلح التناص إلا الإفصاح، حيث أدرك العرب التناص المباشر القائم على مفاهيم السرقة والاقتباس والتضمين والمعارضة بوعي كامل، كما أدركوا التناص غير المباشر ولكنهم لم يقعوا على هذا المصطلح التناص ، وإنما وقعوا على مصطلحات أخرى، لعل الإيجاء والتلميح والكناية والرمز أبرزها.

# 2- في النقد العربي المعاصر:

كان لازدهار الحركة النقدية الغربية وتنامي جهود أصحابها مؤشرٌ ضاعف طموحا عربيا في إثراء هذا المصطلح نقلا وترجمة من اللغات التي نما فيها، واتخذت تلك الجهود سبيلين:

قُصِر الأوَّلُ على معالجة المصطلح وتطبيقه في صورته المألوفة دون ربطه بالنَّقد القديم، وسعى الثاني يستقصي ملامح من النَّقد العربي في ضوء هذا الإنجاز الجديد؛ استقصاء لم يكن يمشي على الستحياء، بل كان تأثيره حَليًّا على الدِّراسَات، ممَّا حعَلَ البَاحثِين يُشيرون كثيرا إلى سوء فهم للمصطلح وطريقة تعاطيه في الثقافة العربية نظراً لاختلاف صورته عن صورة منابعه الأولى.

تَبِيَّ النقادُ العربُ مصطلحَ التَّناصِّ وعُدَّ حقيقة مُسلَّما بها عندهم، من منطلق أن امتناع وجود المبدع الأول يغيِّب النَّص - فهُما متلازمان، كما أن غياب النص يَعدِم وجود المبدع الثاني (المتلقي) الذي يثري النّص ولا يقتل أُبوَّته.

كثير من النّقاد العرب - المحدثين والدّارسين- الذين أهمّهم أمر التّناص خصوصا، والنّقد عموما- وحتّى غيرهم- يَرَون بوجود تقارب في كثير من النّقاط بين التّناص ومفاهيم ومصطلحات نقدية عربية قديمة من حيث التّعريف، والمنهجُ والآليةُ، ويرفض آخرون هذه الفكرة لاختلافهما تعريفا ومنهجا ومنهم من

<sup>(2)</sup> محمد محمود قاسم نوفل، تاريخ المعارضات في الشعر العربي، المرجع السابق، ص 14-16



<sup>04</sup>م الشايب، تاريخ النقائض في الشعر العربي، المرجع السابق، ص

أمسك العصا من وسطها فيجلُّ هذا، ويثمّن ذاك، فأي الفريقين أحقُّ بالاتباع؟

لقد أعاد أغلب النقاد العرب المعاصرين لمصطلح "السرقة" وهجا جديدا بعد أن نال حظه حين نهوضه فكرة لها ظروفها وملابساتها في النقد القديم، ساعين بآليات حديثة تبدو ممكنة لمعالجة حقل مهجور بإعادة زراعته، من هنا جاءت الحاجة ملحة لبسط الرؤى والأفكار التي ترامت على اختلاف مستوياتها، ونظر الدارسون بآليات جديدة إلى السرقات الأدبية وغيرها مما تناوله نقدنا القديم، مشيرين إليها بمنظور حداثي منبثق من النظريات الغربية تصحيحا لهذا المصطلح الذي يعد طعنا في قداسة الموروث، فسُمعت دعوات غير بعضها يرى وجود ملامح في التناصية توحي بوجود صلة مع السرقات في تراثنا العربي القديم، وبعضها الآخر عَدَّ السرقات بمعزل عن الأفكار الموجودة لدى العرب والتي تتوازى مع التناصية.

يعدُّ "محمد مفتاح" صاحب كتاب " تحليل الخطاب الشعري - استراتيجية التناص- " من أبرز من دعا إلى ضرورة التمييز والفصل بين المفاهيم القديمة والحديثة، ألقى الضوء على زوايا مهمة في صميم الفكرة - التناص-؛ من حيث علاقة المصطلح في مصادره الغربية والعربية معاً بمصطلحات مثل المعارضة والسرقة، ومن حيث الثقافة التي يجب أن يكون عليها المتناص، وكذا تفسير النص بالنص انسجاماً وتلاقياً. فقد أشار إلى وجود تداخل كبير بين التناص وحقول نقدية أخرى مثل: "الأدب المقارن"و "المثاقفة" و"دراسة المصادر" و"السرقات" مع إمكانية التطابق في بعض الملامح بين السرقات والتناصية، مؤكدا رؤيته ضرورة وجود دراسة علمية "تقتضي أن يميّز كل مفهوم من غيره ويحصر مجاله لتجنب الخلط، على أن هذا العمل يقتضي دراسة مفصلة تتناول كل مفهوم على حدّه، وتتناول الظروف التاريخية والإبستيمية التي ظهر فيها، ويؤكد على أن التناص ظاهرة لغوية معقدة تستعصي على الضبط والتقنين إذ يعتمد في تمييزها على ثقافة المتلقي على أن التناص ظاهرة لغوية معقدة تستعصي على الضبط والتقنين إذ يعتمد في تمييزها على ثقافة المتلقي يحدد الناقد محمد مفتاح التناص فيقول: " هو تعالق (الدخول في علاقة) نصوص مع نص عدث بكيفيات محدد الناقد محمد مفتاح التناص فيقول: " هو تعالق (الدخول في علاقة) نصوص مع نص حدث بكيفيات معتلفة " (2)، كما أشار إلى اتفاق المهتمين باللغة على احتلاف أحناسهم وعصورهم وأمكنتهم على نوعين من التناص هما: الحاكاة الساحرة (النقيضة) والحاكاة المقتدية (المعارضة).

وإذ يتفق مع الدارسين على أن لا قدرة للإنسان على التحرر من هذه الظاهرة، فهو يؤكد أنْ لا مناص من التناص، إذ لا انفكاك للإنسان من شروطه الزمانية والمكانية ومحتوياتهما وتاريخه الشخصي، وعدَّ تأويل المتلقي للنصوص ركيزة، فلم يغفل دور القارئ وحصافته ومعرفته بتأويلها، وألمَح إلى ما اعترى جهود الدارسين لمفهوم التناص من تحريف داعيا إلى وجوب إدراك ظروف نشأة المفهوم وأبعاده الفكرية، مع التركيز على المضمون الذي يبقى قطب العملية التواصلية، مما يجعل التناص لديه وسيلة تواصل لا يمكن أن يحصل القصد من أي خطاب لغوي بدونه.



<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص119

<sup>(2)</sup> نفسه، ص121

أشار "عبد الله الغذامي" في معرض حديثه عن مصطلح التناصية - وإن لم يذكره صراحة - حيث أعطاه بعدا ونظرة جديدة، يصحح بها ما كان الأقدمون يسمونه بالسرقات، أو وقع الحافر على الحافر بلغة بعضهم "تصحيح يعلق بتحويل الأحكام الأحلاقية السائدة والتي ألقت بضلالها، وكذا رصد ملامح القديم بأدوات جديدة؛ فالعمل الأدبي عنده "يدخل في شجرة نَسَب عريقة وممتدة تَماماً مثلَ الكائن البشريِّ فهو لا يأتي من فراغ، كما أنّه لا يُفضي إلى فَرَاغ، إنّه نَتاجٌ أدبي لغويٌّ لكل ما سبقه من موروث أدبي، وهو بذرة بحصبة تؤول إلى نصوص تنتجُ عنه "(1)، فيرى بوجود علاقة واضحة حتما بين النص الجديد والقديم، والتّعالق بين بُني النصوص حاصل والتفاعل والتأثر ضروري للكشف عن كنه النص الجديد وماهيته، إذ إن " النص يُوجِد هويته بواسطة شفرته (أسلوبه)، ولكن هذه الهوية لا تكون "بذات جدوى" إلا بوجود سياق، فالسياق ضروري لتحقيق هذه الهوية، كما أن السياق لا يكون إلا بوجود نصوص تتجمع على مر الزمن لينبثق السياق منها، وهذا يعني اعتماد السياق والشفرة على بعضهما لتحقيق وجودهما(2).

فتداخل النصوص الحديثة مع الموروث الثقافي عند "الغذامي" يتجلى في حالات، لكل حالة لها تسميتها وتعريفها؛ حالة الاختيار يمتلك الشاعر المعاصر فيها حرية التحرك إلا أنَّ ظلَّ شاعرٍ أكبر منه يبسط سلطانه عليه، وحالة الميثاق التي تبعد عن الشاعر المعاصر سلطان شاعر سابق أو تقلصه، فيعيد الشاعر إبداع النص السابق إبداعا جديدا نظهر عليه سمة الابتكار. ويرى أن النص يصنع من نصوص ومن ثقافات متعددة، وهذه النصوص تتداخل في علاقات وتتشابك خلال المحاورة والتعارض والتنافس (3).

أما "عبد الملك مرتاض" فيراوح في تصنيفه للسرقات الأدبية من الفكرة إلى النظرية، رأى فيها شبه نظرية تحتاج إلى إعادة بناء من جديد وفكرة تحتاج على إعادة صياغة وقراءة جديدتين، وعدها من أكبر القضايا النقدية التي تناولتها ألسنة النقاد القدامى، ولا يعدو مصطلح التناصية عنده سوى مفهوما جديدا لمصطلح قديم، تلقّفه النقاد العرب عن النقد الفرنسي الجديد، مشيرا إلى كونه "تبادل التأثر والعلاقات بين نص أدبي ما ونصوص أدبية أخرى، وهذه الفكرة كان الفكر النقدي العربي عرفها معرفة معمقة تحت شكل السرقات الشعرية"(4).

بعد أن قرر "مرتاض" أن تراثنا العربي ثري بنظريات، وما أقعدنا إلا التخاذل والعقوق عن الكشف عما يسكنها من أصول لنظريات نقدية غربية، تبدو الآن في ثوب مبهرج بالعصرانية، يطرح تساؤلا مهما، حاول من خلاله الربط بين "السرقات" الفكرة القديمة و"التناص" النظرية الحديثة يقول: " ما حقيقة هذه

<sup>(1)</sup> عبد الله محمد الغذامي، ثقافة الأسئلة، المرجع السابق، ص 111

<sup>(2)</sup> عبد الله محمد الغذامي، الخطيئة والتكفير، المرجع السابق، ص12

<sup>(3)</sup> نفسه، ص327

<sup>(4)</sup> عبد الملك مرتاض، فكرة السرقات الأدبية ونظرية التناص، مجلة علامات، عدد 1- ماي 1991، ط1، ص69-93

الفكرة التي ترقى إلى مستوى النظرية النقدية ؟ وهل هي معادل لما يطلق عليه السيميائيون اليوم التناص ؟ أو هي شيء يختلف بعض الاختلاف عن التناص"(1).

ينعى "مرتاض" قصور رؤية القدماء على مصطلح السرقات ووقوفهم على سطحها مستهجنا اكتفاءهم بتشريح القصيدة لإدانة السرقة على الشاعر، فانشغلوا عما أكمله الحداثيون من جهد للكشف عن جماليات النص. معلّلا – فيما يراه – وضوح الشعر العربي إلى حدّ السطحية، في بعض الأطوار –، حيث استحال عاملا أغرى النقّاد بالاشتغال بمثل هذه القضايا، وعزوفهم عن تحليل النص وتشريحه بالتفكيك، ثم إعادة التركيب للانتهاء إلى النتائج المتوخاة من دراسة أي نص على عهدنا الراهن "(2).

وفي إعادة لرؤيتها بوضوح، يربط "مرتاض" بين فكرة السرقات ونظرية التناص فيقرر أمرا مهماً في بحثه " أنّا بدون العودة إلى تراثنا النقدي العربي لمحاولة استكناه ما قد يكون فيه من بذور لمثل هذه المساءلة وسواها أيضاً كثير لا يتأتى إلا أن نُسهم في إنتاج نظرية نقدية قائمة على التحاور والتطلع إلى إثراء حقول المعرفة الإنسانية. حقاً إن النقاد العرب القدامي لم يقرروا صراحة باللفظ أمر هذه التناصية بالمفهوم العميق الذي قررته كريستيفا، ورولان بارت وجريماس وسواهم من فرسان السيميائية، بيد أن ذلك لا يمنع من البحث في الجذور النقدية العربية التي أومأت إلى بعض هذا من قريب أو من بعيد"(3).

حاول "مرتاض" أن يبسُط إلى القارئ العربي العلاقة بين مفهوم السرقة والتناص في وعي هذا التقارب "فالسرقات الشعرية في رؤيته مع التجاوز في التعبير والتسامح في التعريف؛ اقتباس خفيٌّ أو ظاهرٌ للفظ أو جملة من الألفاظ وفي سياق ما، وإعادة صياغتها في بيت واحد من الشعر غالباً "(<sup>4)</sup>.

أما "التناص" مع التسامح في التعريف والتبسيط في التعبير أيضاً، فهو الوقوع في حال تجعل المبدع يقتبس أو يضمن ألفاظاً وأفكاراً كان قد النه مهما في وقت سابق ما، دون وعي صريح بهذا الأخذ المتسلط عليه من مجاهل ذاكرته، ومتاهات وعيه. وإذا "كان السيميائيون يعتذرون للمبدعين في عملية التناص بحيث يبيحون لهم إقامة نصوص على أنقاض نصوص أخرى معروفة الصاحب، فإن الشعراء العرب-هم أيضاً يعترفون بألهم كانوا يأخذون صراحة في تقديمهم ممن تقدمهم من الشعراء أو المبدعين الآخرين" (5)، في تعريفي "مرتاض" يتضح إفادته من موروثه القديم ورؤى نقاد الغرب، ولكن لا بد أن نقرر ونضيف، أن التناص كان يتم بوعى أو بغير وعي (6).

على خطى "مرتاض" يمضي "عبد الله التطاوي" مقتفيا أثره، فيربط بين مصطلح قديم ممثّلاً في السّرقات، وحديث "التناص" في بحثه "المعارضات الشعرية...أنماط وتجارب"، يربط ربطاً متواشحاً بين المعارضات

<sup>(1)</sup> نفسه، ص71

<sup>(2)</sup> عبد الملك مرتاض، فكرة السرقات الأدبية ونظرية التناص، المرجع السابق، ص73

<sup>(3)</sup> نفسه، ص84

<sup>(4)</sup> نفسه، ص84

<sup>(5)</sup> نفسه، ص86

<sup>(6)</sup> حافظ محمد جمال الدين المغربي، التناص... المصطلح والقيمة، مجلة علامات، ج51، م13، مارس 2004، ص297

الشعرية بوصفها شكلاً نشأ – في أصله- في أحضان الشعر العمودي، والتناص كمنجَز حضاريٍّ وشكليٍّ نضج فهماً واستيعاباً مع شعر التفعيلة، وكأن "التطاوي" يضيف بوعي إلى التقارب بين المصطلحين القديم - معارضة - والحديث ممثلا في التناص - بمحاذاة الرؤية التاريخية - بعداً فنياً شكلاً ومضموناً، يمكن أن يتجلى فتوحات في قراءة النقاد بين نصين متعارضين أحدهما يستدعي الآخر وإن اختلفت أشكالهما.

نلمح ذلك في طرحه ظاهرة المعارضات فهي من منظور عصري باعتبار معاصرة الشاعر الجديد، وحديد شعره من واقع اقتحامه مدرسة شعر التفعيلة، يما لها من مقومات تجديدية تتعلق بأوزانها وتغاير قوافيها، وطبائع صورها، فريما كان "التناص" المصطلح النقدي المعاصر أقرب إلى كشف جوانب هذا النمط في موقفه من الموروث، مما يجعله قريباً إلى الأذهان، باعتبار هذا التجاوز الشكلي عما كنا نلتزمه في حديث "المعارضات" وإن كان الأمر يظل مقبولاً، لأنه لم يصل بحال، إلى درجة المغايرة بين جنسين أدبيين، فكلاهما شعر، وإن اختلفت صيغ التعبير وطبيعة التوجه بين العمودي القديم، وبين الحر المعاصر "(1).

يتكئ "التطاوي" على ما اتكأ عليه النقاد الغربيون من كون النص إنتاجاً يسهم في التناص، فيزيد العلاقة بين المعارضة والتناص- ومعهما الاستشهاد - وضوحاً، بل ويجعل هذا الإنتاج أو إعادة الإنتاج هو حوهره، حتى يعتد هما في إنتاج معنى النص ودلالته، وإلا فَلاَ قيمة هما يُعتد بها، يقول: "لا يصح الاعتداد بمنطق المعارضة أو "التّناصِ" أو حتى منطق الاستشهاد بشكل عميق، إلا إذا أخذنا في الاعتبار الاستشهاد ذاته ضرباً من ضروب إعادة إنتاج قول النص "المستشهد به"، فهو مقتبس من النص الأول (الأصل) بإدراجه في نص الاستقبال، هذا إذا كان القول "المستشهد به" يبقى بمعناه الحصري كما كان، دون أن يلحقه أي تغيير في ذاته من وجهة نظر الدال، فإن النقل الرأسي الذي يتعرض له يغيّر دليله وينتج قيمة حديدة فيترتب على ذلك تأثير على المجموع في نفس الوقت" (2).

يضيف "التطاوي" مستشرفا لحظة الإبداع التي يتخلق معها (الاقتباس)، الذي يمكن أن يمتد فيضاف إليه التناص، المعارضة، الاستشهاد، قبل ولادته مسهماً في إنتاج الدلالة سيكولوجياً وتاريخياً وفنياً، وذلك حين يقول: "وهنا يحسن البحث فيما قبل النص عن كيفية تكوُّن الاقتباس في لحظة الإبداع، أو إنجاب النص، ثم الكيفية التي يصدر بما الاستشهاد، والإطالة والإيجاء، وإدماجها في فضاء النص الذي يخرج إلى النور محملاً بما جميعاً، إن ثمة ركاماً من الصور يتزاحم على ذاكرة المبدع بمجرد شروعه في تصوير التجربة، فأمامه تجربته الخاصة، وأمامه معطيات واقعه، ومن خلفه مقومات تراث ممتد ضارب في أعماقه، يدفع إليه بالأشباه والنظائر بما لا يمنعه من حق التوقف أمامها والتأمل لمقاومتها والإفادة منها "(3).

لقد أرَّخ "التطاوي" لحركة الإبداع التي تبدأ لحظة تخلق العمل الذي يحكِّمه التفاعل المرهون بالتقارب الحاصل بين النص الأخير وما قبله من نصوص على تعددها وكثرتها لمعت أمامه وحذبه بَريقها فكان لها

<sup>(1)</sup> عبد الله «التطاوي»، المعارضات الشعرية... أنماط وتجارب، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع - القاهرة -، 1998، ص191

<sup>(2)</sup> نفسه، ص191–192

<sup>(3)</sup> نفسه، ص193

حضورها الفعلي، فالمبدع الأخير يبدأ بتحويل عناصر متفرقة ومترامية إلى كلِّ مترابط ومتماسك ومتجانس، ولم تكن هي كذلك إلا لأنَّ المبدع مارس عليها الانتقاء لجزئيات تتسق مع تجربته وتصدر باسمها مبنية على معطيات من شألها جمع أشتات متباعدة في نسق جديد له تميُّزُهُ وحصوصيتُهُ تضمن له قيمتَهُ ووظيفَتَهُ الجماليَّة وما وراءها على مستوى الأداء والتلقي<sup>(1)</sup>.

أما "حليل الموسى" فيشارك "مرتاض" في تعريفه للنص الغائب يقول: "يمتص ويتحول ويذوب ولا يعود له إلا وجود إيحائي، فإذا زاد وجوده على ذلك خرج عن حدود التناص والإبداع إلى حدود التأثر والمحاكاة والتقليد، لأن حضور الأصل يظل ملموسا وطاغيا" (2)، في حين تبدو قراءة كثير من النصوص آليات تناصية متعددة مقصودة في تعاملها مع النص الغائب.

يعتبر بعض النقاد المعاصرين أنَّ الإبداع شرطُ التناص بوصفه "لا واعيا" آخذين مقولات مدرسة التحليل النفسي المؤكِدة بأن اللاوعي هو منبع الإبداع، وحينئذ تسقط صفة الإبداع عن التناص الواعي القصدي الذي قد يبتكر أشكالا جديدة عبر آلياته المختلفة وتقنياها في التوازي أو التقاطع مع شبكة النصوص الغائبة، فهل سيكون الأدب كلُّه أو كلُّ نص إبداعيًّا؟

إذا سلَّمنا بأن كلَّ أدب أو كلَّ نصِّ هو تناصُّ كما يجزم الكثير من البَاحِثِين<sup>(3)</sup>، فإنَّ الإبدَاعَ أو الأصالة "لا تنحصر في التَّأليف بين أفكارٍ قديمةٍ أو إدخالِ بعضِ التَّعديلات على ما انحدر إليه من طُرُز فنية قديمة"<sup>(4)</sup>.

اعتبر "محمد بنيس " مصطلح التناص أداةً للقراءة الخارجية للمتن المدروس، فرصد أبرز الملاحظات النقديَّة، يتعلق الأمر بمسألة التفريق بين السرقة والإجبار في النقد القديم، كما درس البنيات اللغوية المتميزة للشعر العربي الحديث، مشيرا إلى التفريق الذي أدركه العرب القدامي بين اللغة والأسلوب من جهة، وبنية الخطاب-سواء كان بيت أم قصيدة - من جهة أخرى، حيث أنز لوا الأول مترلة السَّرقة والثاني مترلة الإجبار الذي يعد شرطا سابقا في بناء الخطاب (5).

يقترح صياغة حديدة لمصطلح التناص حيث يسميه (النص الغائب) فالنص الشعري عنده هو" بنية لغوية متميزة ليست منفصلة عن العلاقات الخارجية بالنصوص الأحرى، وهذه النصوص الأحرى هي ما يسميها بالنص الغائب...ويرى أن النص شبكة تلتقي فيها عدة نصوص، وهي نصوص لا تقف عند حد النص الشعري بالضرورة لأنها حصيلة نصوص يصعب تحديدها، إذ يختلط فيها الحديث بالقديم، والعلمي بالأدبي، واليومي بالخاص، والذاتي بالموضوعي". (6)

<sup>(1)</sup> عبد الله التطاوي، المعارضات الشعرية، المرجع السابق، ص193

<sup>(2)</sup> خليل الموسى، التناص والإحناسية في النّص الشعري، المرجع السابق، ص28

<sup>(3)</sup> خيرة حمر العين، حدل الحداثة في نقد الشعر العربي، مطبعة اتحاد الكتاب العرب، ط1، 1996، ص116

<sup>(4)</sup> أبو طالب محمد سعيد، علم النفس الفني، مطبعة التعليم العالي، الموصل- العراق، 1990، ص50- 176.

<sup>(5)</sup> محمد بنيس، الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاته، علامات، عدد 18، مجلد5، ديسمبر 1995، ص175- 208

<sup>(6)</sup> محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب- مقاربة بنيوية تكوينية، دار التنوير – بيروت-، ط2، 1985، ص251

ويرى "محمد بنيس" أن النّص "دليلٌ لغويٌّ معقدٌ، أو لغةٌ معزولةٌ، بمثابة شبكة فيها عدة نصوص. فلا نص يوجد حارج النصوص الأحرى، أو يمكن أن ينفصل عن كوكبها، وهذه النصوص الأحرى هي ما سميته بالنص الغائب، غير أن النصوص الأحرى المستعادة في النص تتبع مسار التبدل والتحول، حسب درجة وعي الكاتب بعملية الكتابة، ومستوى تأمل الكتابة لذاتها"(1).

ثم يقول: "إن أي نص يستلزم وجود نصوص أخرى سابقة عليه أو متزامنة معه"<sup>(2)</sup>، وهو بهذا يفصل بين تداخل النصوص والسرقات الشعرية، والمعارضات فالنص المتداخل معه يقصد به النص الغائب والنص صاحب التداخل النص الراهن أو الحاضر.

ويقترب رأي "إبراهيم رمَّاني" مع رأي "محمد بنِّيس" السابق لتعريف مصطلح التناص حيث عرَّفه بأنه" مجموعة النصوص المستترة التي يحتويها النص الشعري في بنيته، وتعمل بشكل باطني عضوي على تحقّق هذا النص وتشكل دلالته"(3).

ويبيّن "صبري حافظ" علاقة النصوص مع بعضها من جهة، وارتباطها بالعالم وبالمؤلف الذي يكتبها من جهة أخرى، داعيا إلى التخلي عن أغلوطة النص المستقل التي تتبناها بعض المدارس النقدية والتي تصور إمكانية أن يصبح النص عالما متكاملا في ذاته، مغلقا عليها في الوقت نفسه وهي إمكانية معدمة إذا ما أدخلنا المخال التناصي في الاعتبار، وإذا ما اعتبرناه مجالا حواريا في الوقت نفسه" (4)، ولإدراك كيفية تفاعل النصوص، حث على فهم النَّص الذي يتعاملُ مع غيره ويفضُّ مغاليق نظامه السابقة؛ يحاورها ويصادر عليها، يدحضها، يعدلها، يقبلها، يرفضها، يسخر منها، أو يشوهها (5)، وهو باستيعابه لها يشكل ما يشبه الترسبات الأركيولوجية (6) التي تعاقبت عليه دون وعي منه أو من مؤلفه. تتحول هذه الترسبات الكثير منها مع مرور الوقت إلى مصادرات وبديهيات ومواصفات أدبية يصعب إرجاعها إلى مصادرها أو حتى تصور أن ثمة مصادر محددة لها، لأن هذه الأخيرة قد ذابت كلية في "الأنا" التي تتعامل مع النص كاتبةً أو قارئةً أو ناقدةً"، هذه الأنا ما هي في الواقع سوى مجموعة متعددة من النصوص الأخرى ذات شفرات لا نهائية، أو بالأحرى مفقودة الأصول قد ضاعت مصادرها.

التناص عند "صبري حافظ" ليس مجرد دراسة للمؤثرات أو علاقات التأثير والتأثر بين الأعمال والنصوص الأدبية، بل تتماهى شبكته مع اتساع لتحتوي كل الممارسات "المتراكمة وغير المعروفة والأنظمة الإشارية والشفرات الأدبية والمواصفات التي فقدت أصولها وغير ذلك من العناصر التي تساهم في إرهاف

<sup>(7)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص58، يحيل إلى16 Roland Barthes S Z p: 16



<sup>(1)</sup> محمد بنيس، حداثة السؤال، المركز الثقافي العربي: بيروت - لبنان-، ط2، 1988، ص85

<sup>(2)</sup> نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(3)</sup> إبراهيم رمَّاني، النص الغائب في الشعر العربي الحديث، مجلة الوحدة العدد 48، 1988، ص...

<sup>(4)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص58.

<sup>(5)</sup> نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(6)</sup> الأركيولوجيا، مصطلح "علم الآثار" يعني بدراسة حضارات شعوب بائدة.

حدة العملية الإشارية التي لا تجعل قراءة النص ممكنة، ولكنها تؤدي إلى بلورة أفقه الدلالي والرمزي أيضا"(1).

وحسب "صبري حافظ" فالنص "لا ينشأ من فراغ ولا يظهر في فراغ، لذلك آثر استبدال ثنائية "الإحلال والإزاحة"بــــثنائية "الغياب والحضور" لأن النص يظهر في عالم مليء بالنصوص الأحرى ومن ثمة فإنه يحاول الحلول محل هذه النصوص أو إزاحتها من مكالها، فقد يقع النص في ظل نص أو نصوص أحرى، وقد يتصارع مع بعضها، لأن النص "الحالَّ" قد ينجح في إبعاد النص "المزاح" أو نفيه من الساحة ولكن لا يتمكن أبداً من الإجهاز عليه كلية أو من إزالة بصماته عليه"(2).

يتساءل "حميد لحمداني" عن كيفية انبناء النص وكيف ينشط التفاعل بين النصوص المضمومة فعل التدليل؟ إذ لا يهم أن تكون النصوص السابقة قد دخلت إلى النص الحالي باعتبارها تنتمي إلى سياق معروف سابقاً، بل يهمنا أكثر أن نعرف كيف أصبحت لها أدوار جديدة في سياق النص الحالي، وما هي ردود الفعل التي يتخذها القراء إزاء هذا التداخل الحاصل في البنية النصية (3)

لا يمكن عزل النص عن سياقه التاريخي، واستدعائه على أنه مجرد بنية حديدة تثمر في سياق النص الحاضر؛ أمر يجعل رؤية التناص مُبتَسَرة، لأنه كما عرفنا أن التناص لا يُحيي فقط النص الحاضر، بل في تعالقه يضيف إلى سياق الغائب مما لم يتنبه له نقاده في زمنه وهو كامن، والنص الغائب مَثله مثَل النطفة المخصبة لا تثمر في سياق حديد إلا إذا امتلكت أساب خصوبتها في بيئتها. فكيف نغفل تاريخياً - مثلاً سياق الشعر الجاهلي النفسي والاحتماعي و... وأنا أستدعيه لنص معاصر ؟

أما "رجاء عيد" فيدعو إلى ضرورة التحليل المتأني لما يعرف تحت مصطلح السرقات لأن ذلك سيزيل ضبابًا كثيفا تتغيم بسببه حُدودُ المصطلح ومَدى صحَّبه، ربَّما تنتفي تلك الرّبية التراثية تجاه النصوص، لا لنقع في خطأ النقد القديم تحت مصطلحه السابق "السَّرقة"وإنما نتبع تحولات لتلك النصوص واستكشاف قيم تحركها وتوظفها وما تضيفه في إعادة إبداع جديد وتشكيل مخالف (4).

وقد حاول "محمد عبد المطلب" في دراسة جادة عن "التناص عند عبد القاهر الجرجاني" إعادة قراءة النقد العربي القديم بحثا عن الحداثة النقدية في نصوصه، رأى من خلالها أن للتناص جذر لغوي لم تتوافر له جذور اصطلاحية تميمن على المعاني المشترك في تناولها؛ التناصية، النصوصية، تداخل النصوص، وأن إثارة هذه المسألة في الدرس الغربي كانت قريبة في مقدماتها مما كان عليه الأمر في الدرس العربي القديم وهو يومئ إلى أن النقد العربي كان الأسبق إلى التنبه لهذه الظاهرة، ويقول إننا نجد مؤيدات لتداخل النصوص وتفاعلها في التراث النقدي العربي، كما في الاقتباس، والتضمين، والتلميح، والتوليد... وغيرها

<sup>(4)</sup> رجاء عيد، النص والتناص، مجلة علامات، عدد 18، مجلد5، ديسمبر1995، ص175- 208



<sup>(1)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص59

<sup>(2)</sup> صبري حافظ، التناص وإشارات العمل الأدبي، مجلة البلاغة المقارنة - ألف، عدد 4، 1984، ص 11.

<sup>(3)</sup> حميد لحمداني، التناص وإنتاجية المعني، مجلة علامات- النادي الأدبي بجدة، مج10، حوان 2001، ص74

ومما أثاره "محمد عبد المطلب" وعدَّه سببا مهما هو الحضور الأسطوري المكثف في النص الحداثي الذي استدعى وجود نظرة تكشف عملية التداخل بين النصوص، كانت الأساطير باعثا على ذلك، تداخل من شأنه أن يثمر (إنتاجية) يتلمس لها آثاراً لها في تراثنا النقدي، وهي- الإنتاجية على هذا النحو- تمثل عملية استعادة لمجموعات من النصوص القديمة، في شكل خفيٍّ أحياناً، وجليٍّ أحياناً أخرى، بل إن قطاعاً كبيراً من هذا الإنتاج الشعري يعد تحويراً لما سبقه"(1)، مؤكدا أن الإبداع لا يتم له النضج الحقيقي إلا باستيعاب الجهد السابق عليه، وهذا جوهر عملية التناص.

ويعتبر "محمد عبد المطلب" الارتداد إلى الماضي أو استحضاره، من أكثر الأمور فعالية في عملية الإبداع، وهنا قد يحدث تماس – أو بالضرورة سوف يحدث تماس – يؤدي إلى تشكيلات داخلية، قد تميل إلى التماثل، وقد تنحاز إلى التخالف وقد تنصرف إلى التناقض، وفي كل ذلك يكون للنص الجديد موقف محدد إزاء هذا التماس، ومن ثَمَّ تتجلى به إفرازات نفسية مميزة تتراوح بين الإعجاب الشديد، والرفض الكامل، وبينهما درجات من الرضى أحياناً، والسخرية أحياناً، إلى غير ذلك من ظواهر المعنى الشعري التي تدخل دائرة "التناص"على نحو من الأنحاء"(2).

وهكذا يظل التناص ذلك المصطلح الذي تشابهت رؤى النقاد العرب ومفاهيمهم حوله، مما جعلهم يخلصون إلى تعاريف متقاربة له، صبّت في مجملها في كونه تعالق السابق مع اللاحق حدَث بكيفيات مختلفة، فهو الظاهرة اللغوية المعقدة التي تستعصي على الضبط والتقنين، يملك من المؤشرات ما يجعله يكشف عن نفسه ويدل القارئ للقبض عليه انطلاقا من مرجعيته التي بني عليها.

احتفى نقادنا العرب المعاصرون بالتناص، كما تمثلوه من كتابات أمثالهم من أعلام الغرب كما تمثلوه من كتابات أمثالهم من أعلام الغرب كما تمثلو وبارت وريفاتير وأنجينو وغيرهم، وراح جمع منهم باحثا عن جذوره في تراثنا محاورا هما شكلاً ومضموناً، تنظيراً وتطبيقاً؛ رؤى التناص المعاصرة، كان حَنىَ ذلك بحوثا مهمّة أثرَت الساحة النقدية رغم اختلافهم فيما بينهم طرحاً وفهماً.

وجدوا في المصطلح من حيث هو "مفاهيم" تقارباً كبيراً مع الطرح القديم لمصطلحات؛ الاقتباس والتضمين والمعارضة وتداول المعاني، وما يدخل في باب السرقات من أفكار؛ التوارد وتكافؤ المتبع والمبتدع، كما ألفوا في مصطلح التناص ما من شأنه أن يفعّل نصوصاً قديمة ويعيد إليها الحياة بعد موتما في الذاكرة الجماعية، أو بالموت في كتب من أنزلها من القدامي لعدّها من المسروقات، فطفقوا يحللون هذه النصوص المعائبة متوسّلين بمنظومة الاستدعاء النصي ويكتشفونها في النصوص الحاضرة لبنات تسهم في إنتاج ما لا حصر له من الدلالات كدأب "عبد الله الغذامي"، "محمد عبد المطلب" تنظيراً وتطبيقاً.

<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، التناص عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة علامات في النقد، ج3، مج1، النادي الأدبي، حدة، 1992، ص54 (2) نفسه، الصفحة نفسها



بقي مصطلح التناص فردًا عند الغربيين وإن تعددت دلالاته النقدية وطُوِّرت مفاهيمه، في حين لم يتفق النقاد العرب المحدثون على مصطلح واحد لهذه النظرية، واختلافهم ليس مبعثُه انبعاته من الغرب؛ إنما يعود إلى انتماءاتهم الفكرية الثقافية وتنوع إطلاعهم عليه في لغات عديدة، فلم يقدروا على استيعابه أو فهم لغته وطبيعة أدبحا... فتمخض عن ذلك وجود التعدد في المصطلحات؛ منها النص السابق واللاحق، والمفقود والموجود، والظل والمتخيل والغائب، والمقترح، والنص المضاد، والنص الظل.

لقد أثبتت نظرية التناص عند أهلها تقارب حدود المصطلح بينهم حتى تجانس في كثير من الأحيان لدى عدد كثير منهم ومثله هي آلياته... أما أمر "التناصية" لدينا فهو غاية في التعدد لبواعث ترجع إلى الاستيراد العشوائي للمصطلح، وفهمه فهما متغايراً ممن ترجَمه، وكذلك هي آلياته، فتعدَّد اسمه وتعددت ترجماتُه، وظهر تفاوت في فهمه وتعدد تسمياته وتسمية آلياته من عني بهذه النظرية، ربما لحاجة في نفوسهم قضوها، ربما يستقرون يوما ويطمئنون إلى كلمة سواء بينهم تستلهم ما ناقشه أجدادهم، على الرغم من إنكار الغرب لصنيعهم.

# الفصاراتاني

# التناص وأليات اشتغاله

- نهمید

أولا: التناص ومستوى تعامله مع النص

ثانيا: أليات التناص

ثالثا: مظاهر التناص وقوانينه:

1- مظاهر التناص

2- قوانين التناص:

أ- عند كريستيفا

ب – عند محمد بنیس

رابعا: معادرالتناص

خامسا: مستويات التناص

سادسا: مؤشراته وظائف التناص

سابعا : أشكال التناص

# التناص وأليات اشتغاله

#### تههید:

يعد التناص من حيث من الناحية الإجرائية الأداة الخاصة بالكشف عن نفسه في النص المدروس، يكشف عن آلياته التي اشتغل فيها أو بحا النص عند إنتاجه، ليتحوّل إلى مفهوم إجرائي يعتمد على حصافة القارئ (الدارس، الناقد) ومرجعياته - مصادره السابقة على القراءة - ووعيه لكي يصل إلى دلالاته ولن يتأتى ذلك كله قبل أن يكون الدارس واعيا متخذا موقف المفسر، الشارح أو المؤول له (1)، ومع بلوغ التناص شأوا بعيدا في التطبيق والممارسة، نشأت الحاجة إلى صياغة معاييره في نظرية صارمة تساعد في استيضاح الأمر، وعلى الخصوص في مسألة تثبيت حدود ينتفي بدولها الإبداع نفسه.

وقف جمع من دارسي التناص على حقيقة مؤداها؛ أن القبض على بنية عمل أدبي لا تتم إلا من حلال علاقته بالبنى الأصلية السلفية بين النّص الغائب والنصّ الماثل (الحاضر)، إذ من الوهم الاعتقاد ببكورية الأثر أو ببنية عذراء للعمل الأدبي، فمتى سمعنا بميلاد تم بلا مخاض؟ ثم متى كان بإمكان أديب لم يسمع بنصوص مذ خلق، يتحفنا بنصوص نَصِفُها بالإبداع؟ فهذه العلاقة وجب تحديد معناها ودرجاها ونوعيتها أو طبيعتها بخاصة.

# أولا: التناص ومستوى تعامله مع النص:

سعيا إلى سبر أغوار النص الأدبي واستكناه دلالاته وتفاعلاته الخارجية والداخلية، يتوسل الناقد أو القارئ أو المحلل بمفاهيم حين مقاربته له، يرصد من خلالها عملية التثاقف والحوار بين الحضارات والثقافات الإنسانية في شتى المحالات الفكرية والفنية والأدبية، ويستنطق السُّنن اللغوية والبنى العميقة، لأن النص مهما كان فهو شبكة من التفاعلات الذهنية، ونسق من المصادر المضمرة والظاهرة التي تتوارى خلف الأسطر وتتمدد في ذاكرة المتلقي.

يشتغل التناص على مستوى الإنتاج كما يشتغل على مستوى الفحص والدراسة ضمن آليات لا تبدو ظاهرة للعيان، تعتمد نوعية الترابط والتداخل الحاصلين بين النصوص المتناصة على (مستوى الإنتاج) أو اعتمادا على النص نفسه على (مستوى الفحص) القائم على القراءة وعلى المستويين معاحيث يتطلب وعيا وتراكما معرفيا وبصيرة ثاقبة من لدن القارئ. وما دام النص لا حياة فيه قبل القراءة، فهو مشروع قابل للبعث، ولا يكون التناص أثناء الفحص إلا كفيلا بإحيائه؛ يدفع النص لتشكيل معنى بإظهار تناصاته مع نصوص أحرى، فتكون القراءة التناصية إحدى أدوات جماليات التلقى.

لا يمكن لناقد طمسُ مذهب أو ثقافة تعامَل معها أحد المبدعين فتحكَّم في تلابيب سياقها، ومكَّن نفسه من ممارسة انزياحاته وحده؛ فينتقل –على مراحل– من النَّص المفقود إلى الموجود في كدٍّ، كانت هذه

<sup>(1)</sup> داود سلمان الشويلي، الذئب والخراف المهضومة، دار الشؤون الثقافية العامة - بغداد-، ط1، 2001، ص09



الممارسة -الآليات- التي عهد إليها شعراء ونقاد، تنطلق من ذواتهم المبدِّعة إلى الإرث النصي، وقد تتشبث به ليصبح موجودا حين تتوقف تلك الآليات عند النص المتخيل. وقد أُخذت هذه الآليات اتجاهين:

- 1. الاتجاه الخارجي: يتمثل في ثقافة المبدع التي تفِدُ إليه في كل زمان ومكان، وما عليه هو إلا أن يتكيف معها بأخذه ما يتزود منها وما يمكنه من تشكيل صوره ولكن مع إضفاء اللمسة الجديدة عليها. يندرج تحت هذا الاتجاه نوعان من التناص:
- التناص الداخلي: هو حوار يتجلى في (توالد) النص و (تناسله)، وتناقش فيه الكلمات المفاتيح أو المحاور، والجمل المنطلقات والأهداف، والحوارات المباشرة وغير المباشرة. فالشاعر أو الكاتب-وهو ينتج نصه إما أن يعيد إنتاجاً سابقاً له بصورة معينة، أو يعيد إنتاج ما أنتجه غيره، وفي النهاية ليس هو إلا معيدا لإنتاج سابق في حدود من الحرية، سواء أكان ذلك الإنتاج لنفسه أو لغيره (1)، يبيح المفهوم للنّاص إشهار قانون الاختلاف والمغايرة ليُقوِّض بناء نصه الموجود؛ مثلما فعَل بالنصوص السابقة.
- أما التناص الخارجي فهو حوار بين نص ونصوص أحرى متعددة المصادر والوظائف والمستويات. واستشفاف التناص الخارجي في نص عملية ليست بالسهلة، وعلى الخصوص إذا كان النص مبنياً بصفة حاذقة، ولكنها مهما تسترت واختفت، فإنما لا يمكن أن تخفى على القارئ المطّلع الذي بإمكانه أن يعيدها إلى مصادرها، فإن هناك نصّاً مركزياً يتجلى في النصوص السابقة، ونصوصاً فرعية تتمثل في النصوص اللاحقة.

وقد تنخَّل الشاعر الجاهلي من قصائد من سبقه وشكَّلَ نَصَّا جديدًا لهُ من صُورِه، أو مِن الذين اقتفى أثرهم من شعراء عصره، على حدّ ما عرضه الجرجاني في فهم اللغة واستدعاء ما يحتاجه للقيام بعملية تحويل تنفتح على نص إبداعي جديد مرتبط بالجذور<sup>(2)</sup>، وقد أشرنا إلى موقف لشعراء جاهلية في هذا الشأن مَثَلُ ذلك؛ تذمُّر عنترة في مطلع معلَّقته من كثرة النُّصوص السَّابقة لَهُ.

ومعنى هذا أن التناص إن يكن داخلياً أو خارجياً، وفي كلتا الحالتين، فإنَّه من المبتذل أن يقال في الأول إنَّ الشاعر أو الكاتبَ يمتص آثاره السَّابقة أو يُعيدُ كتابتَهَا أو يُحاورها ويتجاوزَها، كما أنه من المبتذل أن يقال إنَّه يمتصُّ آثارَ الآخرينَ أو يُعيدُ كتابتها أو يحاورها أو يجاوزها، بل يجب موضعة نصه أو نصوصه مكانياً في حريطة الثقافة التي ينتمي إليها، وزمانياً في حيز تأريخي معين "(3)،

لقد تبين حازم القرطاجيني أمر إدراك الشاعر للإرث السابق، ولجأ إلى المعارضة والمناقضة والاحتلاف، ومارس الانزياح بكسر الجانب الدلالي فضلا عن اللغوي، ووصل إلى أحكام جعلته يترل الشعراء منازلهم، يقول: " ففصلنا الشعراء من أهل الجاهلية والإسلام، والمخضرمين، فنــزَّلناهم منازلهم واحتججنا لكل شاعر

<sup>(3)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المرجع السابق، ص



<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص 124-125

<sup>(2)</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، المرجع السابق، ص93.

بما وحدنا لــه حجَّة وما قال فيه العلماء"(<sup>1)</sup>.

2. الاتجاه الداخلي: يمثل التناص الذاتي في نظرية التناص؛ يتم فيه التفاعل مع نصوص المنشئ ذاته لغة وأسلوباً ونوعاً، سواء أكانت قديمة أم محدثة جديداً، يحس المنشئ أن نصه ما زال ظلاً لنصوص سابقة، فينكفئ عن نصه الموجود ويمارس عليه عملية انزياح وتغيير مماثلة ومخالفة لتنتهي فيه التَّجربة النصية الإبداعية إلى شكل راق يحدث فيه الاختلاف في الشكل الخارجي.

يعزِّزُ التناصُّ الذاتي فكرةَ إلغاء نصُوصِ الآخرينَ، على أَنْ يمارس بحربةً حديدةً تنطلقُ من نُصُوصه الموجودة، يتحول المنتج فيها ليصبح متلقياً يمارس على نصّه سلطةً مطلقةً لإيجاد نصِّ آخر متخيَّلٍ يرضاه؛ فالخارجي عام والداخلي مقيد<sup>(2)</sup>، وكلاهما يشكل تفاعلاً نصياً حُرَّا يثري التجربة النَّصية الجديدة، من دون أن يمسَّ بقداسة النُّصوص السَّابقة فيَهْدمَ أَبُوَّهَا حسب مذهب بعض الغربيين.

إنَّ تفاعلا هذا شأنه هو جزء أصيل من التناص الذاتي في نظرية التناص في مراحلها المتعددة التي حددها للإنتاج النصي. فلديها ما عرف بالقبلية والبَعْدية؛ أي لديها ما قبل النّص، والنّص، وما وراء النص؛ وما فوق النص، وما تحت النص، وما بين النص،.. والنص المفقود والنص الظل؛ والنص المسكوت عنه أو الغائب، والنص المبدَّد؛ والنص السابق واللاحق وغير ذلك من المصطلحات التي عرفها الغرب<sup>(3)</sup>.

ويعدُّ التَّناص الذاتي أقصى ما انتهت إليه التناصية، فالنَّاص يمارس عملية تفكيك نصه ليعيد تركيبه، وهذا يشبه ما عند الشعراء الذين أشرنا إليهم وعند أمثالهم، وكيفية ممارسة المنشئ لنصه تتم بانتقاله من مرحلة إنتاج للنصوص السابقة إلى مرحلة الإنتاج الأخيرة، مثله في هذا مثل القارئ في نظرية التناص التي حاولت أن تجعله يملك النص ويدرك بنيته في جمله؛ يما تحمله من علامات وشفرات؛ في حين أغفلت رصد موقف المنشئ؛ لاكتفائها بالتفاعل النصي الداخلي والخارجي، وبالتفاعل الذاتي في شكلين أفقي وعمودي على المستوى العام والخاص. ويكفي المنشئ أنه قال النص، فلا أبوة له (4).

<sup>(1)</sup> ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، المرجع السابق، ص 23- 24.

<sup>(2)</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي (النص والسياق)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء- المغرب- ط2، 2001، ص 98-94

<sup>(3)</sup> جيرار جينيت، طروس على الأدب، تر: محمد خير البقاعي مجلة الموقف الأدبي ص128. وانفتاح النص الروائي، المرجع السابق، ص93–100

<sup>(4)</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، المرجع السابق، ص62-63. وانفتاح النص الروائي، المرجع السابق، ص123- 126.

# ثانيا: أليات التناص:

لم يكن التناص وليد الصدفة البحتة، بل وحدت هناك آليات تحكمه، تشير إلى طبيعة ورود الإشارة الموروثة بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، مثل ورودها بالاسم المباشر، أو الكنية، أو اللقب ...إلخ، وقد كانت هذه الآليات موضع اهتمام العلماء العرب القدامي، وخير دليل على ذلك هو عملية الحكم بين النصين التي كان يقوم بها ابن رشيق؛ حيث كان ينظر في أيّهما أكثر إحادة في المعاني ولو كان متأخرا عن خصمه، سواء أكان ذلك من خلال اختصاره للنص إن كان فضفاضا أم من خلال بسطه وتمطيطه إن كان عكس ذلك، من هنا جاءت آليات التناص كما رصدها ابن رشيق (1) وأقرها المعاصرون.

"محمد مفتاح" واحد من بين أولئك الباحثين المعاصرين الذين وضعوا تلك الآليات والتقنيات النصية للتناص تشتغل على الجانب العملي للنص، وهو الذي اتخذ من التداعي بقسميه (التراكمي والتقابلي) آلية من آليات التناص تتحكم في كل عملية تناصية، حيث اعتمد أدوات إجرائية في تحليل النصوص الشعرية والتي يمكن تصنيفها في مجال السيميائية الأسلوبية.

فقد صنف هذه الآليات وفقا لدراسات غربية مع الإضافة والشرح ولخَّصَهَا فيما يلي: (2)

1. التمطيط: ومعناه الإطناب والإسهاب في اللفظ والمعنى، ولا يقصد الممل منه، يبسط النص من خلال التداعي الذي يسيطر على الكاتب المحتذي وهو يختزن في ذاكرته النص النموذج، ويحصل في أشكال عديدة منها: (الجناس بالقلب والتصحيف) والشرح والتكرار والاستعارة، والآلية الثانية هي الإيجاز وأهم أشكالها الإحالة (3)، ويقوم من خلال هذه الآلية النص اللاحق بإضافة مقاطع للنص السابق دون مساس بجُمله أو مقاطعه الخاصة.

فالشاعر قد يلجأ إلى وسائلَ متعدِّدة تنتمي إلى هذا المفهوم، فقد يجعل البيتَ الأوَّلَ محورًا، ثم يبني عليه المقطوعة أو القصيدة، وقد يستعير قولا معروفا ليَجعلَه في الأوَّل أو في الوسط أو في الأخير ثم يمطِّطه ويتقلب به في صياغة مختلفة.

أ- الجناس بالقلب والتصحيف، أما جناس القلب: "فهو ما اختلف فيه اللفظان في ترتيب الحروف، بين لفظتي "كَفَّيه في مَا بَينَ كَفَّيه"، وأما الجناس بين لفظتي "كَفَّيه في أَطلَق مَا بَينَ كَفَّيه"، وأما الجناس المصحّف: فهو " ما اختلف اللفظان من حيث التنقيط، وتشابها في الشكل بحيث لو زالت النُقَط لم يتميّز



<sup>(1)</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة ، المرجع السابق، ج2، 292.

<sup>(2)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص125.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه، ص125

أحدهما عن الآخر؛ بين " يَحْسَبُونَ - يُحْسِبُونَ"، وفي قوله ﷺ: ﴿ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ (1)

وبين "المغتر- المعتز"وذلك في قول الشاعر البحتري: (2) [الطويل]

وَلَم يَكُنِ اللَّهَ إِنَّا سَرَى لِيُعجِزَ وَالمُعتَزُّ بِاللَّهِ طالِبُــة

فقد لجأ الشاعر إلى وسائل متعددة تنتمي إلى هذا المفهوم، فقد يجعل البيت الأول محورًا ثم يبني عليه المقطوعة أو القصيدة وقد لا يستعير قولا معروفا ليجعله في الأول أو في الوسط أو في الأخير ثم يمططه في صيغ مختلفة (3),

الاستعارة: قد تكون أكثر دقة في التعبير من الحقيقة وأشد وقعا لما تحتله من حيز مكاني وزماني أكثر من غيرها فهي تقوم بدور جوهري في كل خطاب بما نَبتُه في الجمادات من حياة وتشخيص؛ لأنها تبعث الحياة في كل الأشياء خاصة إذا كان الخطاب شعريا، حيث تنقل المجرد (المنية) إلى المحسوس (الحيوان)، ومنها قول الشاعر أبي ذؤيب الهذلي: (4) [الكامل]

وَإِذَا المَنيَّةُ أَنشَبَت أَظْفَارَهَا أَلفَيتَ كُلَّ تَمِيمَةِ لاَ تَنفَعُ

وقد كان بإمكانه القول: المنية مؤلمة مؤثرة ويكون قوله موفيا للمعنى.

والاستعارة أنواع: التصريحية وهي ما صُرِّح فيها بلفظ المشبه به دون المشبه، أو ما استعير فيها لفظ المشبه به للمشبه، ومثالها قـوك ﷺ: ﴿ الْرَّكِتَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى المشبه به المشبه به أو المستعار منه، حتى عاد مختفياً مَرمُوزًا له بذكر شيء من لوازمه دليلاً عليه بعد حذفه، مثال ذلك قوله ﷺ: ﴿ وَلَمَّاسَكَتَ عَن مُوسَى ٱلْغَضَبُ أَخَذَ ٱلْأَلُواَحَ ﴾ (6).

ب- التكرار: ويكون على مستوى الأصوات والكلمات والصيغ متجليا في التراكم أو في التباين.

ت الشكل الدرامي: يولِّد الصراع في القصيدة توتُّرات عدةً بين كل عناصر بنية القصيدة وظهرت
 في التقابل والتكرار، مما أدى إلى نمو القصيدة فضائيا وزمانيا.

ث- أيقونة الكتابة: ما يمكن تسميتها بأيقونة الكتابة تلك الآليات التمطيطية التي ذكرت سابقا، ومن هذا المنطلق فإن تقارب الكلمات المتشابحة أو تباعدها وارتباط المقولات النحوية ببعضها في اتساع فضائها الذي تَحتلُّه أو ضَيْقه، أشياءٌ لها دلالتها في الخطاب الشعري.



<sup>(1)</sup> سورة الكهف: 104

<sup>(2)</sup> البحتري، الديوان، المرجع السابق، ج1، ص215

<sup>(3)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص126

<sup>(4)</sup> عبد الستار أحمد فراج، شرح أشعار الهذليين، راجعه محمد حامد شاكر، مطبعة المدني، ج1، ص 04

<sup>(5)</sup> سورة إبراهيم: الآية 11

<sup>(6)</sup> سورة الأعراف: الآية 104

كيفما كانت طبيعة النواة ومقصدية الشاعر فإن هذه الآليات هي أساس هندسة النص الشعري، فإذا قصد الاقتداء فإنه يمططه مادحا، وإذا أراد السخرية قلب مدحَه ذمًّا بالكيفية نفسها<sup>(1)</sup>.

2. الإيجاز: وهو مقابل التمطيط والإطناب؛ عملية سردية يمكن تسميتها بالملخص، كالإحالات التاريخية التي نجدها في القصائد، فكما ينشر الكاتب النص فإنه كذلك يلخصه ويختصره عما كان عليه من قبل عن طريق الإشارات والتلميحات الدالة كالإشارات التاريخية المشهورة والإيجاز سرد في عدد من المقاطع يختصر أياما وشهورا وسنوات دون تفصيل أحداث أو التفات إلى أحداث إلى حرفيتها و"أن يستقصي أجزاء الخبر ليضرب به المثل متتالية مرتبة حيث يسرد واقعة تاريخية وهي محاكاة تامة أو يقدم معالم ذات مغزى".

هي إذًا الآلية التي من خلالها يكون التناص؛ إمَّا تمطيطا عن طريق الشرح والتفسير الذي تتداخل فيه النصوص بصورة واضحة، وإما أن يكون تلخيصا من خلال الإيماءات إلى حوادث مشهورة تاريخيا وهو هنا إرصادٌ (2) أو تضمين من تفاعل نصيٍّ.

# ثالثا: مظاهر التناص وقوانينه:

لخاصية تميِّز النَّص؛ وهي انفتاحه على واقعه الذي ولد فيه، ولغته التي تشكل منها، يحمل التناص أبعادا دلالية واضحة تثبت وجوده، فقد يظهر في احتكاكه بنص سابق له، أو من ثراء مُتلَقِّ آخذ بنصيب من التراث، يحتاج فقط إلى سياق معيَّن يُورِده إلى مكان التفاعل والتأثر بالموروث الذي أعلنَ المبدعُ ولاءهُ له وشهد على انثياله عليه.

# 1. مظاهر التناص:

لا يمكن الحديث عن كتابة تبدأ من لا شيء، ما دام كل نص هو خلاصة تفاعل نصوص أخر، وإذ يشكل النص الشعري -خصوصا- عالما منفتحا يأبي الانغلاق على نفسه بالرغم من إنشائيته وتفرده جماليا، فهو في حاجة إلى نصوص تثريه وتنتشله من العيش في العزلة البكماء مما يولد تداخلا نصيا؛ بين نص يسمى (النص المحيل) وهو النص الحاضر، المقروء، المتعالي أو العيني، أو اللاحق بينما يسمى النص المحال إليه بالنص المركزي أو الغائب أو الأصلي أو التحتى أو المخفي (3).

<sup>(3)</sup> يوسفُ وغليسي، أثر الاستقلال في جماليات التَّخاطب الشعري المعاصر، مجلة الثقافة، وزارة الاتصال والثقافة، الجزائر،عدد 104، 1994، ص139



<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المرجع السابق، ص125-127

<sup>(2)</sup> الإرصاد: مصطلح بديعي؛ ويطْلَقُ عليه"اتسهيم"، وهو مأخوذ من وضع صورة السّهم للإِشارة به إلى المكان أو المعنى المقصود، ومعلومٌ أنّ إعداد ما يلزم في أول الكلام لمعرفة ما سيأتي في آخره هو بمثابة وضع صورة السّهم الّتي يُشَارُ بها إلى المقصود. فقد يأتي به السامع قبل أن يُنْطِقَ به المتكلم، وهو من محمود الصنعة، فإنّ خير الكلام مَا دلّ بعضه على بعض، ومن قوله ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُوا ﴿ وَهَلَ جُزِيَنَهُم بِمَا كَفَرُوا ﴾، قال دون تفكير طويل ﴿ إِلّا ٱلكَفُورَ ﴾ إذا كان قد سمع آخر الآية قبلها، وهي: ﴿ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴾ سبأ: 15 -17

الإحالة هي تلك العملية المعنوية، التي ينشؤها الكاتب في ذهن المتلقي الواعي، عن طريق إيراده ألفاظًا مبهمة الدِّلالة، يشير بها إلى أشياء أو مواقف، أشخاص أو عبارات أو ألفاظ، خارج النص أو داخله، سابقة عليها أو لاحقة، في سياق لغوي أو غير لغوي، مقتصدا في اللفظ، أو رابطا اللاحق بالسابق والعكس، يما يحقق الاستمرارية والتماسك في النص".

إن الذي لا بد من إثارته في هذا الفصل من أسئلة هو: ما الطرائق التي بها يتم إحاطة النص اللاحق بالنص السابق؟ وكيف يتجلى النص الغائب في النص الحاضر؟ ما الذي يحدده الباحث أو القارئ داخل النص الحاضر من معايير؟

يتمظهر التناص للباحث أو القارئ في مظاهر عديدة منها:

### أً– النص الغائب:

مصطلح نقدي أطلق على النص السابق أو المعاصر الذي يذوب في النص الحاضر (الماثل)، يشتغل عليه ويتفاعل معه، قد يدرك في صورة خطاب أدبي أو فلسفي أو سياسي أو علمي أو ثقافي...، تمخض من فكرة أن العمل الأدبي يُدرك في علاقته بالأعمال الأخرى؛ فالأدب ينمو في عالم مليء بكلمات الآخرين، و(النص) تشكيل لنصوص سابقة ومعاصرة أعيدت صياغتها بشكل جديد فليست هنالك حدود بين نص وآخر، وإنما يأخذ النص من نصوص أخرى، ويعطيها في آن<sup>(1)</sup>، فالنص عادة لم ينشأ من فراغ ولا يظهر في فراغ، تغذى جنينيا بدم غيره ورضع من أمهات عديدات.

لقد وحدت من الدعاوى التي يرفض أصحابها اليوم نسبة النص إلى مبدعه، فلا ينسبونه إلا إلى نفسه، ليقتصر تحليل النص الأدبي على تحليل (النّص) وحده دون التعرض لعلاقته بمبدعه، أو لظروف كانت أحاطت بمولده، ليكون الهمّ -كلُّ الهم- في تحليل وحدات النّص، وبنياته الدّالة، وعلاقاتها ببعضها البعض.

إنّ الاكتفاء بتحليل (النّص الماثل) وحده من شأنه غلق النص على وحداته وبنياته، في حين تسعى الاتجاهات النقدية الجديدة النظر في المؤثرات النصّية السابقة عليه، والتي تتجلّى في صياغات مجهولة النسب، محيث تصعب الإحاطة بها بدقة، لأنها تضمينات لا واعية في النص، واندياح<sup>(2)</sup> للذاكرة فيه. وهنا يتجسد (التناصّ) الذي ليس سوى "تفاعل نصوص" فيما بينها، وهكذا ظهر (النص الغائب) مفهومًا نَقديًّا جَدِيداً (3).

تحدثت نظرية التناص عن ما يسمى بالنص الغائب ليتزامن معه ذكر النص الحاضر، ونمثل لذلك بما جاء في موازنة عبد القاهر الجرجاني بين نص لابن المعتز وهو بمترلة (النص الغائب) ونص آخر لابن بابك وهو بمترلة (النص الحاضر)، يقول ابنُ المعتز: (4) [السريع]

<sup>(4)</sup> نسبها الجرحاني إلى ابن المعتز في كتابه : أسرار البلاغة، ص288، الجُنّة: الدروع.



<sup>(1)</sup> محمد عزام، النص الغائب - تحليات التناص في الشعر العربي-، منشورات اتحاد الكتاب العرب- دمشق-2001، ص11

<sup>(2)</sup> الاندياح: الاسترسال في الشيء.

<sup>08</sup>نص، النص الغائب، المرجع السابق، ص

وفَارِسٌ أَغَمَدَ فِي جُنَّة تُقطِّعُ السَّيفَ إِذَا مَا وَرَدْ كَاتَّهُ مَاءُ عَلَيهِ جَمدْ كَاتَّهُ مَاءُ عَلَيهِ جَرَى حَتَّ إِذَا مَا غَابَ فيهِ جَمدْ فِي كَفَّهِ عَضْبُ إذا هَزَّهُ حَسِبَتُهُ مِن حَوفِهِ يَرتَعِدْ فِي كَفِّهِ عَضْبُ إذا هَزَّهُ حَسِبَتُهُ مِن حَوفِهِ يَرتَعِدْ

فقد أراد أن يخترع لهزّة السيف علة، فجعلها رعدة تناله من خوف الممدوح وهيبته، ويشبه أن يكون ابن بابك (1) نظر إلى هذا البيت وعلَّق منه الرعدة في قوله: [المتقارب]

فَإِنْ عَجَمَتِي نُيُوبُ الخُطُوبِ وأَوْهَى الزَّمَانُ قُوَى مُنَّتِي فَانَ عَجَمَتِي نُيُوبُ الخُطُوبِ وأَوْهَى الزَّمَانُ قُوَى مُنَّتِي فَمَا اضطَرَبَ السَّيفُ مِن حِيفَةً وَلاَ أُرْعِدَ الرُّمحُ مِن قِرَّةِ

يُعلِّق "عبدُ القاهر" بقوله: "ويشبه أن يكون ابن بابك نظر َ إلى هذا البيت وعلق منه الرعدة، إلا أنه ذهب بها في أسلوب آخر " $^{(2)}$ ؛ أي أن النص الحاضر احتفظ لنفسه ببعض المظاهر التي جاوزت النص الغائب على الرغم من اتكائه عليه، حيث قصد إلى أن يقول: "إن كون حركات الرمح في ظاهر حركة المرتعد لا يوجب أن يكون ذلك من ألم عارض، وكأنه عكس القضية فأبى أن تكون صفة المرتعد في الرمح للعلل التي لمثلها تكون في الحيوان"  $^{(8)}$ .

ويلحظ "عبد القاهر" إطارين يستوعبان أشكال التناص؛ فالأول تتم فيه الغلبة للنص الحاضر على الغائب، أو العكس، والثاني يتوازى فيه النصان بحيث يظل لكل واحد منهما استقلاليته الفنية على الرغم من وجود تماس دلالي أو شكلي بينهما... وداخل الإطار الأول تكون الغلبة - غالباً - للنص الحاضر على الغائب<sup>(4)</sup>.. يقول عبد القاهر: "وأبدأ بالقسم الأول الذي يكون المعنى في أحد البيتين غفلاً وفي الآخر مصوراً مصنوعاً، ويكون ذلك إما لأن متأخراً قصر عن متقدم وإما لأن هُدي متأخر لشيء لم يهتد إليه المتقدم" (5). ومثال ذلك قول المتنبي (6): [المنسرح]

بِئِسَ اللَّيَالِي سَهِرِتُ مِن طَرَبِي شَوْقاً إِلَى مَن يَبِيتُ يَرْقُدُهَا مِع قول البحتري: (7) [الكامل] ليلُّ يُصَادفُني وَمُرهَفَـةَ الحَـشَا ضدَّين أَسهَرُهُ لَهَا وتَنَامُـهُ

<sup>2037</sup>ن، الديوان، مصدر سابق، ج3، ص(7)



<sup>(1)</sup> عبد الصمد بن منصور بن الحسن، شاعر مشهور، أحد الشعراء المجيدين المكثرين، بغدادي، له ديوان كبير وأسلوب رائق في نظم الشعر، معاهد التنصيص، ج1، ص64، و لم أعثر على ديوانه. عجمه: عضه ليختبر صلابته، والمُنّة: القوة، والقرّة: ما يأخذ المرء من البرد، وأُرْعِدَ: أصابته الرعدة: الرحفة والاضطراب..

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، مصدر سابق، ص 287-288.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 288.

<sup>(4)</sup> نفسه، صفحة نفسها.

<sup>(5)</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مصدر سابق، ص489

<sup>(6)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج1، ص 298

يقصد "الجرحاني" تفوُّق نص المتنبي على نص البحتري.. واللاَّفت للنَّظَر هنا أن الجرحاني لم يقدِّم بين يدي البيتين رَأْياً محدَّداً فيمَن كَانَت لَه السِّيادة الفنيَّة على الآخر، وإنَّما رصَدَ في هذا السياق مجموعة كبيرة من التَّنائيات التي تتبادل المعاني بينها، مع المخالفة في تقديم أحد الطرفين على الآخر، كنوع من الإشارة الشكلية لتغلب أحدهما، وإن ظل ذلك في إطار مجمل يسمح للمتلقي عموماً بالوقوع على الصنعة المقصودة التي تسمح للنص الآخر باستقلاله الفني<sup>(1)</sup>.

قد تتمازج النصوص الغائبة داخل النص الحاضر وتحضر فيه بشكل جزئي، وتذوب فيه، فتعتبر دليلا على تمظهر التناص من خلالها، فمثل ذلك ما أورده "صبري حافظ" حين وقع في يده كتاب "فن الشعر" لأرسطو، وعندما انكب على قراءته لم يجد فيه أفكارا جديدة تستدعي انتباهه، فالأفكار الواردة في الكتاب، قد ذابت في كتابات النقاد الذين قرأ لهم سابقا فقال: "وقد أدهشتني هذه الظاهرة التناصية دون أن أدري فقد كان كتاب أرسطو العظيم بمثابة النص الغائب بالنسبة للكثير من الأعمال النقدية التي قرأها وتفاعلت معها وحاورها وتأثرت ها، والنص الذي ذاب في معظم ما قرأت من أعمال نقدية وأصبح من المستحيل استنفاذه منها أو فصله عنها وعزل حيوطه عن سدى أفكاره ولحمتها، لأن رؤاه وأحكامه قد صارت نوعا من البديهيات الأساسية التي تصادر عليها معظم الكتابات النقدية التي قرأها ... (2).

فالباحث اتضح له التناص بعد اطلاعه على النص الغائب ولنتيجة بجهوده القرائي استطاع وعيه أن يتسلل إلى النصوص الحاضرة، فالحقيقة التي تقربها معظم الدراسات النقدية هي أنه لا يمكن أن نتصور نصا من غير علاقة تربطه مع نصوص سابقة له، فلا بد للباحث في التناص "أن يكون على بيّنة من بهذه النصوص الغائبة، مدركًا العلاقة التي تقيمها مع النص المقروء الذي لا يعيد إنتاج ما أنتج، وإنما تتفاعل معها وفي الآن ذاته "تتعالى" عليها أو تتدانى منها بالإيجاب أو السلب بالقبول أو الرفض" (3).

# ب-السياق:

حتى تتحقق القراءة الجادة للنص يظهرُ من خلالها التناص للقارئ، لا بد من وجود ضرورة أساسية ممثلة في السياق، والذي يُعَدُّ إِحدى الأفكارِ الأساسية في عملية تلقِّي أيّ نص، والاستجابة لنظامه الإشاري المعقَّد، فالنص عبارة عن سياق مولَّد ناشئ عن عملية الاقتباس الدائم من مستودع لغوي قد يكون تاريخيا أو أسطوريا ...

فالسياق أسلوب يجري عليه الكلام، وهو قرينة بل قرائن تحيط بالنص وتساهم في فهمه فهما صحيحا، وهو الغرض الذي لأجله سيق الكلام، ويستدل عليه إما بذكره في نص أو من نص آخر أو من سبب وروده في مكان ما دون مكان آخر، فعدم الاعتداد به يؤدي إلى شَطَطٍ في فهم النص، وحالة إدراكنا

<sup>(3)</sup> جمال مباركي، التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، المرجع السابق، ص150.



<sup>(1)</sup> محمد عبد المطلب، قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، المرجع السابق، ص 176

<sup>(2)</sup> صبري حافظ، التناص وإشاريات العمل الأدبي، مجلة عيون المقالات، ع2، المغرب،1986، ص 49

للنص وتحديد انتمائه تنبثق من فهم السياق وتحديد ملامحه كونه نمطًا أدَبيًا؛ "فمسألة الإزاحة مثلا لا تتم عادة إلا ضمن سياق محدد، لا يساهم فحسب في تحديد طبيعة هذه الإزاحة وبلورة آلياتها، ولكنه يقوم أيضا بدور فعال في صياغة ملامح النص الجديد، وفي تحديد علاقته بالعالم الذي يظهر فيه"(1).

النص ليس مهما بالدرجة التي هي عليها عناصره المشكلة له والداخلة في تكوين شعريته، لذا لم يعن "جيرار جينيت" بالنص بل بما يسميه التعالي النصي؛ أي بما يجعل النص في علاقة خفية أم جليّة مع غيره من النصوص "(4)، فالنَّص المتداخل يحتاج إلى قارئ يمتلك سياقا شموليا واسعا، ينطلق منه في دراسته التناصية للنصوص كما يرى "جمال مباركي"(5)، وتكون الذات القارئة جديرة بإنتاج الدلالة المتوخاة من طرف المبدع والمتوارية خلف" التناص".

أهمية السياق في إضفاء الجمال على الكلمة عبَّر عبد القاهر الجرجاني عنها في قوله: "ومما يشهد لذلك أنَّك ترَى كلمةً تَرُوقُكَ وتُؤنسُك في موضع، ثم تَرَاهَا بعينها تثقُل عليكَ وتوحشك في موضع آخر، كَلَفظِ الأَّحدَ ع في بيت الحماسة (6): [الطويل]

تَلَفَّتُ نَحْوَ الحَيِّ حَتَّى وَجَـدْتَنِي وَجِعْتُ من الإِصْغَاءِ لِيْتاً وأخدَعا وبيت البحتري<sup>(7)</sup>: [الطويل]

وَإِنِّي وَإِنْ بَلَغْ تَنِي شَرَفَ العُلَى وَأَعْتَقَتَ منْ ذُلِّ المطامِعِ أَحدَعِي فإنَّ لِهَا في هذين المكانين ما لا يخفي من الحُسن.

ثم إنّكَ تتأمَّلُها في بيتِ أبي تمام (<sup>8)</sup>: [المنسرح] يَا دَهْرُ قَـوِّمْ أَخْـدَعَيْكَ فقـدْ أَضْجَجْتَ هذا الأَنامَ مِن خُرقِكْ

<sup>(1)</sup> صبري حافظ، أفق الخطاب النقدي، المرجع السابق، ص50

<sup>(2)</sup> سورة الدخان: الآية 49

<sup>(3)</sup> السورة نفسها: الآيات 47؛ 48؛ 49

<sup>(4)</sup> حيرار جينيت، مدخل لجامع النص، تر: عبد الرحمن أيوب، ط2، دار توبقال، الدار البيضاء، المغرب، 1986، ص90

<sup>(5)</sup> جمال مباركي، التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، المرجع السابق، ص151.

<sup>(6)</sup> البيت للصمة بن عبد الله القشيري في شرح حماسة أبي تمام للتبريزي، ج 3، 199

<sup>(7)</sup> البحتري، الديوان، ج2، المرجع السابق، ص 1241

<sup>405</sup>م، الديوان، المرجع السابق، ج2، ط4، ص8

فتجدُ لها منَ الثِقلَ على النفسِ ومن التَنْغيصِ والتكدير أضعافَ ما وحدتَ هناك منَ الرَّوْح والخفَّة والإيناس والبهجة (1).

ينقسم السياق إلى قسمين لغوي وغير لغوي؛ أما اللغوي فيرتبط بالوحدات الكلامية المشكلة لفقرات النص،

وأما غير اللغوي فيعني كل ما يحيل خارج النص أو ما حوله من مؤثرات بيئية (تاريخية، سياسية، احتماعية، اقتصادية، نفسية...) قد تنعكس على النص فيصطبغ ببعض ألوانها، فيكون السياق معولا مرجعيا يُتكأُ عليه لسبر أغوار النص وإضاءة جوانبه وإبراز معانيه شأنه شأن المقام ومقتضى الحال عند البلاغيين.

تحكم النص علاقتان: داخلية ليتماسك وخارجية حيث وقوعه بين التأثير والتأثر من قبل البيئة المحيطة به، فالتلازم موصول بين النص والسياق وكل منهما يمكن تفسيره بالرجوع إلى الآخر (2).

إن السياق الذي يظهر فيه الخطاب يبدو من الأهمية بمكان، حيث أخذُه بعين الاعتبار يعمل على توضيح المعنى، و"يرشد إلى تبيين المجمل وتعيين المحتمل والقطع بعدم الاحتمال غير المراد وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الدلالة وهذا من أعظم القرائن الدالة على المتكلم فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته" كما ذكر ابن القيم (3).

إن أيَّة كتابة أدبيَّة جادة، إبداعية أو نقدية تنطوي على قدر معين من التناصِّ وتفترض قدرا من المعرفة الواعية الضمنية بما سبقها من نصوص، وما دام النص الأدبي لا يعرف واحدية السياق، فهو ينحُو إلى طرح مجموعة من السياقات قد تتباين وتتعارض أحيانا محققة الاختلاف بين النص المزاح والنص الحال، وتحتاج حينها إلى من يفك مغاليقه ويؤوِّل مضمونه ليدرك طبيعة التفاعل، ذلك هو المتلقي المؤهل للحوار وهو أحد تمظهرات التناص.

# ج – المتلقي:

حقيقٌ علينا القول بأن الكاتب لا ينتج إلا بوصفه قارئا للنصوص الأدبية وغير الأدبية، أما النص كائنا ما كان غرضه، كانت تلوح من خلفه نصوص كثيرة مختلفة ومتنوعة، راح يتشربها ويمتصها بوعي أو بدون وعي، بل راح يضعُها تُجاهَهُ يَمتَحُ منها، ويجعلُها مرجعيتَه بشكل رئيسٍ، يتداخل معها، ويستدعي شخصيات تراثية تزيد في غناه.

يستمد النص حياته من عملية القراءة، ومن التفاعل الذي يحدث بين القارئ الذي أنشئ النص من أجله ولغة النص التي يتحرك معها؛ تلك اللغة التي تفجر طاقات لا حدود لها. وبما أن الشعر صناعة جوهرها الصَّوتُ والدَّلالَة، فالحديث عن إنتاج المعنى وتولَّد الدَّلالة يستدعي مفهوم الصورة ولفظها، فالأمر هاهنا يقتضي إبراز دور المتلقي في إنتاج الدلالة.

<sup>(3)</sup> ابن قيم الجوزية، بدائع الفوائد، تح: على بن محمد العمران، دار عالم الفوائد، مجلد3، ص1314.



<sup>(1)</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مصدر السابق، ص47.

<sup>(2)</sup> يوسف أوغليسي، الخطاب النقدي عند عبد الملك مرتاض، رابطة الإبداع الثقافية- الجزائر- ب ط، 2000، ص33.

يعتبر المتلقي عنصرا هاما من العناصر التي ينكشف بها التناص، فهو الذي يزف إليه المبدع نصه، والمتلقي المقصود هنا هو ذلك الذي يمتلك ذائقة جمالية ومرجعية ثقافية تؤهله للتحاور معه وذلك بناء على ما يتضمنه النص من شواهد مدبحة في النص الحاضر على شكل" تضمين "حيث يقتطع الشاعر بيتا أو شطرا من بيت أو حكمة أو مثلا يوظفه داخل خطابه أو على شكل" تلميح "أو" إشارة "أو إحالة إلى نصوص أخرى غائبة أو متزامنة، فالمتلقي هو العنصر الهام الذي يكشف عن التناص وفي غياب المرجعية النصية تبدو له النصوص الحاضرة وكأنها إبداع مثالي أو وحي على صفوة من البشر، وإذا التقى الشاعر المبدع والقارئ الكفء في إنتاج الدلالة النصية فإن هذا " يجعلنا نرى في النص كتابة وقراءة معا أو قراءة وتجربة في آن " (1) فالنص الأدبي عند "سعيد يقطين" يتم إنتاجه ضمن بنية نصية كبرى تتعدد فيها النصوص وتتقاطع وتتداخل وتتعارض، وعلاقة النص بهذه البنية النصية الكبرى هي علاقة صراعية أو لنقل حدلية، تقوم على أساس التفاعل الذي يأخذ طابع الهدم أو البناء (2).

فلم يعُد القارئ تلك الذات السلبية التي أطلق عليها "المرسَل إليه"، أو "المفعول به" الذي وقع عليه فعل الكتابة فقط، فغُيب عن الظاهرة الإبداعية، وكان حضوره سلبياً؛ بل أصبح فاعلا ديناميا يؤثّر في النص فيصنع دلالته بما امتلكه من ذائقة جمالية وقدرة على الترجيح ومرجعية ثقافية واسعة، تؤهله للدخول في عالم التناص، بحيث تصبح قراءته المتعددة والمتجددة للنصوص بمثابة إعادة كتابة لها عن طريق تأويلها، لا استهلاكا سلبيا لمُنتَج حاهز ولهائي وبالتالي يمنحُها حياة مستمرة، فالقارئ وهو يمارس فعل القراءة يتناص مع نصوص أحرى مثل الكاتب تماما، هذه النصوص تحدّد طبيعة العلاقة التي يقيمها مع النص المقروء.

أصبح المتلقي المدرك بأن النص ينطوي في العادة على ترسبات عصور مختلفة، تعاقبت فيه تناصيا الواحد تلو الآخر دون وعي منه أو من مؤلفه، وتحوّل الكثير منها إلى مصادرات وبديهيات ومواصفات أدبية أصبح من الصعب إرجاعها إلى أصولها أو حتى تصوّر وجود مصادر محدّدة لها، حيث ذابت هذه كليّة في الأنا المتعاملة مع النص، إذ لا بدّ أن يتقبّل أي قراءة له. فأضحى هو القادر على إيجاد التناص وجودا محققا وهو المسؤول الأول عنه، يما حازه من زيادة ثقافة ونشاط ذاكرة، فالقارئ بلا ذاكرة لن يغدو بمقدوره إدراك التناص في قصيدة ما حيث تتراءى له وهو على هذه الحالة بكرا لا تتكئ ولا تتعالق مع نص آخر، ومن هنا كان تواشج النصوص يتطلب قارئا بمواصفات خاصة مستعدا للإحالة ما بين النص ونصوص بعيدة يسعى لاستحضارها، حتى إذا ما تفوق على مشاعره وأسعفه حسه التذكري صار قادرا على اكتشاف "التناص" بل أمكنَهُ خلقه وكان فعله ذاك مدعاة للدهشة حتى عند الشاعر نفسه.

لقد أسهمت تقنية التناص في حلق ذلك القارئ الفاعل بدلاً من ذلك القارئ البليد، الذي يتلقى الدلالات الجاهزة دون أن يخرج عن دوره التقليدي المقتصر على الوصول إلى المناطق التي يريد الشاعر أن



<sup>(1)</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي "النص والسياق"، المرجع السابق، ص34

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه، ص33

يصل إليها، وهو ما جعل القارئ يلجأ إلى التأويل الذي "يكمن في توليد لغة ما بالاحتكاك مع لغة أخرى لكي تكون نوعا من اللغة الفوقية المضافة إلى لغة العمل "(1) فكلما زادت ثقافته واتسعت مداركه ونشاط ذاكرته كان النص أكثر اشتباكا مع نصوص أخرى سابقة، إذ لا يدرك التناص في قصيدة ما إلا مَن كان واعيًا بها، حتى لا يعتبرها في نظره قصيدة بكرًا لا تتعالق مع غيرها.

يفتح القارئ دلالة النص التي أقدم الكاتب على إنتاجها من خلال هيكلة نصه، فيعمل على إعادة البناء وهذا وفق تصوره وخلفيته النصية الخاصة، وإذا كان زمن النص محدودا بزمن الكتابة، فإن زمنه في القراءة ينفتح على زمنية غير محدودة، وبذلك تتعدد القراءات بتعدد أزمنة القراءة، ومن خلالها يكتسب النص انفتاحه واستمراره إذا توافرت فيه شروط إنتاج حقيقي<sup>(2)</sup>؛ فالقارئ وهو يقرأ نصا يدخل إليه مجهزا بتصورات قبلية عن النص من خلال التفاعل البنائي على مستوييه الداخلي (الكتابة) والخارجي (القراءة) وبسببها يتم انفتاح النص أو انغلاقه.

إن جمالية التلقي تقتضي و جود قارئ نموذجي ولا يكون إلا ناقدا قارئا ومحققا قام ببناء النص فأمكنه مساءلته و فهمه.

### د- شمادة المبدع:

قد يظهر التناص بإيعاز من المبدع أو الشاعر الذي يشير إلى مرجعيته الفكرية أو الإنشائية، فيعلن عن الثقافات والنصوص التي يمتح منها على الرغم من حيازته رؤى متباينة وقناعات فكرية، ليبقى المقروء من النصوص على صلة بغيره من المقروءات، يجمع بين اللامتناهي منها يستمدها من الثقافة التي ينتمي إليها، فيمتص منها بحيث لا تستنقذ هذه النصوص المحولة على وفرها وتداخلها، ولا يرى إلا أثرها الذي يمسك به الدارس. وقد أشار رولان بارت إلى ذلك حين يقول " النص مصنوع من كتابات مضاعفة وهو نتيجة لثقافات متعددة، تدخل كلها مع بعضها في حوار، ومحاكاة ساحرة وتعارض، ولكن ثمة مكان تجتمع فيه هذه التعددية، وهذا المكان ليس الكاتب، ... إنما القارئ "(3).

إن المبدع ينشُد قارئا ضمنيا موجودا دوما في ذهنه وقت إنتاج النص ويتجلى ماديا في ما يحدثه المبدع من تعديلات على نصه، مع حرصه على أن يقرأ عمله وفق ما يرتضيه هو، بوصفه ذاتا تنتمي إلى ذات الجماعة، ويطمح إلى قارئ افتراضي حين يفكر في أهمية أدبه لأن رأيه يُهتدى به حين صياغة النص، وتتجلى عبقريته وقدرته في توظيف التناص بوصفه مكوناً من المكونات الأساسية لأي نص، وطريقة التوظيف هذه "حاصية إبداعية تتغير بتغير العصور وقدرات المبدعين على الخلق والإبداع والتجاوز "(4) وهنا يظهر دور الناقد في كشفه عن كيفية تحرك النصوص السابقة في النص الجديد.

<sup>(4)</sup> سعيد يقطين، الرواية والتراث السردي، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2006، ص28.



<sup>(1)</sup> ناصر جابر شبانة، التناص القرآني في الشعر العماني الحديث، مجلة جامعة النجاح للأبحاث(العلوم الإنسانية)، مجلد21، 2007، ص 1083

<sup>(2)</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي، المرجع السابق، ص76

<sup>(3)</sup> رولان بارت، موت المؤلف، تر: منذر عياشي، الموقف الأدبي، العدد 241، 242، 1991، ص 59.

لا يكتفي القارئ بشهادة المبدع الذي صرح . عرجعيته الفكرية، حاصة لما يتعلق الأمر برصد التداخل النصي الخفي داخل الخطاب الشعري الذي تتعدد فيه الأصوات التي تفيء إلى زخم من ثقافات وتاريخ موروث إنساني متباين الأشكال يحاور الحضارات<sup>(1)</sup>، أظهرها لنا النص شذرات من ترسبات نصوص اشتغل عليها المؤلف بلا وعي، وما على القارئ الفعلي إلا تحمل المشاق – فيما يستوعبه من النصوص المقروءة باحثا عن الجمال مترفعا عن المهيأ، يتلمس جوهر الحقيقة المندسة تحت النصوص الغائبة التي وقع عليها فعل القراءة، مهتديا إلى التفاعل الحاصل بينها يبحث عن الآليات الكامنة فيها.

ما كان لنص أن يظهر في فلاة وغير موصول بحبل التراث، لقد ظهر في عوالم ملأى بالنصوص الأخرى، انساب في لطف فحل منها محلا وتبوأ منها مقعدا، وعملية الذوبان هذه لا تبدأ بعد اكتمال النص، بل تبدأ من لحظات تَخَلُقه الأولى، وتتواصل بعد استوائه كائنا سويا يتفيأ من ظلال النصوص الأخرى السالفة المترسبة فتركت بصماتها عليه، فتتراح إليه حينا ويكون له - النص - من الأهمية أن يحتل مكانه بينها فيشغل جزءا من هذا المكان.

يتضح مما سبق أن النص "نسيج من المقبوسات، ناشئ عن ألف مصدر ثقافي" (2)، أو هو حصيلة لتفاعل نصوص سابقة ولا نهائية في نص جديد. "التّناص "طليق اليد، وهو أشبه بالأمثال في سيرها في الزمن، بل يستعلي على حدود الزمان والمكان؛ لأن الشاعر يستحضر من خلالهما كنوزا غالية من التراث، معتمدا في ذلك على مخزونه الثقافي والمعرفي؛ ولأنه يستطيع امتلاكهما من وجوده (كينوته) إلى لحظة مثوله في الحاضر، والمستقبل لا نبدعه إلا في لحظة يتصل فيها جوهريا بالأمس والآن، وإذا حاد عن الأمس فلغرض واحد، أن يتجه نحو المستقبل .

# 2. قوانين التناص:

كما لا يستوي الكتاب في قراءاتهم للنصوص واستيعاهم لها، فهم بالقدر نفسه يتفاوتون في استحضار ما غاب عنهم من هذه النصوص في إبداعاتهم، وهذا تبعا لدرجة الكفاءة في تلقيها؛ فتأتي نصوصهم الشعرية مشكّلة من نصوص حينية، سلكت طريقها وانسربت إلى النص الحاضر بعدما مُنحت دلالات وأبعادا مختلفة عن سياق أصلها فساهمت في اكتمال خلق جديد، حين حققت له الانسجام وهيأت لنفسها مدخلا بين صوامته وصوائته لا ترى بالعين المجردة (4).

يتشكل النص الشعري -وهو بنية لغوية متميزة- من مستويات متعددة (لفظية ومعنوية) تتحكم في نسيج بنيته الخاصة به، دون غيره مهما كانت صلة القرابة بينه وبين النصوص اللغوية (شعرية أو نثرية) لحظة الكتابة، أو ما سبقها من زمن. وتميزه اللغوي لا يعني بحال تركيبه الداخلي معزولا عن كل ما له علاقة

<sup>(1)</sup> جمال مباركي، التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، المرجع السابق، ص153.

<sup>(2)</sup> عبد النبي اصطيف، مكونات النص الأدبي العربي الحديث - مجلة الناقد - بيروت- ع 24، 1990، ص 185.

<sup>(3)</sup> أدونيس، زمن الشعر، دار العودة – بيروت- ط2، 1983، ص 212

<sup>(4)</sup> محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، المرجع السابق، ص 252

خارجية بالنصوص، بل اعتبار النص شبكة تلتقي فيها أطياف نصوص صيَّرها الكاتب كترًا له-مزيجا بين الحديث والقديم- يحيل بهذا المعطى قراءة النص الأمشاج بمعزل عن النظرة الأحادية التي تتعامل مع النص بسذاحة لا يحصل كشف خباياه وهو عمل متكامل لا نهائي ترسو تحت عبابه علائق ونصوص يصعب ادعاء القبض على أوتارها من قراءة واحدة.

إن قراءة النص الغائب وإعادة كتابته من قراءة شاملة واعية، تخضع لقوانين تبرز مدى قدرة أي شاعر في التعامل مع هذه النصوص (1)، لأن كتابة أي نص قبل أن تكون، كانت خلاصة قراءة واعية لنصوص سابقة عليه، وقراءة هذا النص بوعي يعني كشف آثار تلك النصوص وكيفيات استوائها في النص الجديد.

سنقف على نموذج لِعلَمين من أعلام النقد المعاصر ساهما في تحديد قوانين التناص وحضعت له النصوص الغائبة وهما "جوليا كريستيفا" ممثلة عن النقد الغربي و"محمد بَنّيس" ممثلا عن النقد العربي؛ قوانين متنوعة تمتح من ينابيع مختلفة ومتعددة، تفصح عن مرجعية معرفية ذات خصوصية لدى الشاعر يمتلكها في مظانه النفسية، فتبدو في قصائده دون التباس، إذ تستحيل في صورتها النهائية جزءاً من نسيج القصيدة.

# أ-قوانين التناص عند جوليا كريستيفا:

تبنّت جوليا كريستيفا مبدأً الحوارية وضمّنته في مصطلح "التناص" ورأت خلاله أن اللفظ الأدبي يحصل من تقاطع مدارات نصية مشكّلة من تحاور كتابات الكاتب مع سياقات ثقافية سابقة عليه أو معاصرة له، تحقق ما يسمى "التداخل النصي "حيث يحيل المدلول الشعري إلى مدلولات خطابية معايرة يمكن معها قراءة خطابات عديدة داخل القول الشعري محدثا فضاء نصيًّا حول مدلوله، تكون عناصره قابلة للتطبيق في النص الشعري الملموس، هذا الفضاء النصي يُسمَّى الفضاء المتداخل.

لقد توسلت "كريستيفا" عصطلح "التصحيفية" الذي اعتمده "دي سوسير" خاصية جوهرية في اشتغال اللغة ويعني؛ امتصاص نصوص (معاني) متعددة ومَحْورة مدلولاتها أو إذابتها داخل الرسالة الشعرية، وكان مما تمخض عن بحوثها ما رأت فيه أن النص إنتاجية، ومصطلح - الإنتاجية- كان ماركس أول من انتبه إليه فكتب فيه وفصل علاقاته ووسائله، باعتباره أهم ميزة في تحديد النظام السيميائي الذي يفتح الجال أمام الأطراف الثلاثة للعملية الإبداعية (المؤلف، النص، القارئ)، لتحقق تواصلها، فيغدو النص- مجال الدراسة- محور العملية ككلّ، يدخل في صراع تفاعلي مع نصوص أخرى، معاصرة له (متزامنة معه) أو سابقة عليه، فهو "ترحال للنصوص وتداخل بينها، ففي فضاء نص معين تتقاطع وتتنافي ملفوظات عديد مقتطعة من نصوص أخرى"<sup>(2)</sup>، فلم يقتصر النص عن كونه أخذا حسب مبدأ حوار معين بل هو محصلة لعلاقات حديدة تمثل قوانين لتداخل النص حصرتها في ثلاثة مستويات هي: النفي الكلي، النفي المتوازي، النفي الجرئي.

<sup>(2)</sup> حوليا كريستيفا، علم النص، تر: فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، المغرب، ط2، 1997، ص 21



<sup>(1)</sup> محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، المرجع السابق، ص 252

1-الغفي الكلي: ومعناه؛ أن يكون المقطع الدخيل منفيا نفيا كليا؛ أي عدم وجود النص المأخوذ منه، فلا يعني وجود تشابه بينه هذه النصوص تناصيا؛ فلكلِّ منها سماته الخاصة من هذا التوصيف وأن يكون معنى النص المرجعي مقلوبا، إذ يحتاج مثل هذا النوع إلى مبدع ذكي يحسن فك رموز الرسالة وإعادتها إلى أصولها ومنابعها الأولى، ينفي نصوصها التي يتنصَّصُها معها كليا ودلاليا، ويكون فيه معناها قراءة نوعية خاصة تقوم على المحاورة لهذه النصوص المتميزة (1).

وتوضح ذلك كريستيفا من قول باسكال: "وأنا أكتب خواطري تنفلت مني أحيانا، إلا أن هذا يذكرني بضعفي الذي أسهو عنه طوال الوقت والشيء الذي يلقنني درسا بالقدر الذي يلقنني إياه ضعفي المنسي، ذلك بأنني لا أتوق سوى إلى معرفة عدمي "(2)

يحاور "لوتريامون" هذا النص ويقلب دلالته بطريقة تنفي النص الأصلي الذي يبدو متخفيا داخل خطابه يقول: "حين أكتب خواطري فإنها لا تنفلت مني: هذا الفعل يذكّرني بقوتي التي أسهو عنها طوال الوقت، فأنا أتعلم بمقدار ما يحيه لي فكري المقيد، ولا أتُوق إلا إلى معرفة تناقض روحي مع العدم" (3)

2- النفي المتوازي: وهو الذي يرتبط فيه النص بمرجعه عبر فعالية تحويلية لا تمس الأساس المعنوي المشترك إذ (يظل المعنى المنطقي للمقطعين هو نفسه) (4)، رصدته كريستيفا في الشعر فأمكن تعميم نموذجه ليشمل أي نص، وهو أقرب ما يكون مما عرف في البلاغة العربية القديمة بالتضمين أو الاقتباس، إذ يظل المعنى المنطقي في المقطع هو نفسه "؛ أي المعنى المنطقي للبنية النصية الموظفة هو نفسه البنية النصية الغائبة" وتورد "كريستيفا" مقطعا نصيًّا للأروشفو كر حيث يقول: "إنه لدليل على وهن الصداقة عدم الانتباه لانطفاء صداقة أصدقائنا"، وهذا ما نجده عند "لوتريامون" في قوله: "إنَّه لدليل على الصداقة عدم الانتباه لتنامي صداقة أصدقائنا" وهذا ما نجده عند "لوتريامون" في قوله: "إنَّه لدليل على الصداقة عدم الانتباه لتنامي

وتخلص "كريستيفا" إلى أن أسلوب الحوار بين النصوص لدى "لوتريامون" يندمج في النص الشعري، مما يؤدي إلى مجال ضروري لولادة النص، وهذه الظاهرة جوهرية بالنسبة للنصوص الشعرية الحداثية التي تتم صياغتها عبر امتصاص وعبر هدم النصوص الأخرى للفضاء المتداخل نصيا في آن معا.



<sup>(1)</sup> جمال مباركي، التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، المرجع السابق، ص150

<sup>(2)</sup> حوليا كريستيفا، علم النص، المرجع السابق، ص 78

<sup>(3)</sup> نفسه، صفحة نفسها

<sup>(4)</sup> نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(5)</sup> نفسه، ص 79

وبالعودة إلى تراثنا العربي نجد عبد القاهر الجرجاني يرصد شكلاً تناصياً، يعتمد على التوازي بين الطرفين فيذكر في القسم الثاني من هذا السياق ما "ترى فيه في كل واحد من البيتين صنعة وتصويراً وأستاذية على الجملة الرامي

فمن ذلك وهو من النادر قول لبيد<sup>(2)</sup>: [الرَّمَل]
وَاكذِبِ النَّفسَ إِذَا حَـدَّنَتَهَا إِنَّ صِدْقَ النَّفسِ يُزرِي بِالأَمَلْ
مع قول نافع بن لَقيط<sup>(3)</sup>: [الكامل]
وَإِذَا صَدَقْتَ النَّفسَ لَم تَترُك لَهَا أَملاً وَيَأمُلُ مَا اشْتَهَى المكْذُوبُ ويَامُلُ مَا اشْتَهَى المكْذُوبُ ويمكنُ تصوُّر التَّوازي الدَّلالي بين البيتين على النَّحوِ الآتي:
لبيد: كذب النفس = بقاء الأمل صدقُ النفس = ضياعُ الأمل نافع: صدق النفس = بقاء الأمل نافع: صدق النفس = بقاء الأمل

ويزداد التوازي بسيطرة البناء الشرطي (إذا) ووقوعه في كلا البيتين بموامشها الدلالية اليقينية، وإذا أدركنا أن عناصر تفجّر المعنى تكاد تكون واحدة وهي: الصدق، الكذب، النفس، الأمل (<sup>4)</sup>..

3- **النفي البزئي**: يمارس فيه المبدع (الكاتب) بعض التحوير (القلب)؛ فيأخذ بنية جزئية من النص الأصلى السابق، مع نفى بعض الجزئيات منه ليضمنها في خطابه.

وحسب "كريستيفا" فإنَّ هذا النوعَ من النَّفي يتطلب وجودَ جزء من النص المرجعي منفيًّا بحيث يمكن ملاحظتُه في النص الجديد، وتعيين موطن التحوير، وإن كان الأمر بالنسبة للنصوص الحديثة أمرا صعبا ملاحظتُه فيها، لأن إنتاج مثل تلك النصوص يتم عبر امتصاص النصوص السابقة.

وكما أن النصوص المرجعية تَهدم الفضاء المتداخل نصيًّا، فإن هناك علاقة تناظر بين النصين، من خلالهما يظهر بأن النصَّ الماثلَ يكون إبداعه من نصوص أخرى يعتمد عليها مما يخلِّف عِبئا كبيرا في تقصِّي مواضع تلك نصوص الكبيرة المتداخلة وأخذها أخذا جزئيا.

مثال ذلك قول باسكال: "حين نضيع حياتنا فقط، لو تتحدث عن ذلك"، هذا القول نجد مثيلاً له في قول لوتريامون: "نحن نضيع حياتنا ببهجة، المهم أنْ لاَ نَتَحدَّثَ عَن ذَلكَ قَطُّ" (5)

<sup>(5)</sup> حوليا كريستيفا، علم النص، المرجع السابق، ص 79



ر1) عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، مصدر سابق، ص500.

<sup>(2)</sup> لبيد بن ربيعة، الديوان، دار المعرفة: بيروت - لبنان-ط1، 2004، ص 92.

<sup>(3)</sup> نافع بن لقيط الفقعسي، ذكر في طبقات فحول الشعراء لابن سلام الجمحي، ج2، ص637

<sup>(4)</sup> زعل الغزالي، اللغة والبيان في الدلائل والأسرار للجرجاني، (رسالة دكتوراه)، جامعة دمشق 2001.

# ب- قوانين التناص عند" محمد بنيس:"

كدأب "لوران جيني" اعتمد "محمد بنيس" ظاهرة التناص في رسالته "ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب"، وذلك في تصنيف يقارب به ما جاء في أبحاث "جوليا كريستيفا" من المعايير الثلاثة السابقة، والتي عدَّها قوانين يقاس بها مدى الوعي المصاحب لكل قراءة للنصوص الغائبة وهي ثلاثة؛ حيث اعتبر أنَّ تعدد قوانين القراءة في أصله ما هو إلا انعكاس كل شاعر لنص من النصوص الغائبة (1)

يتراوح استخدام التناص حسب رأي "محمد بنّيس" بين طرائق ثلاث هي:

التناص الاجتراري، التناص الامتصاصى، التناص الحواري.

# 1- التناص الاجتراري:

يعود في ظهوره إلى فترات زمنية سابقة اقتصرت على حضور النص الغائب حضوراً شكلياً دون أي إضافة، فقد عدّه "محمد بنيس" من سمات عصر الانحطاط حيث كان سائدا يومئذ، تعامل الشعراء مع النص الغائب بوعي سكوني، بحيث لا ينظر إلى النص من حيث هو ملمح إبداعي ولانهائي يصبح معه النص الغائب نموذجا يكرس الجمود في النص المعاصر؛ يعيد الشاعر كتابته برتابة تضمحل معها حيوية النص ويقل توهجه وتخفت فيه روح الإبداع<sup>(2)</sup> وأصبح الاهتمام منصبا على الجوانب الشكلية الخارجية منفصلة عن البناء العام للنص الغائب، الذي أضحى نموذجا جامدا يخلو من الحيوية التي تعرفها عملية إعادة الكتابة.

### 2- التناص الامتصاصي:

يعيد الشاعر فيه كتابة النص وفق ما اقتضته تجربته ووعيه الفي بحقيقة النص الغائب من الناحية الشكلية والمضمونية، ينطلق أساسا من الإقرار بأهمية هذا النص وقداسته، يتعامل المبدع معه بمثابة حركة وتحول لا ينفيان الأصل<sup>(3)</sup>، بل يساهمان في استمراره كجوهر قابل للتجدد؛ يأبي الانمحاء والتلاشي ويحيا بدل أن يموت، وذلك بإعادة صياغته دون أن يكون هناك حضور لفظي واضح له في النص الحاضر، وفق متطلبات تاريخية لم يكن ليعيشها في مرحلة كتابته له.

يمثل هذا النوع المرحلة الأعلى في قراءة النص الغائب، إذ يرى" محمد بنيس" في هذا النوع من التناص قبول سابق للنص الغائب؛ ينطلق الشاعر فيه من قناعة راسخة تعكس عدم قابلية النص الغائب للنقد ولا الحوار، مع استمراره في الحياة والتفاعل مع النصوص الأخرى مستقبلا.



<sup>(1)</sup> محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، المرجع السابق، ص 253

<sup>(2)</sup> نفسه، صفحة نفسها

<sup>(3)</sup> نفسه، الصفحة نفسها

يشير عبد القاهر الجرجاني إلى الامتصاص – اقتباس – النص الشعري للنص الديني، في قول محمد بن الربيع الموصلي الذي يمتص حديث النَّاسُ بَنُو آدَمُ مِنْ تُرَابٍ" (1)، ثم ينشره في خطابه الشعري قائلاً (2): [السيط]

النَّاسُ فِي صُورَةِ التَّشبِيهِ أَكْفَاءُ أَبُوهُ مَ آدَمُ وَالأُمُّ حَوَّاءُ فَإِن يَكُن لَهُمُ فِي أَصَلِهِم شَرَفٌ يُفَاخِرُونَ بِهِ فَالطِّينُ والمَاءُ فَإِن يَكُن لَهُمُ فِي أَصَلِهِم شَرَفٌ يُفَاخِرُونَ بِهِ فَالطِّينُ والمَاءُ مَا الفَضلُ إلاَّ لأَهلِ العلمِ إنَّهُمُ عَلَى الهُدَى لَمْنِ استَهدَى أَدِلاَّءُ وَوَزِنُ كُلِّ المرِئ مَا كَانَ يُحسنُهُ وَالجَاهِلُونَ لأَهْلِ العلمِ أَعدَاءُ

يقول عبد القاهر: "هذا الشعر مُنتزَع من حديث ﷺ وكلام الصحابة ﷺ" (3)، وبلغة التناص نقول: إِنَّ الشاعرَ امتص معظمَ دوال الحديث الشريف ..

ومن هذا النوع من التناص نورد مثلا قول المتنبي (4): [الوافر] مَغَانِي الشّعب طيبًا في المَغَانِي بِمَـــرَلِة الــرَّبيع مِنَ الزَّمانِ وَلَكِنَّ الفَتَى العَــرَبِيَّ فِيهَا غَرِيبُ الْوَجْهِ واليَد واللِّسانِ واللِّسانِ وحين نرى الشاعرة الفلسطينية المعاصرة "فَدوَى طَوقَان" في قصيدتها "لَنْ أَبكِي" تقول: [الوافر] وكَانَ هُنَاكَ جَمْعُ البُومِ والأشباح غريبُ الوَجهِ واليَد واللِّسانِ

نجدها تعيد كتابة بيت المتنبي بطريقة امتصت العبارة بصيغتها وغيرت مجراها من سياق مدح مشوب بالغربة من لدن المتنبي عند حلوله بأرض فارس، إلى مقام رثاء مشوب بالحسرة عندها بحلول المحتل الغريب "الصهاينة" بالبلاد العربية.

# 3- التناص الحواري:

يعدُّ أرقى مستوى من مستويات التعامل مع النص الغائب، لاعتماده النقد المؤسس على أرضية عملية صلبة، تحطم مظاهر الاستلاب، مهما كان نوعه وشكله وحجمه، ينطلق الشاعر بوساطته من منطلق الهدم وعدم التسليم بلاهوتية القديم، فلا يتأمل النص بل يغيِّره ويعيدُ بناءه، فلا مجال لتقديس كلِّ النصوص القديمة، طريقة الحوار هذه تعدُّ قراءة نقدية علمية، لا يقوم بها إلا شاعر شُهِد له بالاقتدار، فلا يقف عند حدود البنية السطحية للنص الغائب وإنما يعمل على نقده وقلب تصوره (5).

<sup>(1)</sup> مسند أحمد، حديث مرفوع عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ .

<sup>(2)</sup> محمد بن الربيع الموصلي، شاعر عباسي مقل، ولكن هذه الأبيات هي للإمام على (ر) وهي في ديوانه، جمع نعيم زرزور، الكتب العلمية.

<sup>(3)</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، مصدر سابق، ص 264-265

<sup>(4)</sup> أبو العلاء المعري، شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، تح: عبد المجيد دياب، دار المعارف، ج4، ط2، 1992، ص 338-339

<sup>(5)</sup> جمال مباركي، التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، المرجع السابق، ص159

نرصد لهذا المستوى بنموذج من موشحة للشاعر "لسان الدين ابن الخطيب" (1) [الرمل]

يَا أُهيْلَ الحَيِّ مِن وَادِي الغَضَا وَبِقَلبِي سَـكَنُّ أَنــتُم بِــهِ
ضَاقَ عَن وَجْدِي بَكُم رَحْبُ الفَضَا لاَ أُبَــالِي شَرقَــهُ مِن غَرِبهِ
فَأَعِيــدُوا عَهدَ أُنسٍ قَــد مَضَــى تُعتِــقُوا عَانِيكُمُ مِن كَــرْبِهِ

هذا النص هو إعادة كتابة للنص الغائب "يائية مالك بن الريب" حيث يعتبر وادي الغضا هو البؤرة المركزية للحركة في النصين، ومركز الدلالة فيهما، فهو مكان للوجد والشوق والحنين يتحول إلى تجربة شخصية لكلا الشاعرين، فهو عند "ابن الريب" حنين إلى مكان هو مأوى أهله ينتهي به إلى رثاء نفسه التي تشرف على الهلاك حيث ينقطع الرجاء، فها هو يقول: (2) [الطويل]

أَلاَ لَيتَ شعري هَل أَبِيتَنَّ ليلَةً بَجَنبِ الغَضَا أُزْجِي القلاَصَ النَّواجيَا (4) فَلَيتَ الغَضَا أُزْجي القلاَصَ النَّواجيَا (4) فَلَيتَ الغَضَا مَاشَى الرِّكابَ لَياليَا فَلَيتَ الغَضَا مَاشَى الرِّكابَ لَياليَا لقَد كَانَ فِي أَهلِ الغَضَا لَو دَنَا الغَضَا مَ مَ زَارٌ وَلَكِ نَّ الغَضَا لَيسَ دَانيَا

في حين يمثّل وَادِي الغَضَا بالنسبة لابن الخطيب حنينا إلى زمن الوصل والأنس والحب، إذ من الممكن أن يتحول الشّعور بالوحدة إلى سعة ما دام أهل الحي حضورا، فالحيّز يضيقُ بِابن الرّيب وهو قابل للانفراج على ابن الخطيب.

لقد انطلق من مركز النص ليدحض دلالته ويخالف التروع النفسي الذي كتب به النص الغائب، شتان بين آمل في أنس وبين يائس تقطعت به السبل.

وفي معرض حديثه عن إشكاليات النص، يقول بنيس: إنَّ النصوصَ تتضارب مصادرها وتاريخ وجودها، ومن الصعب تعيين كل النصوص الغائبة أو تصنيف الأسباب التي دعت إلى وجودها بدقة، كذلك فإنَّ النصوص الغائبة في النص تمرُّ بعمليات معقَّدة، لا يمكن للإرادة الواعية أن تتحكم فيها دائما، كما أن النص الغائب ليس وحدة متجانسة في النص، وهو يَمرُّ عبر عملية القراءة، التي هي كتابة ثانية (5).

ما كان "لوران جيني" (L. Jenny) بدعا من كريستيفا في تصنيفها؛ إذ ذكر في كتابه"إستراتيجية الشّكل" أن النص الأدبي يتداخل من خلال علاقته بـ "البنى الأصلية؛ البنيات المتوارثة التي تشكل ما يشبه نقاط انطلاق للأعمال الفردية، وتنطوي على الموروث الجمعي المتقاسم في الحضارة والإبداع، إذ يدخل الأثر الأدبي إما في علاقة التحقّق: وهو توظيف النص لمتناصات مختلفة في طريقة بنائه لجنس معين، أو إنجاز المعنى أو المضمون الذي كان في تراث النصوص السابقة يشكل في تلك البنيات وعداً، فهو يقارب من

<sup>(5)</sup> محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، المرجع السابق، ص252-280



<sup>(1)</sup> المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تح: إحسان عباس- دار صادر- بيروت - لبنان، 1988، ج7، ص12

<sup>(2)</sup> مالك بن الريب، الديوان، تح: نوري حمودي القيسي، مجلة معهد المخطوطات الغربية، مج 15، ج1، ص88

<sup>(3)</sup> الغضى: وادي إمارة غضي وهي شجرة حشبها صلب.

<sup>(4)</sup> القلاص النواجي: الإبل القوية السريعة.

(النفي التام)، أو علاقة التَّحويل: أخذ معنى قائم أو شكل متوفر والذهاب به أبعد مما هو عليه ويتمظهر في تحويل اللغوي إلى اللغوي، أو الغير اللغوي، أو الغير اللغوي، أو تحويل غير اللغوي إلى غير اللغوي، فيقارب (النفي الجزئي)، أمَّا علاقة الخَرْق؛ فتبدأ في شكل محو ممنهج لمكونات الذاكرة الجاهزة وإعادة كتابتها من حديد (يتقدم فيها الكاتب إلى معنى أو شكل قائمين ومحاطين بهالة من القدسية واللاَّمساس، فيقلبهما أو يطرح ما هو ضدهما أو يكشف فراغهما" (أ)، فيقارب (النفي الموازي). علماً أن "النفي" لدى كريستيفا يتضمن كلَّ أنواع القلب والتَّضاد أيضاً.

كما لم يكن "محمد بنيس" نشازا عن "لوران جيني" حيث ارتبط "قانون الاجترار" عند الثاني بالتحقيق الذي جاء به الأول، وبمثيله يقاربُ بــ "قانون الامتصاص" التحويل، ومعه قارَبَ بــ قانون الحوار الخرق.

إنَّ المصطلحات المتشظية ترهق الباحث في ضبط بَلْ في فهم قوانين التناص، من حيث افتقارُها إلى الدقة، فإذا كان مصطلح "الخَرقِ" يتسم بالوضوح والدقة، فإنَّ مصطلح التحويل لا يحمل هذه الصفة، إذ كل نص مأخوذ من نص آخر سيخضع لا محالة إلى عملية تحويل، وإلا كان نسخاً حرفياً وانتحالاً، وقد لا نجد في المصطلح النقدي في الموروث البلاغي والنقدي العربي ما يحل المشكلة، ذلك أن تلك المصطلحات من نسخ وسلخ ومسخ ونقل... الخ. وضعت في إطار القصيدة العربية، وعلى أساس وحدة البيت لا القصيدة، ناهيك عن تجاهلها للنثر الفين (2).

# رابعا: معادر التناص:

يستمد التناص وجوده من مصادر متباينة، منها ما تشكّل في الذاكرة - في المخزون الشخصي المعبّر عنه-بوَعي أومن دون وَعْي - بفعل الدراسة والقراءة عفواً أو عمداً، ومنها ما تشكل بفعل ظروف حوارية معينة، ومنها ما يتشكل عند التنصيص، ويمكن تسميته "التقميش" أي ما يطلبه الشاعر في صورة قصدية واعية "(3)، وبالتالي فهي إما دينية أو أدبية أو تاريخية.

ضَرُورِيَّة (لازمة): يميزها التقيد بحدود ثقافة أو شعرٍ توافَرَ للشاعر في مرحلة إعداده وتعليمه، فتأثر بما طبيعيا أو مفروضا، مثل: الوقفة الطللية باعتبارها أقوى المصادر وتمثل الموروث العام.

طُوْعِيَّة (اختيارية): تندرج في حدود ما يطلبه الشاعر في نصوص متزامنة أو سابقة عليه في ثقافته أو خارجها (مطلوبة لذاتها) ولا يغفل دارس الشعر من الوقوف عندها فيقف على محاكاة صنيع سابقيه أو مزامنا لتجربتهم، فهناك نص يشتمل على مواد تضمَّنت أكثر من مصدر وصعب التقاط ألفاظها لتخفيها في تضاعيف القصيدة.

<sup>(1)</sup>كاظم حهاد، أدونيس منتحلا، المرجع السابق، ص 38-39

<sup>(2)</sup> شجاع مسلم العاني، الليث والخراف المهضومة- بلاغة التناص الأدبي، مجلة الموقف الثقافي، ع17، دار الشؤون الثقافية، بغداد، 1999، ص60

<sup>(3)</sup> شربل داغر، التناص سبيلا إلى دراسة النص الشعري وغيره - مجلة فصول - مجلد 16، ع1، صيف 1997 ص 133

يفيء تعدُّد التناصات في النّص الأدبيّ إلى تعدُّد المضامين، وتوظيف المبدع لمقروءاته المخزَّنة؛ حيث يلجأ إلى نسج قصائده على تخوم مصادر ثقافيّة متنوِّعة، قد تكون دينية أو أساطير تاريخية أو مناسبات أو مسائل إيديولوجيّة أو تراثيّة، ومصادر التناص على تباينها، فهي كلُّها تعمل في الذاكرة الواعية، ويمكن رصد بعضها كالآتي:

# 1. التناص الديني:

يشكِّلُ الموروثُ الدينُّ مصدرا مهما من المصادر التي استفاد منها الشعراء على اختلاف عصورهم، حيث شكل الحضور القوي للدين لدى عامة الناس بما حازه من قوى تأثيرية، تلك الطاقة التي أمدت الشعراء تجاريهم نسقا لحياة زاخرة تحظى بديمومة وألق لا ينفصمان.

نقصد بالتناص الديني ما تداخل فيه النص الحاضر مع نصوص القرآن الكريم أو من الحديث النبوي الشريف عن طريق الاقتباس والتضمين أو من الكتب السماوية المختلفة؛ التوراة والإنجيل.

# التناص مع القرآن:

ويعتبر القرآن الكريم كلام الله المعجزة الكبرى، المتعبد بتلاوته، والأفصح والناسخ للكتب السماوية التي سبقته، ودستور البشرية الأعظم، ووحي السماء الذي نزل به الروح الأمين على سيدنا محمد على الله التي سبقته، ودستور البشرية الأعظم، ووحي السماء الذي نزل به الروح الأمين على سيدنا محمد الله الله المراح ا

نزل القرآن على العرب فرأوا ألهم أمام هيبة رائعة وروعة مخوفة وخوف تقشعر منه الأبدان، فأحسوا وهم الفصحاء - ألهم ضعفاء أمام هذا الكمال العظيم، فاستسلموا لبلاغته، وتعلقت قلوبهم به وارتبطت نفوسهم بإعجازه. فطفقوا يأخذون من أطايبه، ويستوحون من مضامين آياته ويستدعون بعض تراكيبه ومفرداته، وربَّما يشيرون إلى حوادث وشخصيات ذات صلة، وذلك لما تتميز به اللغة القرآنية من إشعاع وتجدد ولما فيها من طاقات إبداعية تصل الشاعر، ومن شألها التأثير في المتلقى بشكل مباشر.

إن هذا الكتاب هو الأحق بالدراسة لأن التأثر به أمر طبيعي وتلقائي، لأنه النص المقدس الذي أحدث ثورة فنية على معظم التعابير التي ابتدعها العربي نثرا وشعرا، فقد أعطى الحرية في التأمل الجمالي والكتابــة والاغتراف من منهله العذب، ويمكن ملاحظة تداخل بعض النصوص في متن الشعر العربي.

لقد كان القرآن الكريم أول النصوص التي استأثرت بعناية الشعراء باعتباره النص الذي يحمل من أبعاد اللاَّمحدود للحياة وللإنسان. ولـمَّا نتتبَّع نصوصًا تفاعلت مع النص القرآني واستنصصت آياته، نجد من النماذج التي استغلت النص القرآني استغلالا فنيا، ما تشرَّبه أبو تمام في قصيدته حين مدحِه المعتصم لفتحه عمورية يقول: (1) [البسيط]

رَمَكِ بِكَ اللهُ بُرِجَيْهَا فَهَدَّمَهَا وَلَوْ رَمَى بِكَ غَيرُ اللهِ لَم يُصِبِ

<sup>(1)</sup> أبو تمام، الديوان، المرجع السابق، ط5، ج1، ص59



وفي البيت تناص مع آية قرآنية كريمة وهي قوله ﷺ: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِكُوبَ ٱللَّهَ رَمَيْ ﴿ أَنَّ اللَّهَ وَمَا وَمَا رَمَيْتَ وَلَكِكُوبَ ٱللَّهَ رَمَيْ ﴿ أَنَّ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ له.

# ❖ التناص مع الحديث:

يتبوأ الحديث النبوي الشريف المترلة الثانية بعد كلام الله المقدس -القرآن الكريم- من حيث إشراق العبارة وفصاحة اللفظ وبلاغة القول، وهو المنسزّه من كل عيب لقوله الله الحديث الخصارا (3) فهو أفصح من الكلم، واختصر له الحديث اختصارا (3) فهو أفصح من نطق وأحسن من بلّغ عن ربه، فقد كانت له سمة واضحة، وأثر بيّن في مختلف علوم الإسلام، سواء منها علوم الدين أو علوم العربيّة وغيرها.

من النماذج التي استغلت النص الحديثي استغلالا فنيا، ما تشرَّبه أبو تمام أيضا في قصيدته لفتحه عمورية يقول<sup>(4)</sup>: [البسيط]

لِم يغْزُ قَوْماً وَلَم يَنهَدْ إِلَى بَلَدٍ إِلاَّ تَقَدَّمَهُ جَيشٌ مِنَ الرُّعُبِ

يحدث الشاعر تناصاً مع قول الرسول على: "نُصِرتُ بالرُّعبِ مسيرةَ شهر (5). ولا يفعل الشاعر ذلك من قبيل المبالغات في المدح التي يتوهمها بعض قراء الشعر ويهربون إلى القول بها عندما يعجزون عن استكناه أسرار الشعر، وإنما هي تعبير فنيٌّ نراه متساوقاً مع ما سيعقده الشاعر من صلة بين هذه الغزوة، وبين غزوة بدر الكبرى التي كانت لرسول الله على، بما تشعه من دلالات روحية ثرَّة تكتسبها موقعة عمّورية من خلال هذا الاقتران.

هنا نحد أن الشاعر استطاع ببراعة تامة تضمين شعره من الموروث الديني، ليجعله متناسبا والمعنى المراد تبليغه للمتلقي، بكل ما يحمله من ثقل التأثير والفاعلية، وصولا للفكرة المنشودة وهي تفعيل الحس الثوري.

### 2. التناص الأدبي:

وهو تداخل نصوص أدبية مختارة قديمة أو حديثة شعرا أو نثرا مع نص القصيدة الأصلي - سواء تعلق الأمر بالأدب العربي أو الأجنبي-- بحيث تكون منسجمةً وموظفةً ودالةً قدر الإمكان على الفكرة التي يطرحها الشاعر.

<sup>(1)</sup> سورة الأنفال: 17

<sup>(2)</sup> سورة النجم: الآيتان 3و4.

<sup>(3)</sup> أَخْرَجَه مرفوعا مُسْلَمٌ وَابْنُ حَبَّانَ عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ إِسْحَاقَ، 105، و عبد الله بن عباس، كتاب النكاح، سنن الدارقطني، 3754

<sup>(4)</sup> أبو تمام، الديوان، المرجع السابق، ص59

<sup>(5)</sup> البخاري، عن أبي هريرة، كتاب الجهاد والسير، باب قول النبي :" نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَة شَهْرٍ"، (2815)

إذن مفهوم التناص يدل على وجود نص أصلي في مجال الأدب أو النقد على علاقة بنصوص أخرى، وأن هذه النصوص قد أثَّرت تأثيرا مباشرا أو غير مباشر على النص الأصلي في وقت ما، لإنشاء علاقة متبادلة بين زمني الماضي والحاضر، لا يكون الماضي مصدرا للاحتذاء والتَّقليد بل للابتكار والتحديد والتعبير عن تجربة إنسانية يعاد فيها صياغة الماضي وفق رؤية معاصرة.

ومثل ذلك الوقفات الطلكية التي أشهر امرؤ القيس علَمَها في سوق الشعر العربي، إذ يقول في معلقته (1): [الطويل]

قِفَا نَبِكِ مِن ذِكْرَى حَبِيبٍ وَمَترلِ بِسِقطِ اللَّوَى بِينَ الدَّحول فَحَومَلِ

لتكشف المعلَّقة – التي تلاحقت أصداؤها على نحو مثير – عن توالد القصائد وتناسلها محافظة على جيناها الوراثية الخاضعة لتحويلات وتغييرات لم تذهب بأصولها، ونستشعرها ماثلة في قول عمرو بن الأهتم (ت 57 هـ): [الطويل]

قِفَا نَبكِ مِن ذِكْرَى حَبيبٍ وَأَطْلاَلِ بذي الرَّضْمِ فَالرُّمَّانَتَينِ فَأُوعَالِ وَنَذكر نموذجا آخر من قول ابن سناء الملك(3): [الطويل]

قِفَا نَبِكِ مِن ذِكْرَى حَبِيبِيَ وَحدَهُ ٱلْتَحلِطُ ذِكْراً لِلحَبِيبِ بَمْنْزِلِ

يمكن اعتبار هذه النماذج سلالة قصائد متوالدة، سهل الوقوف على ملامحها، حيث تشترك في الغرض، والوزن، والقافية، وبالطبع بالمعاني، فتجعل المتلقي حين استماعه إلى نموذج من هذه النصوص يسترجع تلقائياً مثيلاتها، ويشعر بأنه سبق إليه بالمعرفة، وإن لم يكن له في الحقيقة سابق معرفة بهذا النص الحالي إلا الآن. وهذه الحال مثال مثير لعمل الذاكرة في إنتاج النص، بكشفها الأصداء المتماثلة والمتشابحة إيقاعاً وألفاظاً وصياغات وصُوراً ومعاني من خلال القراءة الواعية فقط.

وكذلك قال النظار بن هاشم الأسدي: [الوافر]
يَعِفُّ المرءُ مَا استَحيًا وَيَبقَى نَبَاتُ العُودِ مَا بَقِي اللِّحَاءُ
ونسج أبو تمام على منوال معناها ومبناها قائلا<sup>(4)</sup>: [الوافر]
يَعِيشُ المرءُ مَا استَحيًا بِخَيرٍ وَيَبقَى العُودُ مَا بقي اللِّحَاءُ

يشكِّل البيتان تقاطُعًا يكاد يكون اجتراريا على المستوى الإشاري والدلالي يشير تودوروف إلى ذلك بقوله : « إننا عندما نقرأ دوما أكثر من نتاج بكثير، إننا ندخل في اتصال مع الذاكرة الأدبية، ذاكرتنا

<sup>(1)</sup> امرؤ القيس، الديوان، المرجع السابق، ص 8.

<sup>(2)</sup> موسوعة الشعر العربي، مؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، المرجع السابق.

<sup>(3)</sup> ابن سناء الملك، الديوان، محمد عبد الحق، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية،حيدر أباد- الهند-، ط1، 1958، ص 615.

<sup>(4)</sup> أبو تمام، الديوان، المرجع السابق، بحلد4، ص 297

الخاصة، ذاكرة المؤلف ذاكرة النتاج نفسه، فالأعمال التي سبق لنا أن قرأناها، وحتى سواها تكون حاضرة في قراءتنا، وكل نصٍّ هو كتابة مخطوطةٌ فوق أحرى» <sup>(1)</sup>.

> ونذكر نموذجًا آخر لزهير بن أبي سلمي: (2) [الطويل] وَمَا الْحَرِبُ إِلاَّ مَا عَلَمْتُمْ وَذُقْتُمُ وَمُقَتَّمُ وَمَا هُو عَنْهَا بِالْحَدِيثِ الْمُرجَّم وقد نسج ابن سناء الملك على منواله معناه ومبناه قائلا<sup>(3)</sup>: [الطويل] وَمَا الْحُبُّ إِلاَّ مَا جَرَى منْ مَدَامعي وَمَا هُوَ عنهُ بِالْحَديثِ المَطَوَّل

هناك تتوالد ثنائية (الحربُ - الحبُّ)؛ الحرب التي ألهبها إحساس ذوق على علم، وحب دفين ترجمته العيون، فما الْحربُ إلا الْحُبُّ ما دام كلاهما في العلن يحكُمُهما الإحساسُ الواحد، ويفصل بينهما صوتٌ واحد وهو الرَّاء.

إنَّ مثلَ هذه النصوص الحاضرة التي تباينت عصورُها الأدبيةُ، تَظهر للقارئ وقد تقاطعت إيقاعياً ولغوياً وأسلوبياً أحياناً على نحو مباشر مع النصوص الغائبة التي تستحضر تلقائياً عند قراءة تلك النصوص.

ليست كل موضوعات النصوص تتوافق مع موضوع المعلقة ومعانيها، بل هناك بعض منها يشكل نقيضاً لها كما الحال في قصيدة أبي نواس التي تمثل نقضاً هجائياً ساخراً لها - المحاكاة النقيضة- يتواءم ونزعته الشعوبية المتمردة على نمط القصيدة العربية القديمة وأطلالها، بل وعلى كل ما له صلة بتراث العرب؛ فيبدأ القصيدة بقلب الصيغة اللغوية، فبدَل المثنى يخاطب المفرد وبدل الأمر بالوقوف يأمر بالقعود، ثم يعكس الطلب من الوقوف والبكاء إلى النهي عن ذلك، ومقابل الدعاء للأمكنة والتحسر عليها في المعلقة، يقع الدعاء عليها، يقول أبو نواس: (4) [الطويل]

> خَلِيلِيَ أَقُعُدْ للصَّبُوحِ وَلاَ تَقُلْ قِفَا نَبكِ مِن ذِكْرَى حَبِيبِ وَمَرْلِ وَيَا رَبِّ لا تُنبت ولاَ تُسقط الحَيَا بسقط اللَّوَى بَينَ الدَّحول فَحَومَل وَلاَ تُقْر مقراةَ امرى القيس قَطرة من المُزن وارجُم سَاكنيها بجَندَل وَلَكَنْ دِيَارَ اللَّهِو يَا رَبِّ فَاسْقِهَا وَدُرَّ عَلَى خَضِرَائِهَا كُلَّ جَدْوَل

لا يزال الشعر العربي القديم يشكِّل مصدر إلهام للشعراء على اختلاف أعصُرهم، وهو بمثابة مصدر مقدَّس بعد القرآن الكريم والحديث، فقد استطاعوا توظيف هذه النصوص التراثية تناصيا، يتبين ذلك من خلال الوشائج النصية مع أشعار القدماء، فجاء توظيف بعضهم لها اجتراريا ومنهم من اختار الحوار أو الامتصاص، وبالتالي تولَّدت لنا نصوصٌ سمَت على نصوص قديمة بعدما منحتهَا فاعليةً كبيرةً وتشكيلاً جماليًّا ر ائعا.

<sup>(4)</sup> أبو نواس، الديوان، المرجع السابق، ص 113



<sup>(1)</sup> تودوروف، نقد النقد، تر: سامي سويدان، ط1، منشورات مركز الإناء القومي، بيروت،1986، ص91

<sup>(2)</sup> زهير بن أبي سلمي، الديوان، شر: حمدو طماس، دار المعرفة، بيروت - لبنان-ط2، 2005، ص68

<sup>(3)</sup> ابن سناء الملك، الديوان، المرجع السابق، ص 615

كثيرة هي المصادر التي تعُجُّ بها ذاكرة المبدع، لأنه يحمل كمَّا لا يستهان به من رصيد فكري ولغوي عن التراث، ساعده على إبرازه عن وعي أو عن غير وعي، وما ذكرت من مصادر دينية وأدبية وتاريخية لا يجعلني أغفل المصادر الأخرى منها مثل التناص الأسطوري، التناص الشعبي وتناص الثقافات الأجنبية الوافدة. وسنوجز في هذه الأنواع المتبقية لنكتفي بالإشارات العابرة فقط لأن المهم هو الإحاطة بصلب الظاهرة وجمالياتها في ديوان البوصيري.

# 3. التناص التاريخي:

هو تداخل النص الأصلي مع نصوص تاريخية منتقاة حيث تبدو لدى المبدع منسجمة مع السياق المرصود وتؤدي غرضا فكريا وفَنيًّا أو كليهما معا (1)، والتناص التاريخي بشخصياته وأحداثه يعد مصدرا مهما من مصادر الإلهام الشعري الذي يعكس الشاعر من خلال الارتداد إليه روح العصر، يكشف عن هموم الإنسان وطموحاته وأحلامه بحيث يجعل النص ذا قيمة توثيقية يكتسب بحضورها برهانا ودليلا على كبرياء الأمة أو انكسارها من خلال عقد مشابحة بين الماضي والحاضر.

يبدو النص المتفاعل مسكونا بذاكرة التاريخ والنصوص القديمة التي تأثر بها الشعراء ووظفوها في نصوصهم المقروءة لتدل على عدم بكورية الكتابة لأن الكاتب وهو يكتب نصه يسترجع التاريخ الضخم العربي أو الأجنبي ويأخذ منهما ما يتناسب ورؤيته يتقصد من ورائها إعادة إحياء التراث أو مقارنة بين وضعين؛ مأزوم ومحلوم به، منسجما مع الأحداث معززا صورتها.

يستخدم التناص التاريخي تعبيرا عن حالة شعورية تفوح منها رائحة الخيبة الممزوجة بالعتاب المكلوم، يتفق عموما مع الغرض الذي ذكر من أجله، وربما لجأ المبدع إلى استخدام الرمز لبيان صوره فالشخصيات التاريخية أضحت رمزا يحمل أبعادا دلالية، تؤدي إلى الصورة التي يود الكاتب رصدها وكشفها وهي تلبس ثوب القداسة أو حرقة الانتكاسة.

ومن النماذج الشعرية التي وظفت التاريخ العربي توظيفا تناصيا، نجد ابن حجر العسقلاني وهو يسرد جزءا من التاريخ الإسلامي ممثلا في السيرة النبوية يقول<sup>(2)</sup>: [البسيط] وَالسَّابِقُونَ الأُلَى قَدْ هَاجَرُوا مَعَهُ وَمَا بِفَصْلِ لأَنْصَارِ النَّبِيِّ خَفَا

فبالإضافة إلى وحود تداخل النص القرآني: ﴿ وَٱلسَّنِقُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ اللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (3) في مجريات السرد للسيرة النبوية باعتبار أن "السابقون الألى" هم الذين ناصروا الرسول الله في أوائل الدعوة من المهاجرين والأنصار الذين أدركوا بيعة الرضوان عام



<sup>(1)</sup> أحمد الزعبي، التناص نظريا وتطبيقيا، المرجع السابق، ص29-30

<sup>(2)</sup> ابن حجر العسقلاني، الديوان، المكتبة العربية، حيدر آباد، 1962، ص15

<sup>(3)</sup> سورة التوبة: الآية 100

الحديبية، فإن هناك مؤشرا تاريخيا يستحضر فيه تاريخ المسلمين في هجرتهم من مكة إلى المدينة فارِّين بدينهم، يكمّله الحطاب الديني مقررا مصداقيته في النص الشعري.

والجانب التاريخي عموما يمكن من ربط النصوص الحاضرة بمصادرها الثقافية القديمة، بل يكون سببا في إيجاد الإمكانات الجديدة في الثقافة الشعرية، وإعادة صياغة المعطيات القديمة بجسارة واقتدار، من غير أن يكون في ذلك عائق في طريق التطور<sup>(1)</sup>.

ولعل في شيوع التناصات التراثية لدى الشعراء فضلاً عن تقنعهم بقناع الشخصيات التراثية البارزة والفاعلة عبر الحقب الزمنية الماضية، يرجع إلى ما يتميز به تراثنا العربي من ثروة ووفرة الجوانب المضيئة فيه وتعدد مصادره وتشعبها، تمدُّه بالقدرة على النهوض والتجديد، فهناك المعطيات الشعبية والشعائرية، وهناك المعطيات الأسطورية والتاريخية، وهناك المعطيات الدينية بما فيها من مذاهب وأفكار وطرائق سلوكية، ثم هناك المعارف العامة والخبرات التي تنسب إلى زمن مضى دون غيره (2).

### خامسا: مستويات التناص:

يظهر التناص في صور مختلفة، تتعدد تركيباته وتتفاوت في الحضور وفق القالب الذي يصوغ فيه المبدع ترسبات ماضيه وموقفه منه، أو من نصوص التراث ومدى تفاعله معها.

# أ - على مستوى المحاكاة :

يقسم" التناص" على مستوى المحاكاة إلى نوعين، هما: المحاكاة المقتدية والمحاكاة الساخرة.

أولا - المحاكاة الساخرة "النقيضة":

وتعني محاكاة المؤلف عمله في عمل أدبي آخر ليسخر منه، ويختزل كثير من الباحثين التاص إليها، ورأى حينيت أن هذا النوع يتم فيه تغيير المعنى بحيث يصير مثاراً للهزء وللسخرية، مثل مسرحية البخلاء لموليير، مسرحية الكرماء، وهي تعنى بشكل عام المخالفة.

ثانياً - الحاكاة المقتدية" المعارضة ":

وتعني محاكاة المؤلف عمله في عمل أدبي آخر ليهتدي له، كما تعني أيضا: أن يُكتب نصُّ معين ليعارض نصا آخر ومعنى المعارضة هو المماثلة والإقتداء أي الكتابة على نفس المنوال، كمعارضة أحمد شوقي للبحتري، وهذا النوع من المحاكاة جعلتها بعض الثقافات الركيزة الأساسية التي يتكئ عليها التناص.

### ب – على مستوى الشكل والمضمون:

ينقسم الباحثون في هذا الجانب إلى ثلاث فِرَق: بعضهم يراه في المضمون، وبعضهم يراه في الشكل، وثالث يراه فيهما معاً، لأنه من غير الممكن فصل المعنى عن المبنى أو الشكل عن المضمون.

<sup>(2)</sup> أحمد محمد قدور، اللسانيات وآفاق الدرس اللغوي، دار الفكر المعاصر، بيروت، دمشق، 2001، ص 113



<sup>(1)</sup> أحمد محمد قدور، العربية الفصحي المعاصرة، الدار العربية للكتاب- تونس- 1991، ص 403.

يتساءل "محمد مفتاح" في رؤى مهمة يجيب عنها؛ أيكون التناص في الشكل أو المضمون؟ إن ما يظهر الناح ذي بدء - أنه يكون في المضمون، حيث يعيد الشاعر إنتاج ما تقدمه وعاصره من نصوص مكتوبة وغير مكتوبة ... أو ينتقي صورا أو مواقف أو تعابير ذات قوة رمزية، لكن لا مضمون خارج الشكل والشكل هو المتحكم في التناص والموجه إليه، وهو هادي المتلقي لتحديد النوع الأدبي، ولإدراك التناص، وفهم العمل الأدبي تبعاً لذلك (1).

ولأن ثنائية المضمون والشكل معاً هما بمثابة الإشارة التي تتحكم في المتنّاص المبدع، حاصةً إذا تم منه ذلك بوعي، ويمثل للمتلقي وفقاً لهذا تحدياً لمحفوظه ومفهومه وثقافته، وهو يستدعي النص الغائب إلى النص الحاضر، يبدو محمد مفتاح محقًا في رؤيته، وهو يتحدث واصفا التناص بأنه "ظاهرة لغوية معقدة تستعصي على الضبط والتقنين إذ يعتمد في تمييزها على ثقافة المتلقي وسعة معرفته وقدرته على الترجيح<sup>(2)</sup>.

# ج - على مستوى القصد:

يعد معيار القصدية التفريع الأولي للتناص، من الناحية الإجرائية، حيث تم تقسيمه إلى: تناص واعٍ ظاهر مقصود، وتناص لا واع خفي غير مقصود.

- الواعي الظاهر: يكون المؤلّف واعيا به يقصده ويشعر بتوظيفه، حيث يدخل في معارضة أو ينقل صورة أو تعبيرا أو موقفا ونحو ذلك من المعطيات الثقافية.
- اللاواعي الباطن: "يكون فيه المؤلف غير واع بحضور نص أو النصوص الأحرى في النص الذي يكتبه (3)..

ولا زال الكثير من النقاد المعاصرين يعتقدون أن التناص ذو طبيعة لا واعية فقط لأنه نتاج القراءة الأثرية المطموسة في أعماق الكاتب، يقول عبد الملك مرتاض: "التناص هو الوقوع في حال تجعل المبدع يقتبس أو يضمن ألفاظا وأفكارا كان التهمها في وقت سابق، دون وعي صريح بهذا الأحذ المتسلط عليه من مجاهل ذاكرته ومتاهات وعيه"(4).

ويذهب حيرار حينيت إلى أنّ حضور النّصوص يتمّ من مشارف اللاوعي.

وقد أطلق محمد مفتاح في هذا الشأن ما أسماه بالتناص الاعتباطي أو التناص العشوائي، <sup>(5)</sup> على الخطاب الذي تغيب فيه الإحالة، وهو الذي لا يمكن الوقوف عليه في النص إلا اعتماداً على ذاكرة المتلقي.

<sup>(5)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص131



<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص130

<sup>(2)</sup> نفسه، ص131

<sup>(3)</sup> مفيد نحم، التناص بين الاقتباس والتضمين والوعي واللاشعور، حريدة الخليج، ملحق بيان الثقافة، عدد 55، حانفي 2001، ص07

<sup>(4)</sup> عبد الملك مرتاض، فكرة السرقات الأدبية ونظرية التناص، المرجع السابق، ص 87

أما **التناص الواجب**: فهو الذي ينطوي على إحالة صريحة، إذ يوجه القارئ المتلقي نحو مظانه، تؤشر له مفاصل التناص، فكأنه إحباري يرغمه على العودة إلى خطاب الآخر الذي يكمن أو يتعالق مع الخطاب الذي يقرأه.

# د – على مستوى القراءة:

يقسِّم "شجاع العاني" التناصَّ من حيث القراءة والقارئ إلى ثلاثة أنواع هي: الظاهر أو الصريح، التناص المستتر والتناص نصف المستتر.

# التناصُّ الظاهر أو الصَّريح:

ويكون التناص ظاهراً، عندما تكون النصوص السابقة التي تتداخل في نص أو خطاب المؤلف جزءاً من الموروث الثقافي الجمعي لجماعة بشرية معينة، كالنصوص الدينية، والأساطير المحلية، والأمثال والأقوال السائرة، كما يكون صريحاً عندما يشير المؤلف صراحة إلى الخطابات أو النصوص التي ضمنها في خطابه، ومع ذلك فإن (الظاهر) يبقى نسبياً وغير مطلق، وغالباً ما يكون الظاهر في التناص الخطي أو الخطابات المهجنة، فمن شأن الخطي، حتى وإن غابت الإحالة فيه أن يكشف تعالق النص مع خطابات الآخرين، حينما لا يفعل مؤلف النص سوى إحاطة هذا الخطاب بخطوط من عنده، ولا يضفي عليها إلا سمات فقيرة حداً تماماً مثلما يفعل الشاعر حين يضع بين معقوفتين شعراً أو بيتاً أو أبياتاً من شعر غيره في قصيدته. (1)

فالنَّص السابق ظاهر وواضح المعالم ويمكن اكتشافه بسهولة، وهذا طبعا من لدن قارئ يمتلك ثقافة واسعة، ساهم صاحب النص الحاضر في إعادة النص السابق بشكل حرفي ولم يعمد لإخفائه وطمسه ببعض التغييرات.

عموما إن التناص الصريح أو الظاهر لا يتطلب جهداً عقلياً من القارئ، وهو يخاطب قارئاً استهلاكياً، ويتطلب قراءة استهلاكية محضة.

### 2. التناص المستتر∶

يعمَد فيه صاحبُ النصِّ لإخفاء النص السابق في اللاحق ببعض التغييرات التي تطمس معالمه، ولا يدرك هذا إلا صاحب نظرة بعيدة ويمتلك حسَّا فائقًا في المقارنة والاستحضار.

غالباً ما يكون التناص في هذا النوع من (نسق) التناص التصويري، الذي يقوم فيه المؤلِّف بتذويب خطابات أو أجزاء من خطابات الآخرين في نصه أو خطابه، بعد أن يضفي عليها سمات جديدة غنية وسواء أكان التناص هنا واعياً وقصديًّا أم كان لاشعوريًّا، فإنَّ الأمر يعتمد في القراءة على ذاكرة القارئ وثقافته. وقد عَزِّز القسمين بثالث وهو:

<sup>(1)</sup> شجاع مسلم العاني، الليث مجموعة خراف- قراءات في الأدب والنقد-، منشورات اتحاد الكتاب العرب، 1999، ص75



### 3. التناص نصف المستتر:

ويعني به "النّوع الذي يومئ إليه المؤلّف تلميحا لا تصريحا، وغالبا ما يتم هذا التّلميح في عنوانات الني النصوص وبطريقة مموِّهة "(1)، سواء أكان التلميح في عنوان النص أم في متنه وينثر بعض العلامات التي ترشد قارئاً (معيناً) إلى مرجعيات النص ومظانّه، ويعتمد هذا النمط على ذاكرة القرّاء، وعلى وجود قسط وميثاق مشترك من التقاليد الأدبية والسُّنن الثّقافيَّة بين المؤلّف وقُرائه.

ويمكن القول: إن النوعين (المستتر ونصف المستتر) يتطلبان قراءة إنتاجية من قارئ منتج ذي عقل مفتوح على شفرات النص الجديد، وعلى الثقافات القومية والعالمية القديمة منها والحديثة، وعلى الأجناس الأدبية والفنون كلِّها، قراءة تنتج النص بما تضعه وتقترحه لملء فراغات هذا النص.

## مؤشرات التناص:

من وجهة نظر "محمد مفتاح" يرى أنّ للتناص مؤشرات يكشف بها عن نفسه، فيوجه القارئ إلى الإمساك به ومن بينها: التلاعب بأصوات الكلمة والتصريح بالمعارضة، واستعمال لغة وسط معين والإحالة على جنس خطابي برمَّته، ممثّلا بما يستعمله كثير من الشعراء من توظيف لألفاظ العلوم والفنون والتي تفرض قراءة متعدِّدة، تختزل إلى تشاكلين: تشاكل النَّوع المستعمل لغتَه، وتشاكل عام يتمحور حوله البيت أو القصيدة أو المقطوعة... كما أن إدخال جنس خطابي ضمن آخر يحتم وجود قراءتين أيضا، تنبه تلك المؤشرات إلى نفسها بخرق عادة المتلقي (2).

عندما يجلس المبدع أمام الورقة البيضاء "لينتج" نصاً، فإنَّ جميع ما يمكن تسميتَه بـ الشُّروط لا يمكن اشتغالها في تلك اللحظة، فأثناء الإبداع لا يمكن للمبدع أن يضع نفسه ضمن ارتمانات متواضع عليها (كشروط) وإنما تعمل - هي- ضمن لا وعيه وما تراكم في ذلك اللاوعي (وكذلك الوعي) من خبرة في هذا الجال، لهذا فإن لافتة "شروط التناص" هي لافتة لا تطبق بحرفيتها بقدر ما تكون على شكل (تعاقد) وهذا ما يؤكده "جينيت" حول التناص الواعي، إذ يقول عنه " إشعار القارئ بصورة ما، أنه إزاء نص مناصص" (3) معنى هذا؛ أن هنالك شرطاً بين الكاتب والقارئ وبموجب ذلك "يقدر الكاتب على مسايرة المؤلف غير متهيب من فك رموز التناص الواقع بين ما يقرأه والنصوص المكونة لهذا المقروء"(4).

<sup>(4)</sup> داود سلمان الشويلي، الذئب والخراف المهضومة، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد-، ط1، 2001، إحالة على مجلة الأقلام، دار الشؤون الثقافية العامة- عدد 4-5-6، 1995، ص46



<sup>(1)</sup> شجاع مسلم العاني، الليث مجموعة خراف، المرجع السابق، ص75

<sup>(2)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المرجع السابق، ص131

<sup>(3)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلا، المرجع السابق، ص79.

وأن يكون (التناص) لا واعياً، معناه "تذويبُ نص الآخر ومَحوُه وإعادةُ خلقه بالكامل، بحيث لا يعود أكثرَ من ذكرى بعيدة أو مصدرَ إلهام للنَّص بين مصادر أخرى" (1).

### وظائف التناص:

تؤكد جُلَّ الدراسات على أهمية التناص من حيث هو ضرورة حتمية لا مناص للشاعر منها، فهو"بمثابة الهواء والماء والزمان والمكان للإنسان فلا حياة له بدونهما ولا عيشة له حارجهما "(2).

التناص ليس عملية لغوية فحسب، بل له من الوظائف المتعددة ما يجعله يختلف أهمية وتأثيرا بحسب مواقف المتناص ومقاصده (3)، وليس مجرد توارد خواطر أو تشابه أفكار لنحكم على الكاتب بالسرقة فنُدينه ونُوغِلَ في استهجانه، وبدل مساءلته نسائل بعضنا: هل التناص مجرَّد استكمال الكاتب نصه بفكرة غيره أو لفظ من ألفاظهم بسبب نضوب في خياله أو ضعف في قريحته حتى ننظر إلى هذه الظاهرة نظرة إدانة ؟ أم أن الكاتب من كل ذلك براء ؟ وهل وُحد التناص حكما جاء ليُنقذ الأديب مما الهم به بحجة أن ليس كل أديب مبدعا إلا بالتجاوز والتسامح؟ حيث لا يعدو كونه - في الحقيقة - مكرِّرًا ومردِّدًا دون وعي - غالبا - لما كان قد سمع وجمع فأوعى ونسي، ألا نلتمس العذر لوجود سبب مقنع مفحم؟ أليس كل أناء بما فيه ينضح؟. ثمَّ متى وُحد شيء من لاشيء؟

1. إنَّ الشاعر عندما يتحدث عن قضايا مصيرية هم الأمة، يتناصُّ دائماً مع رموز قضاياها العليا ليُغني ها النص ويقنع المتلقي "فالشعر الأصيل هو الذي يعتمد الموروث الأصيل ويحاول تفجيرَه في ضمير القارئ " ها النص ويقنع المتلقي الناسعر الأصيل هو الذي يعتمد الموروث الأصيل ويحاول تفجيرَه في ضمير القارئ الله من هنا يبرز دورُ العمق التاريخي للنص المناصص، سيَّما إذا كان نصاً دينياً في تعضيد واغتناء النص المحديد، فالتاريخ هو محطة استخلاص العبر من الماضي؛ يركب الشاعر أساليب السَّلف ووحي أفكارهم يستبيحها ليسوقها إلى الخلف اعترافًا لهم بالفضل، وقصدًا منه في الدَّعوة إلى الصَّلاح، وهذا وفق ما ذكره محمد مفتاح في كتابه (5).

2. التناص من الوسائل الفنية التي يوظفها الشاعر ليبعث تراثه الحضاري من جديد، ويُغْني النص الأدبي بإشارات معرفية موحية شتى تحدث في نفس القارئ، لأن الذي يسعى لتحلية كلامه بملفوظ غيره لا يتأتى له ذلك إلا باعترافه بقيمته الفنية وموقعه في الجمالية ليجعل من كتابته كتابة ذات أدبية راقية، وعليه فإن جماليات الكتابة التي تسيطر عليها المعرفة الخلفية التي يستند عليها النص وفيما يستخدمه من فنيات جمالية، ترفع مستوى اللغة لتعطيها قيمة جديدة تخرجها عن المألوف إلى شاعرية اللغة التي تعد في صميم الأدب.

<sup>(5)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المرجع السابق، ص 132



<sup>(1)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلا، المرجع السابق، ص79.

<sup>(2)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري- استراتيجية التناص، المرجع السابق، ص125

<sup>(3)</sup> نفسه، ص32

<sup>(4)</sup> عبد الله الغذامي، كيف نتذوق قصيدة حديثة، مجلة "فصول" (الحداثة في اللغة والأدب)، مج 2، العدد 4- 1984 ص 99

3. كما أن العلاقة بين الشعر والتاريخ "موصوفة بالتساكن؛ أي أن أحدهما يسكن الآخر، وموصوفة كذلك بالسعي المشترك للإمساك بتجربة الكون؛ التاريخ بجَدَلِه الإنساني، والشعر بمحاولته توظيف هذا الجدل في خلق شعرية تتصف بملامح جدلية على مستوى البنية والدلالة" (1)، لذلك برزت تناصّات كثيرة مع التاريخ الإسلامي في أعمال الشاعر وبالتحديد مع شخصيات التاريخ، والشاعر في تناصّاته تلك لا يقدم التاريخ بوصفه وقائع خارجية، بل يقدمه "نصوصاً قابلة للقراءة والتأويل أيضا "(2)، وبهذا لا يعود هم الشاعر أن يوازي النص التاريخي بوصفه وثيقة تاريخية، وإنما غرضه الأساس هو تحقيق الأثر الجمالي الذي يبرز من خلال الصور الشعرية المفعمة بالخيال (3).

4. يرصد التناص تحركات النص داخل الفضاء التاريخي له، محققاً في ذلك انفتاحاً دلالياً مانحاً للمتلقي حرية التعايش الحرِّ معه، وأفضل ما يقدمه الشاعر من وسيلة للتناص مع الأحداث التاريخية هو استدعاء شخصيات ذلك التاريخ وإقامة علاقة تعتمد على تقنية الحضور والغياب، فالعلاقات الغيابية هي "علاقات معنى وترميز فهذا الدال "يدُلُّ" على ذلك المدلول، وهذا الحدث يستدعي حدثاً آخر" (4)، أما العلاقات الحضورية فهي علاقات " تشكيل وبناء " (5).

5. إنَّ الشاعر يعيد تحريكَ ذاكرته بما يجعله يتناصص مع نصوص أخرى خارجية كانت أم داخلية وهو بذلك " يمارس على النصوص عملاً نقدياً سواء أكان مقصد الكاتب المناص نقدياً بصراحة أم لا"(6)، فالإعادة وحدها لا تكفي، وعلى الشاعر أن يتخلص من وطأة الصور والتعابير التي صارت متحجرات خطابية، وتقف سداً منيعاً أمام إبداعات جديدة للمعنى، ومحاولة الاقتراب من هذه المتحجرات ومشاغلتها وصولاً إلى تدميرها في النهاية هي إحدى وظائف التناص التي تبتعد به عن أن يكون صيغة تزيينية للنص فقط الغرض منها "تسمين النص بما ليس منه" (7). كما أن ربط الثقافة الأدبية الجديدة مع القديمة وإشاعتها بين من ألم بها، أو لم يُلمَّ، وكان اعتقد رتابة أفكارها وقصور تعابيرها، فيرتبط الجديد بالقديم، ينشئ وعيا بوحدة الثقافة وامتدادها وسيرها في الزمن ماضيا وحاضرا.

6. يفرض التناص على الكاتب والقارئ ضرورة فهم النص، فلو لم يكن النص استجابة لنصوص متقدمة لا نهائية لما كان له أن يفهم. وتعتبر وظيفة التواصل اللغوي من أهم وظائف التناص التي يقصد من خلالها المؤلف إيصال معلومات إلى المتلقى الواعى، فالشاعر يجد نفسه مُرغَمًا وملزَمًا بالأحذ بشروط التناص



<sup>(1)</sup> ناظم عودة، الشعر والتاريخ، شعرية التناص، مجلة الأقلام، العدد 7- 8، س 27- 1992، ص132

<sup>(2)</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي، المرجع السابق، ص106

<sup>(3)</sup> صفاء كاظم البديري، التناص في شعر أبي تمام، رسالة ماجستير، كلية التربية – ابن رشد، جامعة بغداد، 2000، ص

<sup>(4)</sup> تودورف، الشعرية، تر: شكري السبخوت ورجاء سلامة، دار توبقال، الدار البيضاء: المغرب، ط1، 1990، ص31

<sup>(5)</sup> نفسه، الصفحة نفسها

<sup>(6)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلاً، المرجع السابق، ص 75.

<sup>(7)</sup> نفسه، ص 78.

الزمانية والمكانية وما دار في هذا الزمان والمكان، فضلا عن ما تختزنه ذاكرته من تراكمات ثقافية كوَّنت لديه مرجعيةً شكَّلت مع الوقت بناءَه الفكريَّ وخلفيَّته التراثية.

7. يقف التناص موقفًا وسطًا بين مُساند للسَّلف والخَلَف يستوحي منهم صياغة رؤياه الخاصة، وبين مناوئ لبعضهم منحاز إليهم، هو موقف توفيَقيُّ كان يتبنَّى مشروع مصالحة الأجناس الأدبية والاتجاهات التي تظهر في بعض الفترات من تاريخ وثقافة الأمة، وعلى نقيضه يظهر في الفترات التاريخية النشيطة باختلاف الآراء الكاشفة للصراع بين الفئات، وما أمرُ الشعوبيين ببعيد، فأبو نواس الذي مارس التناص مع شعر الجاهليين لم يكُن ليسايرَه بقدْر ما كان راغبًا في النَّيلِ من قيودهِ وطمسِ معالمه، وما يسلكه المعاصرون من استراتيجية الهدم والتشويش حتى وُجِد مزج للأجناس الأدبية ضمن جنس واحد من شاكلة "قصيدة النثر" لهو خير دليل<sup>(1)</sup>.

لا يقصر التناص عن كونه عملية شكلية قائمة على التماثل بين النصوص بل يتعدى إلى ممارسة التفاعل والتشابك والتلاحم بين النصوص التي تقيض للقارئ فرصة معاينتها، معاينة قائمة على إثارة وعيه وإدراكه واستنفار معرفته وخبرته بالنص الوافد وما اعتراه من تحوُّل في دلالاته ليدخل في النسيج النص الجديد مشكلا جزءا لا انفصام له منه، ويصبح النص المستقبل قابلا التحوير والتبديل والتغيير في النص الوافد وهذا وفق ما ارتضته رؤية المبدع.

ومن هنا يمكن لنا أن نلخص وظائف التناص بالشكل الجمالي الذي تلحقه اللغة عندما تعطي لها دلالات حديدة، وفي الإحالة على السياق الذي يعد المرجعية التناصية كما يتلخص في اختصار النصوص إلى مدلولات معرفية تحيل القارئ على التراث، بالإضافة إلى أن للتناص دورًا رمزيًّا يكمُن في تنصيص التجارب الإنسانية واعتبارها عبرًا في حياة الإنسان، وله وظيفة على المستوى التعبيري والانفعالي العاطفي، فالكاتب يختار نصوصه المتداخلة فوق حالته النفسية التي يعيشها.

# سابعا: أشكال التناص:

استطاع التناص بآلياته المتعددة أن يصبح أداة نقدية نظرية تعالج أي نص على تنوعه، واحتلاف منبته الثقافي، وما نودُّ الحديث عنه ههنا هي سمات وأشكال هذه الأداة، كما تراءت لبعض النقاد.

يحاول النقد الكشف عن شفرات النص فينطلق من تواري النصوص السابقة في النص الجديد، مما يستدعي و حود مفتاح لفهمه، وفك طلاسمه وإعادة تركيبها؛ تمييزا له من النصوص السابقة عليه في الزمن. فهو إنتاج مكرر بصورة ما؛ يحتاج إلى إعادة تأويل ليصير إنتاجاً جديداً.

فالتناص أداة معرفية لفهم كيفية إنتاج النص؛ وأداة معرفية لإنتاج الخطاب الجديد في الوقت نفسه (2). وباعتباره نظرية نقدية؛ فقد غُدا آلية خاصة بالقراءة الأدبية والنقدية الجديدة في سياقها التناصى، وقراءها

<sup>(2)</sup> حيرار حينيت، طروس الأدب على الأدب، ص 126، وانفتاح النص الرواثي 95-99



<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، المرجع السابق، ص133

التأويلية للنص، فما ورثته من النظريات السابقة لها في الغرب؛ وما وصل إليها من تأثير ثقافي من العرب يوحى بمدى ما ارتقت إليه الدراسة النصية.

لم يتوقف التناص على أنه اقتباس كما يرى عبد الملك مرتاض حين قال: "... التناصية إن شئت اقتباس؛ وهذا مصطلح بلاغي صرف؛ ولكنه الآن مسطو عليه من السيمائية التي بادرت إلى إلحاقه بالتناصيات واستراحت، بل إنها ألحقت الأدب المقارن نفسه بنظرية التناص وبكل حرأة"(1).

فالمغالات بإرجاع أشكال نظرية التناص كلها إما إلى الاقتباس أو السرقة تقصير لممتد، بينما يقول أنجينو: "إن التأمل فيما هو تناص سيسمح بإيضاح تلك الأشكال التي أهملتها الممارسة الأدبية؛ والتي تسمى السرقة والمحاكاة الساخرة والهجاء والمونتاج والفصل والسخرية والإلصاق والخطية والمقطعية"(2).

وتركزت هذه الأشكال التي حددها "مارك أنجينو" في إطارين اثنين: العفوية وعدم القصد تارة والقصد والوعى الكامل تارة أحرى<sup>(3)</sup>.

فمصطلح بلاغي واحد أو أكثر لا يمكن أن يقابل نظرية التناص، التي جعلت هذه المصطلحات وغيرها أشكالاً في بنيتها النقدية من أجل الكشف عن ماهية النص أولاً وإعادة إنتاجه ثانياً، على إقرارنا بالامتداد الثقافي، وتراكمه عند الأمم كلها.

ردَّ "مرتاض" مفاهيم أشكال التناص إلى مفاهيم المصطلحات البلاغية العربية، فهو يرى أنَّ "التناص تقاطع وتواصل ومقابسة ..."؛ ثم ينتهي إلى أن هذه الأضرب تنتهي إلى شكل حديد؛ فيقول: "ومن أهمها شأناً: التناص المباشر أو التام، والتناص الضميني أو الناقص، والتناص العائم أو المذاب؛ وهو الذي لا يكاد يعرفه أي محلل للإبداع"(4).

فالتواصل والتقاطع بين الثقافة العربية ومصطلحاتها البلاغية وبين مصطلحات نظرية التناص كائن، ولكن كثيراً من مفاهيمها الدلالية قد تغيرت؛ فضلاً عن آلية استعمالها.

كثيرة هي المصطلحات التناصية التي نلحظها، إنما تعود في أصولها إلى البلاغة العربية وإن اتجهت اتجاهاً نقدياً جديداً. ويمكن أن نصنف أشكال التناص في نمطين اثنين كبيرين -أشار إليهما الناقد ليون سُمفل- وهما: التناص المباشر، والتناص غير المباشر<sup>(5)</sup>.

ويشتمل التناص المباشر على ما يلي: التناص المنحسر والمتسع؛ ويتمثل كما قال "محمد حير البقاعي" برسالة ابن القارح ورسالة الغفران؛ والسرقة والاقتباس والتضمين والأخذ والاستعانة والمعارضة، والحل والاستشهاد والتغاير.. وغير ذلك من المصطلحات البلاغية العربية.

<sup>(1)</sup> عبد المالك مرتاض، الكتابة أم حوار النصوص، مجلة الموقف الأدبي- اتحاد الكتاب العرب، دمشق- العدد 330، 1998، ص 54

<sup>(2)</sup> أنجينو، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص69.

<sup>(3)</sup> محمد عبد المطلب، قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرحاني، المرجع السابق، ص 153.

<sup>(4)</sup> عبد المالك مرتاض، الكتابة أم حوار النصوص، المرجع السابق، ص17، الخطيئة والتكفير، ص17

<sup>(5)</sup> ليون سُمفل، دراسات في النص والتناصية، المرجع السابق، ص106-107 وقضايا الحداثة، ص13 و ص154- 159

أما التَّناص غير المباشر فيدخل فيه الجاز والتلميح والتوليد والإيحاء والتلويح والكناية والرمز.. وقد يدخل فيه التضمين في بعض صوره (1).

وأيًّا كانت أشكالُ التناص؛ فهي معتمدة على فهم المتلقي وتحليل إشاراتها النصية، يدرك عبد القاهر الجرجاني من كتابه "دلائل الإعجاز" (2) و لم يكن زملاؤه من العرب بمعزِل عن هذه المصطلحات البلاغية، فقد كانت مقصودة لذاتها في دراسة الأساليب البلاغية للنص، و لم تجتمع في دائرة نقدية وبلاغية واحدة؛ كما عليه الحال في نظرية التناص، لا نستثني من ذلك إلا مصطلحات السرقة فكلها تدخل في هذا الباب، سواء أكانت مليحة أم قبيحة مثل الأخذ والاجتلاب والاغتصاب والتضمين (3).

تتعدد أشكال التناص في النص الأدبي، حتى ليتخطى فكرة الاقتباس ويتفوَّق عليها، فإذا كان الأول يعني اقتطاع النص السابق والزَّج به في النص اللاحق دون أن يتفاعل مع جزئياته أو يتحد معها؛ فإن التناص يسعى إلى إنشاء علاقة ما بين النصين فريدة وحميمة قد تبدأ بالإشارة العابرة اللاواعية، وتنتهي عند" إحاطة القارئ بمناخ دلالي يدفع به نحو قراءة تأويلية تقوم على التفكيك وإعادة البناء (4).

ما جاءت به نظرية التناص في إثبات مفاهيمها، آلياتها وأشكالها، قد اقتربت من المبدع اقتراباً شديداً، حتى لا نقول دنا منها، فالشاعر (المنشئ) يحتاج إلى ثقافة وخبرة ومعرفة و...، وأن يأخذ نفسه بحفظ الشعر وروايته...، كما يحتاج المتلقي إلى وعي يقارب أو يلامس ما انتهى إليه كاتب النص، وحتى يحصل الانفعال الذي ينقل القارئ من مأزق العاطفة المتأججة التي تتوهج زمن القراءة.

تحدث كثير من النقاد عن مسائل عديدة كلّها من صميم ظاهرة التناص الحديثة من إبداع مرتكز إلى ذاتية المتناص في إعادة إنتاج النص؛ ومشكلة النص الغائب والنص الموجود، والاتصال والانقطاع عن التراث، والتضمين والسرقة والتأثير والتأثير والتوارد والتوليد..... وأدركوا أن إنتاج نصٍ ما لا يأتي من فراغ.. وظلت رؤيتهم متجهة غالباً إلى المنشئ دون إهمال للمتلقي؛ بل إن المنشئ عادةً ما يضع المتلقي في حسابه وهو يبدع نصوصه.

اجتهد النقاد والباحثون في نظرهم للتناص أنواعه وآلياته وقوانينه، فتعدد تقسيماهم ويرجع الأمر إلى عدم الاستقرار في مفهوم المصطلح إذ هو حديث في طور التشكيل النظري.

ليست العبرة فيما إذا وجد التناص في نص مقروء أم لا، بقدر ما كانت في مدى نجاحه في إضافة المسحة ذات البعد الجمالي والفني للنص بحيث تجعله قادرا على إدهاش القارئ واستدراجه إلى نور النص،

<sup>(4)</sup> ناصر جابر، التناص القرآني في الشعر العماني الحديث، مجلة جامعة النجاح للأبحاث - علوم إنسانية، المجلد21، 2007، ص 1081



<sup>(1)</sup> سعيد يقطين، انفتاح النص الروائي، المرجع السابق، ص97، ودراسات في النص والتناصية، ص139. والكتابة أم حوار النصوص، ص16–17.

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرحاني، دلائل الإعجاز، مصدر سابق، ص 292-293؛ 305؛ 308؛ 354.

<sup>(3)</sup> حسين جمعة، المسبار في النقد الأدبي- صك جديد لعملة قديمة، منشورات اتحاد الكتاب العرب-، 2003، ص160.

هذا بالإضافة إلى أنه يوفر للنص بعداً معرفياً يتمثل في الإيماء إلى النص السابق سواء أكان موروثاً أسطورياً أم دينياً أم تاريخياً، وهو ما يصل بالنص إلى ما يسمى بـــ"المعرفة الجمالية"(1).

إن ممارسة هذه التقنية - التناص - تبقى على درجة معينة من الضرورة في وجودها داخل النص، وعلى الخصوص إذا تمكن موظفها من الإحسان إليها بذكرها بأبعادها، وإلا استحالت ضيفا ثقيلا على النص غير مرحب به.

ما يزال التناص مخصبا؛ يلقح النصوص بثقافات ورموز وإشارات يذهب بها إلى حيث يمكنها أُخذَ قارئها - على حين غفلة من قرب توقعه- في فضاءات رحبة وآفاق ضاربة في العمق والجدة ورحابة التأويل، فتدهشه لحظة مقاربته بين نصين ظَهَرا له متباعدَين، اكتشف في لحظة حقيقة تؤكد عدم صدق توقعه، لأنه ألف الدَّلالات الجاهزة، لقصور في وجهة الرؤى التي رسم معالمها.

قد يظهر النص الغائب مموَّها وباهتا أمام عملية التغيير التي يهدف إليها الشاعر المبدع، الذي تحاور مع النصوص بكل أطيافها، وبنى لتجاربه تصورا نقديا، فكيف كانت نوعية قراءة شاعر العصر المملوكي للنصوص التي سبقته والتي عاصرته؟ وما هو مستوى تعامله معها؟ ستتكفل الصفحات المقبلة بتلمس الإجابة.

الماصر حابر، التناص القرآني في الشعر العماني الحديث، المرجع السابق، ص(1)



# القصالالا

تجليات التناص في ديوان البوصيري

ترجمة الشاعر شرف الدين البوصيري

بين يدي الديوان :

تجليات التناص

أولا: التناص الديني :

1-تناص مع القرآن: أ-داخلي ب- خارجي (نماذج)

2- تناص مع الحديث

ثانيا: التناص الأدبي: أ- تناص مع الشعر العربي

ب- تناص مع الأمثال العربية

ثالثًا: التناص التاريخي (الشخصيات والأماكن)

أ- التناص مع الشخصيات

ب-التناص مع الأهاكن

# تجليات التَّناص في ديوان البوصيري

### تەھىد:

يعتبر التناص من أكثر الظواهر دلالة على اتساع أفق الكاتب أو الشاعر، إذ أنَّ كلَّ نص سابق يوظف في نص لاحق لا بد وأن تكون له من الدلالات التي يحملها ومن المؤشرات ما تكشف عن تداعيات وعلائق مشتركة بين النصين: القديم والجديد. ولا عجب أن تتجلى لنا من ملامح النص الجديد ما يمكنها من إحالة القارئ الواعي إلى المصدر الأساسي المشكل للمادة اللغوية التي وظفها المبدع في نصه، ليلزم - القارئ بالتقيد أساسا بهذه التشابكات والتعالقات بين النصين.

يشعر القارئ بتلك الدافعية التي يفرضها أيُّ كاتب على قرائه، تجبره على الاستزادة وَعْيًا وثقافةً لسان حالِ المبدعِ يقُول: إِن شئتَ أَن تفهمَني فلاَ بُد أَن تكونَ مطلعا على كثير من المراجع، لأنه بغير هذا لا يمكنك أن تدخل عالمي، وإن دخلتَ فإنك ستَتيه في فلَكِ لن يُوصِلك إلى أيِّ قرارٍ.

أحببتُ الشعر العربي القديم، وتأثرت ببعض شعرائه، على سبيل المثال أذكر امراً القيس وزُهيرا وعنترة بن شداد في الجاهلية، وحسان بن ثابت وكعب بن زهير في صدر الإسلام، وقيس بن الملوَّح في العصر الأموي والمتنبي وأبا تمام وأبا نواس في العصر العباسي، ... والذي وحدتُ فيه ملاحة وألقًا ونغما ساحرا؛ أعين شاعر المديح النَّبوي صاحبَ البُردة، لا أقصد كعبَ بن زهير، بل أحد الشعراء الأعلام في العصر المملوكي، فقد أحببت شعره له وحدت فيه الأداة التعبيرية الأقدر على ترجمة مشاعري واستفزاز أفكاري وصقل عقيدتي. وزاد حيى له وتعاظم بعد أن سرى طيف نغمه، فوجدته حقا يلامس الروح، ويخاطب العقل، ويثير الأحاسيس والعواطف الوجدانية والإنسانية، ويسمو بما، فضلا عن تصويره الواقع حيًّا شاعريًا لا غموض فيه؛ وما ذلك إلا لأنه شاعر حلى ما يبدو – متأثر بلغة القرآن الكريم، وبيانه، ومعانيه، وأسلوبه، ومتصلٌ بسنة المصطفى الأكرم على يستحضر طاقات كامنةً من تراث الأمة الأدبي والتاريخي فيما سبقه من أعصر سابقة ممتدة إلى عصره – المملوكي –، ومن تألقً في التعبير، وتأثق وجمال في الصياغة.

لم يبرح أمير الشعراء أحمد شوقي وهو أعرف بالشاعر والشعر؛ حتى حاكاه في إحدى أبرز قصائده "البردة"، والتي كان يرى أن معارضته لها لا تعني المماثلة، بل محاكاة لا تبغي المحاوزة، فيتواضع شوقي حُبًّا لمن يعارضُه، فكانت شهادته حرحمه الله— للبردة وإطراؤه صاحبَها نوطًا يفخر به، وشرفًا يُسجل للعصر المملوكي، الذي لفته أيادي المؤامرة وأتهم بوصفه عصر الانحطاط والفساد، وذهب بعض النقاد مذهبهم من واصف لأدبه بالضعف والتفكك والركود، إلى واسمه بالرَّتابة والجُمُود، نعوت وأوصاف ربَّما كانت لقلة ما وصَلنا من نصوص – شعريَّة ونثريَّة – فهم من حلاها أن هذا العصر قد طُمس بمعالم التخلف، بالرغم من أهمية الدور الذي قام به الشعراء والأدباء على صعيد شحذ الهمة لوحدة الأمة بعد تكالُب الصليبيين عليها ورُز ثَت على أكثر من صعيد.

وددتُ إبراز سمات اتصف بما بديع شعره، الذي تسامَق فنيًّا، رغم ما قيل في بعضه مما يعارض الدين الصحيح، وقد قال ابن سلام قديمًا - القرن الثالث الهجري- "والشاعر يُظنُّ فيُحَقَّق"(1)، فهل قصر اليوم فهمنا لطبيعة الشعر ورسالته؟ في حين لهج أمير شعرائنا أحمد شوقي أسلوب البوصيري ومعانيه.

يقول فيه (2): [البسيط]

الله يَشهَدُ أَنِّ يَ لاَ أُعَارِضُهُ مَن ذَا يُعارِضُ صَوبَ العَارِضِ العَرِمِ (3) وَإِنَّا أَنَا بعضُ الغَابِطينَ ومَن شيغبط وَليَّكُ لاَ يُلذَمَمْ ولاَ يُلَم

غضي مع العصر المملوكي، نتفياً من نسائم البوصيري، ننقب عنه بعد أن طوت السنين آثاره، لنتعرف على معالم من حياته (نشأته- تعلمه- ثقافته- شخصيته) وشاعريته الجادة المتميزة، وسيكون المبحث التالى متسعا لذلك.

# ترجهة الشاعر شرف الدين البوصيري: (608 - 696 هــ/1212- 1296م)

هو محمد بن سعيد بن حماد بن محسن بن عبد الله الصنهاجي، الدِّلاصي، البوصيري؛ دِلاصي المولد، بوصيري المنشأ<sup>(4)</sup>، أصله من قلعة بني حماد ببلاد المغرب، كان أبوه من ناحية بوصير وأمه من ناحية دلاص، فركب لنفسه منها نسبا فقال: الدلاصيري واشتهر بالبوصيري. (5)

وذكر صاحب فوات الوفيات أنه مصري المولد والمنشأ وجزائري الأصول من قلعة بني حماد بمدينة المسيلة الجزائرية عاصمة الحماديين (1040 - 1553م).

وقد اعترف بأصوله المغربية واعتز بما يقول (6): [السريع]

إِنْ كَانَ مِثْلِي مَغْرِبِيًّا فَمَا فِي صُحبةِ الأجنَاسِ مِنْ بَاسِ

استهل البوصيري تعلَّمَه بحفظ القرآن الكريم وارتحل إلى القاهرة شابًا طالبا للعلم؛ فدرس العلوم الدينية وعلوم اللغة العربية وآدابها والتاريخ الإسلامي وعلى الخصوص السيرة النبوية، كما أخذ التصوُّف على يد بعض شيوخه، يتقدَّمهم أبو العباس المرسي أحد تلامذة أبي الحسن الشاذلي؛ الداعية الصوفي وأحد أقطاب الصوفية. وسع ثقافته باطلاعه على الديانتين المسيحية واليهودية وقد رأى فيهما إنكارا لنبوة النبي الى دراستهما وأخذ يرد على أصحابها متوسلا في ذلك الإقناع (7).

أما نشأته فكانت في أسرة لم تكن ميسورة الحال، دخل معترك الحياة يكدُّ ويسعى في دروبها، فاشتغل بالكتابة الديوانية وكان إلى جانب ملكَته الأدبية صاحب موهبة في صناعة الخط، إذ يكتب بمختلف صنوفه



<sup>(1)</sup> ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، المرجع السابق، ص 113

<sup>(2)</sup> أحمد شوقي، الأعمال الشعرية الكاملة، مصدر سابق، ص 199- 200

<sup>(3)</sup> صوب: الانصباب وبحيء السماء بالمطر/ العارض: السحاب المعترض في الأفق/ العرم: المطر الشديد.

<sup>(4)</sup> عمر رضا كحالة، معجم المؤلفين، مؤسسة الرسالة، ج3، ط1، 1993، ص317

<sup>(5)</sup> الديوان، ص234

<sup>(6)</sup> نفسه، ص126

<sup>(7)</sup> نفسه، المقدمة، ص6 - 7

لمن أراد ذلك، وقد زاول كتابة الألواح التي توضع شواهد على القبور. كما أسَّس كُتَّابا بالقاهرة لتعليم الناشئة من أبناء الأمة القرآن الكريم ومبادئ علوم الدين، وبقي مرتحلا ردحًا من الزمن بين القاهرة والإسكندرية كدأب رجال الصوفية، ينتقلون بين بلدة وأحرى.

عُرف البوصيري بزهده وورعه، وتصوُّفه الذي أخفق فيه لِعدَم تشرُّبه تعاليم الشَّاذِلي<sup>(1)</sup>، وأقعَدَه المرض المزمن، وآلمته كثرة ذنوبه ومعاصيه وتفريطه في جنب الله ﷺ، وكثرة محاولات الحاقدين للنيل من شخصية النبي الكريم ﷺ في عصره، أما وهو شاعر، فقد تظافرت جملة من المؤثرات – عوامل بيئية، ظروف احتماعية – صاغت جوانب حياته وبَلوَرَت معالم شخصيته وملامح شاعريَّته.

كانت إسهامات البوصيري في ميدان الشعر مركَّزَة، فقد كشف المديح النَّبوي عن موهبته الشعرية وقدرته الإبداعية، وعُدَّ من أبرز الأغراض الشعرية في عصره (2)، وحسبُ البوصيري أنَّه بني للشعراء بَعدَه فحا لا يُضاهي بناؤه ولا يُدرَك قراره في عصر أدبي نعَته النقاد - بعصر الانحطاط- فجاءت قصيدة "الكواكب الدرية في مدح خير البرية" المعروفة بـــ البردة - أو البرأة (3) لتغيِّبَ وتمحو هاته الصفة التي وسم ها هذا العصر، وتُظهِر عبقرية رجاله وشعرائه وصارت قمَّة ما أبدع في الشعر، وصار هو هما أشهر من نارٍ على علَم، وهذا مطلعها (4): [البسيط]

أُمِنْ تَذَكُّرِ جِيرَانٍ بِذِي سَلَمٍ مَزَجْتَ دَمعًا جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ

وقد ظلت تلك القصيدة مصدر إلهام للشعراء على مر العصور، يحذون حذوها وينسجون على منوالها، وينهجون لهجها، بل وأقبلوا يعارضولها بدافع التأثر والإعجاب الذي ملك عليهم أقطار أنفسهم، ولم يحدث أن فكر أحد منهم في معارضتها من قبيل التحدي، وبخاصة ألهم مقتنعون بأن في البردة شيئًا ذاتيًا لم يتوفر لواحد منهم، وربما كان في (البوصيري) صفاء روحي جعله ينطق بتوفيق الله، وينظم بتأييده حيث جعله نقاء القلب ربانيًا ينظر بنور الله.

ومن أبرز معارضات الشعراء، قصيدة أحمد شوقي التي مطلعها (<sup>5)</sup>: [البسيط] ريمٌ علَى القَاعِ بينَ البَانِ والعَلَــمِ أَحَلَّ سَفْكَ دَمِي فِي الأَشهُرِ الحُرُمِ

وقصيدة أخرى لا تقلُّ شهرة وهي"أم القرى في مدح خير الورى" المعروفة بالهمزية، والتي كتبها عقب رجوعه من رحلة حجازية أدى خلالها مناسك الحج، يقول في مطلعها (6): [الخفيف]

كَيفَ تَرْقَى رُقيَّكَ الأَنبياءُ يَا سَماءً مَا طَاوَلَتْها سَماءُ



<sup>(1)</sup> تقي الدين أبي الحسن علي بن عبد الجبار الشريف الإدريسي الشاذلي. الزاهد، الصوفي إليه تنتسب الطائفة الشاذلية، تلقى البوصيري الصوفية منه.

<sup>(2)</sup> ياسين الأيوبي، آفاق الشعر في العصر المملوكي، حروس برس، طرابلس - لبنان، ط1، 1995، ص118.

<sup>(3)</sup> سميت البردة باسم البرأة؛ لأن البوصيري برئ من علته بسببها كما زعم وللناس فيما يعشقون مذاهب، حيث إنها جاءت شافية له في زعمه وشافية لمن يقرأها في زعم غيره من المتصوفة. ولذلك أطلق عليها قصيدة الشدائد.

<sup>(4)</sup> الديوان، ص190.

<sup>(5)</sup> أحمد شوقي، الأعمال الشعرية الكاملة، مصدر سابق، ص190.

<sup>(6)</sup> الديوان، المتن الشعري، ص01.

وحظيت هي الأحرى بمعارضات أبرزها معارضة أحمد شوقي الذي يقول<sup>(1)</sup>: [الكامل] وُلِدَ الهُدَى فَالكَائِنَات ضِيَاءُ وَفَمُ الزَّمَانِ تَبَسُّمٌ وتَنَاءُ

ونالت شهرة البوصيري بقصيدتيه البردة والهمزية خصوصا، ما جعل الشعراء والأدباء والباحثين يثنون على قائلها، نذكر على سبيل المثال شارحَها الشيخ: سُليمان بن عمر بن منصور المعروف بـــ"الجَمَل"(ت 1240 هــ/ 1789م)، الذي عبّر عن همزية البوصيري بقوله: "قصيدته الهمزيّة المشهورة، العذبة الألفاظ، الجزلة المعاني، النجيبة الأوضاع، العديمة النظير، البديعة التحرير، إذْ لم يُنسج على مِنْوالها، ولا وَصَلَ إلى حُسنها وكمالها أَحَدُ"(2).

كما ترك البوصيري عددًا كبيرًا من القصائد والأشعار ضمّها ديوانه الشعري الذي حققه "محمد سيّد كيلاًني"، وطبع بالقاهرة سنة (1374 هـ/ 1955م)، وقصيدة " ذخر المعاد في معارضة بانت سعاد"، ولامية في الرد على اليهود والنصارى بعنوان: "المخرج والمردود على النصارى واليهود"، وقد نشرها الشيخ "أحمد فهمي محمد" بالقاهرة سنة (1372 هـ/ 1953م)، وله أيضًا "تمذيب الألفاظ العامية"، وقد طبع كذلك بالقاهرة.

نزعة الشاعر الصُّوفية وأثرُها الظاهر عليه اعترف له بها محقق ديوانه - سيد كيلاني- من خلال إقراره بِمُدَارَسَتها وتلقيها عن شيوخه يقول عنه"... ثم أقبل على التصوُّف فدرس آدابه وأسراره، وقد تلقى ذلك عن أبي العباس المرسي الذي خلف أبا الحسن في طريقته"(3)

توفي البوصيري بعد أن قضى فترة عصيبة يتهادى بين أفق أدبي مشع بالشهرة، يكفيه أنه مثّل عصرَه خيرَ تمثيل، وبين عصر مشُوب بالجمود والضَّعف غلبَت فيه الصنعة، ليبقي زمان وفاته ومكانه تتناقَلُه الروايات، فذكر المقريزي أن وفاته كانت في سنة 696 هــ/1296م، ويذكر محمد بن شاكر أن البوصيري مات بالإسكندرية بمصر ودفن بها بالقرب من ضريح شيخه أبي العباس المرسى بمسجد يحمل اسمه (4)

دأب الشاعر العربي عموما على استدعاء كل ما يحتاجه من موروثه الأدبي، تمذيبا لنفسه وصقلا لموهبته، وتربية لأذواقه ليقيمها على النهج الذي يريده لها، الأمر الذي جعله ينتج نصوصا جديدة، سعيا إلى الإبداع، ورغبة في التمسك والانتماء إلى جذوره الأولى.

سلبني موضوع التناص موضوعات أخرى في البلاغة كنت أود ولوجها مثل التقديم والتأخير والتجنيس، إلا أن قراءتي لقصائد البوصيري أوردتني شحنة من الأساليب لم أجد لنفسي محيصا عنها، فقد استهوتني في أغلبها وزاد شغفي بها لأنها أثارت تراثا بُعثَ في عصر أراه سُمِّيَ بغير مسمَّاه "عصر الانحطاط والضعف"، وقد كنت جعلت بحثي موسوما بـــ"التناص التراثي في ديوان البوصيري" إلا أنَّ الدكتورة

<sup>(4)</sup> محمد بن شاكر الكتبي، فوات الوفيات، تح: إحسان عباس، دار صادر - بيروت ط1، ج3، ص 362



<sup>(1)</sup> أحمد شوقي، الأعمال الشعرية الكاملة، مصدر سابق، ص34

<sup>(2)</sup> سليمان الجمل، الفتوحات الأحمدية بالمنح المحمدية على متن الهمزية المطبعة الخيرية، ط1، مصر، 1886، ص03

<sup>(3)</sup> الديوان، المقدمة، ص 7

المشرِفة - أسعدها الله وسدد خطاها- رأت الجمالية سبيلا يتم من خلاله البحث في نسق العناصر المكوِّنة لظاهرة التناص، وبيان الوظيفة التي تقوم بما داخل العمل الأدبي بشكل عام، حتى يمكن معالجته بطريقة فنية سليمة، تكشف ما تميز به أسلوب البوصيري من أساليب غيره من الشعراء.

# بين يدي الديوان :

ديوانٌ شعريٌّ، حقَّه محمد سيد كيلانِ (\*) جُمع فيه شعر البوصيري، وهو مُوَشَّى بجوانب من التراث الفكري والأدبي والثقافي وهي في متناول الدارسين، تعكس ميول الشاعر التي غلبت المدائح النبوية والموضوعات الدينية عليه، حيث عُدَّت من الأغراض المهمة في شعره، بل تكاد تكون لونًا من أبرز الفنون في العصر المملوكي بخاصة، دون أن نغفل منظومات في الزهد والتصوف بمناهجه، حوى قصيدتين عظيمتين في مدح النبي و هما البردة والهمزية اللتان من شأهما أن يبوِّئا البوصيري متزلة في قمة هذا اللون من الشعر، إن يكاد يكون الحلقة الوسيطة في رفع منار المديح النبوي بين القديم والجديد، كما لم يألُ أن هاجم اليهود والنصارى بشعره.

تميزت قصائد البوصيري بقوة الأسلوب وحسن الصياغة وجمال الصورة، كما ظهر على مدائحه حسن انتقاء ألفاظها مع تلاعب واضح على سبيل التورية في بعض الأحيان، وجاءت لغته في المدائح النبوية غنية تميَّزت بالبلاغة والدقة، وحسن البيان في الاستعارة والتشبيه، وإذا اعتبر العصر المملوكي من العصور التي أصابت الشعر بعامة ولغة الشعر وحيالاته بخاصة بالوهن والضعف، فقد حُمد للبوصيري سليقته الشعرية وتدفق منظومته في الدينيات والشعر الصوفي، وساعده على ذلك استقامة اللغة وحسن استخدام العروض وطول باع في حفظ القرآن الكريم وتعليمه، فبات متأثراً بصفاء اللغة القرآنية وما فيها من دقة الأداء والإعجاز، وجاء الديوان مذيّلا بشرح ما أشكل من معانيه زيادة في الفائدة.

قدَّم المحقق "محمد سيد كيلاني" دراسة عن الشاعر في حياته، وذلك قبل تقديمه ديوانه الذي شمل قصائد في أغراض متعددة، والأبرز منها قصائد المديح النبوي، والتي أحيطت جميعها بعملية التحقيق بما في ذلك شرح للغامض من الكلمات والعبارات، والمناسبات التي قيلت فيها القصائد، وإلى ما هناك من توضيحات وتوثيقات وتراجم لأعلام وردت أسماؤهم في متن القصائد.

ينظر: http://www.almoajam.org/poet\_details.php?id=2993 بتاريخ: 2011-11-25



<sup>(\*)</sup> محمد سيد كيلاني: (1912-1998م) ولد في مدينة الأقصر (جنوبي الصعيد) قضى حياته في مصر. تدرج في مراحل التعليم حتى حصل على ليسانس الآداب قسم اللغة العربية بجامعة القاهرة(1950) ثم على درجة الماجستير من الجامعة نفسها(1953) وكان موضوعها: «تحقيق ديوان البوصيري مع التر: له ودراسة شعره». عمل موظفًا بديوان عام وزارة الأوقاف بعدها عمل كاتبًا في الأعمال المدنية التابعة للجيش الإنجليزي بضاحية حلوان (جنوبي القاهرة) فموظفًا في دار الكتب المصرية ومدرسًا ببعض المدارس الخاصة وتفرغ في سنواته الأحيرة للكتابة والبحث في الأدب له قصائد نشرت في بعض كتبه و عدد كبير من المؤلفات متنوعة الموضوع منها: «الشريف الرضي عصره تاريخ حياته شعره» 1937 و «أثر التسشيع في الأدب العربي» 1947 و «في ربوع الأزبكية» 1958 و «عتارات من الشعر الجاهلي» 1959 و تحقيق «الملل والنحل» للشهرستاني 1961 و «الأدب المصري في ظل الحكم العثماني» 1965 و تحقيق «ديوان ابن زيدون» 1965 توفي في القاهرة سنة 1998.

أصبح التناص من أبرز القضايا المعاصرة في الإبداع الأدبي بما حمله من تجليات فنية ومضمونية أخصبت النص الجديد برؤى جمالية حديدة، تتكاثفت لتولد لنا نصا أدبيا مشبعا بإبداعية تؤهل هذا النص لحيازة رؤى عميقة تطرز عمارته الشعرية والسردية تطريزا فنيا.

ولقد أضحى التناص إحدى العلامات والسمات الأساسية للإبداع، من حيث دلالته على خصوبة البنى في النصوص الجديدة، لتعيدها خلقا جديدا مفتوحة على آفاق متعددة من التجريب والتأويل والاحتمالات، وراهن على تشكيل أدائي رفيع، لغة وتصويرا وإيقاعا، بحيث انفتحت النصوص الأدبية الجديدة على فضاءات التناص لإنشاء نص أدبي معادل وفق تقنية النص داخل النص، غنيًّ بإشارات ودلالات تقع وراء هذا النص، فأين تجلّت هذه الإيحاءات والإشارات؟ وما هي حدودها ومدى تأثير طبقاتها القرائية في تعميق وعي القارئ؟ وبيان درجة حضور الأديب وبروزه على هضبة الإبداع.

# تجلِّيات التَّنــاص :

أصبح التناص من أبرز القضايا المعاصرة في الإبداع الأدبي بما حمله من تجليات فنية ومضمونية أخصبت النص الجديد برؤى جمالية حديدة، تتكاثفت لتولد لنا نصا أدبيا مشبعا بإبداعية تؤهل هذا النص لحيازة رؤى عميقة تطرز عمارته الشعرية والسردية تطريزا فنيا.

ولقد أضحى التناص إحدى العلامات والسمات الأساسية للإبداع، من حيث دلالته على خصوبة البنى في النصوص الجديدة، لتعيدها حلقا حديدا مفتوحة على آفاق متعددة من التجريب والتأويل والاحتمالات، وراهن على تشكيل أدائي رفيع، لغة وتصويرا وإيقاعا، بحيث انفتحت النصوص الأدبية الجديدة على فضاءات التناص لإنشاء نص أدبي معادل وفق تقنية النص داخل النص، غني بإشارات ودلالات تقع وراء هذا النص، فأين تجلّت هذه الإيحاءات والإشارات؟ وما هي حدودها ومدى تأثير طبقاها القرائية في تعميق وعى القارئ؟ وبيان درجة حضور الأديب وبروزه على هضبة الإبداع.

يعمل التعالقُ النّصيُّ على رصد المرجعية الثقافية للشاعر، وتوضيح درجات الاتّباع والإبداع، من خلال الفعل الشعري للتناص كما رغب الشاعر في إنجازه عبر الاجترار أو التكرار أو الحوار الخلاَّق.

لذا سيحاول الباحث أن يكون قارئا واعيا يمكن لنفسه البحث عن مواضع تداخل النصوص وبؤر تفاعلها في النص الشعري الماثل، وتمثّلها على نطاق ديوان البوصيري، مبينا مدى فاعليته في تحليل النص الشعري وتقويمه، رُبَما يجد في تناصاته تلك مقاصد تُغْني شعرية نصّه، وتَشدُد جوانبَ فكرته التي يقدمها لمتلقيه، وإلى أي مدى كان الشاعر موفقاً في ذلك، يما يكفل تحقيق أمرين هامين: ما يتعلق بكيفيات توظيف المصادر المختلفة، من حيث استنادها على مبدأ تحويل المتناصات وتعديلها وفقاً لتجربة الشاعر وضرورتما الفنية من ناحية؛ والكشف عن التجارب الشعرية القديمة ودرجة ارتباط الشاعر بالتراث والجايلة (1) له من ناحية أخرى.

<sup>(1)</sup> نحت لغوي من(جيل) الاسم و (جايَلَ) الفعل: يعني تسلسل الأجيال وعلاقتها ببعضها البعض فكل جيل يتكون في رحم الجيل الذي سبقه.



وقد تناصَّ الشاعر مع مجموعة من الصور والتراكيب التي حرص على معالجتها في نصوص متعددة ليصنع بؤرا مركزية يعاودها في كل مرة، رغبة منه في توجيه المتلقي إلى قضية بارزة أو عبارة أُسَرَته وحَمَله على تكرارها وقعُها الجميل أو لحمولتها الدلالية الكثيفة.

فمن ضمن الصُّور المهيمنة في ديوان البوصيري، صُورَ الآفاتِ التي انتشرت بين مستخدمي الدولة في عصره، والتي عانى من ويلاتما من حيانة الأمانة والارتشاء، حيث أذاب شخصه ليتحدث باسم الرعية، فأعلن الحرب على جميع المستخدمين وأعانه في ذلك صدق الإحساس إذ يقول: (1) [الوافر]

تَكَلْتُ طَوَائِفَ الْمُسْتَحْدَمِينَا فَلَمْ أَرَ فِيهِمُ رَجُلاً أَمِينَا

وقد دعا الوزير مذكرا إياه بمن هم أولى بالحقوق وهم جند البلاد وحماتها من هجمات الصليبيين والتتار، واستدعائه تغليب المصلحة العامة وتوظيف أموال الدولة في وجهها المشروع: (2) [الوافر]

أَمَوْ لاَنَا الوَزِيرَ غَفَلْتَ عَمَّا يَهُمُّ مِنَ الكِلاَبِ الخَائِنينَا الْوَزِيرَ غَفَلْتَ عَمَّا يَهُمُّ مِنَ الكِلاَبِ الخَائِنينَا التَّلْلِقُ جَامِكَيَّاتِ لِقَوْمِ وَتُنْفِقُ فَيْءَ قَوْمِ آخَرِيلَنَا

ويعيد رسم هذه الصورة القاتمة في تناصَّات كاشفة عن بُؤرِ الفساد المتمكن في دواليب الدولة، هادفا إلى نقد منظومة الحِكَم التي ما زالت تتحكم في رقاب الرعية وأحلتها مترلة البوار، فيقول مصورا الظلم ومعاناة أهل أسوان ويرفعُها إلى سلطان مصر: (3) [البسيط]

انْظُرْ بِحَقِّكَ فِي أَمْرِ الدَّوَاوِينِ فَالكُلُّ قَد غَيَّرُوا وَضْعَ القَوانِينِ لَمْ يَثْقَ شَيءٌ عَلَى ما كُنْتَ تَعْهَدُهُ إلاَّ تَغَيَّرَ مِنْ عَالٍ إِلَى دُونِ الكَاتِبُونَ وَلَيْسَسُوا بِالكِرامِ فَمَا مِنهُمْ عَلَى المالِ إِنْسَانُ بِمَأْمُونِ

وبعدما أثار مشاعر السخط يحرض السلطان على كشف البلاء بجهاد المستخدمين فهم أولى بالجهاد من التَّتَار والصَّليبيين.

تحدثت النماذج السابقة عن حالة واحدة وهي ظلم أصحاب الدواوين وتماديهم في أكل حقوق غيرهم، فالتهب الشاعر حسرة أتبعها بتحريضه ذلك الوزير على القصاص منهم: (4) [الوافر]

فَلاَ تَقبَلْ عَفَافَ المَرِء حَتَّى تَرَى أَتبَاعَهُ متَعَفِّفينَا

يبدو البوصيري - مما تقدَّم- أنه تناصَّ مع صوره وأفكارِه، يسعى من وراء ذلك إلى تقرير فكرته عند المتلقي يومئ إلى خطورة الوضع وضرورة التصدي له، لأن من كان أولئك مسؤولوه فحريُّ به أن يناضل ويعلن الحرب عليهم بعدما اطلع على ألوان وفنون من خيانتهم.

<sup>(1)</sup> الديوان، ص218

<sup>(2)</sup> نفسه، ص219

<sup>(3)</sup> نفسه، ص214

<sup>(4)</sup> نفسه، ص220

لقد أمدَّه صدق الإحساس بمآسي شعبه ومُصابهم بطولِ النَّفَس والقدرة على الإقناع بصور احتماعية يرسمها، ومعاني نقدية يطرحُها وأدلَّة وبراهينَ يُقدِّمها (1) من ذلك ما جاهروا فيه بالمعاصي.

يقول في موضع (2): [الوافر] وَلَوَ شَرِبُوا خُمُورَ الأَندَرِينَا وَلَوَ شَرِبُوا خُمُورَ الأَندَرِينَا وَقَدْ طَلَعَت لَبَعضهمُ ذُقُونٌ وَلَكَنْ بَعدَمَا نَتَفُوا ذُقُونَا

ويسخر في آخر القصيدة نفسها ولكن في مقام من حُكِمَ عليهم بحلق أنصاف لِحَاهُم.

يقول: <sup>(3)</sup> [الرَّمَل]

ثُمَّ قَالُوا عَنْ ذُقُونِ حُلِقَتِ قُلْتُ لاَ بُدَّ لَهَا أَن تُخلَفا إِنَّ حَلْقا اللَّقْنِ حَيْرٌ لِلَفَتَى يَا بَنِي الأَعْمَامِ مِنْ أَنْ تُنتَفَا حَلَقَ اللَّعْمَامِ مِنْ أَنْ تُنتَفَا حَلَقَ اللَّعْمَامِ عَمَّا سَلَفَا حَلَقَ النِّصْف عَمَّا سَلَفَا حَلَقَ النِّصْف عَمَّا سَلَفَا

لقد رصد البوصيري الحدث وراح يتهم من جور ذلك الحاكم، فجعل حلق اللحية خيرًا من نتفها، ثم جعل حلْق النّصف خيرًا من حلقها كلّها إيماء بتنكيل الحاكم بهم، وتعريضا بالسخط والسخرية من فعلته. فحلق النّصف دليلٌ على عدم الإفراط في العقوبة، وإبقاء النصف الآخر دليلٌ على عفو وتسامح منه (4).

كما ينهض التناص بإيضاح علائق الخطاب الشعري للبوصيري بما سبقه من الخطابات الثقافية عامة، وبالخطابين؛ الديني والأدبي خاصة، يمثل الأول: منابع الثقافة الدينية؛ القرآن الكريم والحديث الشريف والسيرة النبوية؛ ويمثل الثاني: الموروث الأدبي المستمد من اللغة ومن مشهور الشعر والأمثال عبر تقاطعين: مباشر وغير مباشر، وعبر محورين؛ دلالي وتركيبي، وذلك من خلال صياغة معنى شائع واتباع معنى بيت محدد، وفق تركيب نحوي أو لغوي أو شعري...

# أولا: التناص الديني :

إن النظرة الفاحصة في ديوان البوصيري من لدن القارئ الواعي تُظهر له بوضوح كيف حرص الشاعر على توظيف التراث الديني ممثلا بشكل رئيس في القرآن الكريم والحديث الشريف والسيرة النبوية، وما جاء في الكتب السماوية الأخرى، يما في ذلك ذكر الشخصيات الدينية وبعض أماكن تفاعلها، يوظفها في شعره، كما يختزل القصص القرآنية والمعاني المستوحاة من كلام الله في أبيات مرموقة تنبئ باستقامة صلبة من تمكن لغوي واستيعاب للتراث الإسلامي.

لقد مثَّل الخطابُ الدينيُّ - باعتباره محور العلوم والمعارف- أرضية انطلق من حلالها الشاعر للتعبير عن متطلبات عصره ورؤيته للعالم، فعدَّها مرجعية ثقافية واجتماعية وفكرية شأنه شأن كلِّ الشعراء، عكست

<sup>(4)</sup> نبيل خالد أبو علي، البوصيري شاهد على العصر المملوكي، المرجع السابق، ص82-83



<sup>(1)</sup> نبيل خالد أبو علي، البوصيري شاهد على العصر المملوكي، دار المقداد للطباعة، ط4، 2005، ص45

<sup>218</sup> الديوان، ص (2)

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 127

موقفه من قضايا عصره، نظرا للتحولات التاريخية التي برزت مع تفتت الخلافة العربية الإسلامية، مما دفعه إلى البحث عن ذاته ضمن فضائل الخطاب المرجعي، وبخاصة الخطاب الديني؛ لما يمثله من شرعية اجتماعية ومصالحة مع النفس، مقابل صراعه مع معطيات الحياة بشكل عام، والجانب الاجتماعي منها بشكل خاص<sup>(1)</sup>. وحين يدخل التناص حيز الخطاب الديني المقدس سيكون من اللزوم إزاحة النص الغائب من سياقه الأصلى ليصبح على نحو من الأنحاء جزءا من البناء الحاضر.

يندرج الخطاب الديني في مراتب عدة يمثلها بشكل رئيس القرآن الكريم والحديث الشريف.

# 1.) التناص مع القرآن الكريم:

التناص القرآني نص متفرِّد بالقداسة، فقد لفت أنظار المتلقين من زمن بعيد، وما زال يهيمن روحيا وجماليا ليس لأنه نصُّ مكتوب فحسبُ، بل من حيث هو "نصّ مطلق مكتوب وشفهي معًا، مطبوع وحياتي.."(2)، فلا عجب أن ينكبَّ عليه الشعراء ليُضفوا على نصُوصهم سحرَه وبلاغته وديمومته، فهو الذي لا يزال عالقا في الذاكرة العربية لخصوصيته وغناه الدلالي والتاريخي "عبَرًا وأحداثًا وقصصًا إيحائية و.." تغري الشاعر على توظيفها في نصوصه بعد تشكيلها بما يتواءم وتجربته الشعورية التي وقع تحت ضغطها.

تبواً النص القرآني المقام الأول بين المصادر التي شكّلت مادةً غنية غزيرةً في شعر البوصيري، كما وُجدت عند بعض شعراء عصره، أمثال جمال الدين بن نُباتة المصري، وصفي الدين الحِلِّي وغيرهم من الشعراء، ممن حلّوا شعرَهم بكلام الله وأكسبوه رونقا وجمالا، وذلك عن طريق التناص معه بالاسترفاد في شعرهم من خلال الجزئيات والفنيات البنائية الجديدة، حيث تلاحقت الأفكار داخل القصيدة الواحدة من خلال توظيف ما يسمى بالتناص القرآني، مما ساعد على حصول آليات التجديد، حيث التحول من المعنى ثم الارتداد إليه مرة ثانية.

شكَّل التناص القرآني عند البوصيري ظاهرة بارزة في شعره، لجأ إليه ينهل من موارده ويعدِل بها إلى سياقات غير سياقها تحري مع مضمون ما ينظمه من معان تعبيرا عن مواقفه.

فوجود هذا النوع من التناص في العمل الإبداعي يمنح صاحبه دفعا قويا وخصوصية تمكّن لصاحبها حيازة الإبداع الذي ارتضاه، وتمنحُ المتلقي القبولَ والرِضَى على مقروئه، لأن المعاني التي أُلبِسَها في ثوب حديد جاءت تحمل مصداقية لانطلاقها من الخطاب القرآني، والذهن بطبعه يترع إلى حفظ المقدس ومداومة تذكّره، فلا وجود لذاكرة في كل عصر تحرص على الإمساك بنصِّ إلاَّ إذا كانَ دينيًّا أو شعريًّا (3)، وقد قسمت التناص القرآني عند الشاعر إلى نوعين: التناص الداخلي والتناص الخارجي.

<sup>(3)</sup> صلاح فضل، إنتاج الدلالة - قراءة في الشعر والأدب والمسرح- هيئة قصور الثقافة، 1993، ص 41



<sup>(1)</sup> يوسف إسماعيل، التعالق النصي في الخطاب الشعري- مقاربة نقدية للقصيدة المملوكية، مجلة التراث العربي، عدد 89، مارس2003، ص89 (2) أدونيس، الشعرية العربية، دار الآداب- بيروت- ط2، 1989، ص 39

# أ – التناص الداخلي في ديوان البوصيري:

لا يخلو شعر البوصيري شأنه شأن قرنائه في عصره من توظيف التناص الداخلي لغاية ما، ربما دافعها الإعجاب بملفوظ أو أسره خُلُق ممدوح أو ...، يتناص البوصيري مع نصوصه نفسها سواء كانت من أعمال سابقة أو من العمل الشعري نفسه، فيتناص مع مقاطع سابقة مهما كان مصدرها، وربما مكَّن الشَّاعر القارئَ من الدُّخُولِ معه في تجربة تنطلق من نصوصه الموجودة (1) ومكَّن لنفسه إشهار قانون الاختلاف والمغايرة ليقوِّض بناء نصه الموجود كما قوض بناء نصوص سابقة.

يعيد الشاعر إنتاجًا سابقًا له حين تفاعل مع صوره المتكررة، رغبة في توجيه المتلقي إلى مراده، أو لكون الألفاظ أو التراكيب قد أسرته بما حملته من دلالات مكثفة.

ولَهُ مِن قَابِ قُوسَينِ مَا شَرْ رَفَ قُوسَينِ بِذَكرٍ وَقَابَا

ويشير من طرف حَفِيٍّ إلى عِظمِ المترلةِ والمكانة التي تبوَّأها النَّبي ﷺ حين عُرِج به إلى سِدرة المنتهى، ويضطرُّ البوصيري إلى إعادة العبارة حتى يحاصر متلقيه لينخرط معه في استشعار تلك المرحلة من رقيه ﷺ.

وينفتح مع متلقيه على المديح النبوي الذي هيمن على شعره، ووصلا بالنص القرآني الذي اقتبس منه هذا التركيب: ﴿ فَكَانَ قَابَ قُوسَيْنِ أَوَ أَدْنَى ﴾ (3)، حيث يُظهر التَّناصُّ صورةً شعريّةً تجسد المقام الرفيع الله على السيادة، وقد ورَّى الشاعر بذلك عن شدة القرب أُحلَّهُ الرسول على وحصّة دون غيره من الخلق فنال السيادة، وقد ورَّى الشاعر بذلك عن شدة القرب مشكّلا آلية ووسيلة تكشف عن حوانب نفسية وعواطف موحية بالتوسل وطلب الشفاعة من المدوح الذي بلغ قدَمَ صدق عند ربِّه.

وفي نموذج آخر ينفتح فيه بيت البوصيري: (4) [الكامل]

فِي كُلِّ وَادٍ مِنْ صِفاتِكَ هَائِمٌ وَبِكلِّ بَحْرٍ مِنْ نَدَاكَ سَبُوحُ

على كونه جزءا مكملا لنص آخر أو مطابقا لنص يحمل قصدا وغرضا يصبُّ في مصلحته "الــنص المركز" سعيا لبلورة المقصد والتجربة الشعرية التي اختلفت صيغة التركيب للدلالة عليها، وهو مسعى إنتاج أكثر منه رغبة في التأليف، ليقول في بيت آخر: (5)[البسيط]

يَهِيمُ فِي كُلِّ وَادٍ مِنْ مَدَائِحِهِ عَلَى مَعَانٍ أَضَلَتْ حُسنَهَا الفِكَرُ



<sup>(1)</sup> حسين جمعة، المسبار في النقد الأدبي- صك حديد لعملة قديمة، المرجع السابق، ص 155

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 31

<sup>(3)</sup> سورة النجم: الآية 99

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 58

<sup>(5)</sup> نفسه، ص 95

فهو يريد إظهار لوعته ومدى حرصه على احتيار أحسن مديح لخير ممدوح حين يغترف من البحر الذي توصله أمواجه وعبابه إليه، وقد حاور مدلول النص القرآني الذي يعرفنا بحال الشعراء الذين يقولون في فنون الشعر من الشعر من هجاء ومدح وتشبيب و...، يقول الله المراز ا

إنَّ عدم الاعتراف ببكورية العمل الأدبي يفرض تواجُد نوع آخر من التَّناص يتفاعل فيه الكاتب مع نصوص خارجة عنه، استدان منها لبِنَات لأفكاره وبسط أسراره وخلجاته؛ إنَّه التناص الخارجي، الدي إن اقترن بالقرآن فهو تعبير عن حالة شعورية وقع الشاعر تحت ضغطها، بموجب البلاغة المتناهية والكلام المعجز.

### ب – التناص الخارجي في ديوان البوصيري:

عندما نتأمًّل ديوان البوصيري نجده ينفتح على النص القرآني وفق آلية الاقتباس؛ والذي يعدُّ من أوضح أشكال التناص التقليدية وأبسطها، يُظهر من خلاله الشاعر استدانته المعلنة للنص الأثر وفق علاقات حضور متزامن، تتفاعل فيه النصوص المتناصة فيما بينها، دون أن يتطلب من القارئ إعمال فكره، فهو تكرار وحدة خطابية في خطاب آخر، يعلن من خلالها النص الغائب عن نفسه في النص الحاضر حرفيا وبوضوح، ليمثّلا نصًّا أمْشاحًا من دلالات منفتحة ومتسعة على آفاق رحبة يتطلبها النص الماثل وفق مكتسبات وطاقات النص السابق.

كثيرة هي صور الاقتباس التي تعددت في الديوان وكشفت عن تشرب البوصيري لنصوص الكلام المعجز وهي سمة قارَّةٌ فيه، شكَّلت رمزا للمثل والقدوة، بقدر ما قدَّمت العظات وألهمت الشاعر معاني تباينت مواقعها في النص الشعري، فكان منها اللفظي بغاياته النغمية والدلالية، والموضوعي لغايات سردية.

يَرِد البوصيري المنهل العذب من لغة القرآن الكريم، ينهل من ألفاظها وتراكيبها ويوردها في سياقاتها الدلالية، أو يعدل بما إلى سياقات أخرى تحري مع مضمون ما ينظمه، فنوَّع في الاستخدام: الإشارة أو الرمز.

تنوّعت استلهامات الشاعر للقرآن الكريم، فهو تارة يستوحي مضمون الآية أو فكرتها الأساسية، وتارة يستدعي بعض المفردات والتراكيب القرآنية، وتارة أخرى يشير إلى حوادث وشخصيات تحدث عنها القرآن الكريم.



(1) سورة الشعراء: الآية 225

#### أ– التنام اللفظي :

مثّلت ظاهرة التناص مع المفردات القرآنية جانبا كبيرا في ديوان البوصيري لِمَا تحمله من عُمق دلالي وقدسية في نفس المتلقي، فقد استدعى الشاعر لغة الخطاب القرآني من خلال ألفاظ محددة الدلالة مثل: البشير، النذير، النور، رضوان، كوثر، ... على أن النص يعيد إنتاج دلالات جديدة موائمة لسياق الخطاب وأغراضه.

وتميز أسلوبه بغزارة الاستدعاءات لبعض الألفاظ القرآنية وتكثيفها داخل النص الشعري، وتفاوتت من نص إلى آخر، بعضها يعمل للإشادة بصفات الممدوح (الملك المنصور قلاوون) وخصه بالعزة، فالقدرة على إقرار العفو والعقوبة في لفظتي (البأس، سعير) من ناحية ولفظتي (النَّدى، جنَّة) من ناحية أخرى، وهنا يقول<sup>(1)</sup>: [الطويل]

لَهُ قَلَمٌ بِالبَّلْسِ يَجْرِي وَبِالنَّدَى فَفِي جَانِبَيْهِ جَنَّةٌ وَسَعِيرُ وَفِي السَّلِقِ نَفْسه يقول البوصيري (2): [الطويل]

لَئِن جاءَهُم كَالغيثِ مِنهُ مُبَشِّراً فَقَد جَاءَهُم كَالموْتِ مِنهُ نَذيرُ

وإن غلب تقديم التَّبشير على الإنذار في النصوص القرآنية لحكمة ما، مع مراعاة حال أكثر المخاطبين، يبقى الأصل فيها هو تبرئة الذمة وإقامة الحجة وقطع الأعذار، وأخبرنا عز وجل أنَّه مَا بَعثَ رُسُله إلاَّ لأمرَينِ في قوله: ﴿ وَمَانُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينً ﴾ (3)، وفي قوله في: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتُلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعَدَ ٱلرُّسُلِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللهِ فقد جاء السياق الشعري في مقام بسط فضل الممدوح وعدله؛ بالبشارة رحمة وبالإنذار رأفة، لأنَّ التخويف من الوقوع في الهلاك أبرأ من تنفيذ حكم الوقوع فيه.

و جاءت بعض المفردات متنوعة الصُّور، وأخذت طابعا قرآنيا خالصا، في قوله <sup>(5)</sup>: [الطويل] وحَقَّقَ طَرْفي أَنَّ مَرْآكَ جَنَّةٌ وبشْرُكَ رضْوَانٌ وَكَفَّكَ كَوْثَرُ

كما شكَّلت الألفاظ المتتابعة بنية كلية تنتمي إلى النص القرآني, حيث نجد مفردات البيت السابق متناصة مع قوله ﷺ: ﴿ وَجَزَنَهُم بِمَاصَبُرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴿ اللهُ ﴾ وقوله: ﴿ وَرِضُونَ مُّرِبَ اللّهِ أَكُبُرُ ﴾،



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 100

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 101

<sup>(3)</sup> سورة الأنعام: الآية 48 ؛ الكهف: الآية 56

<sup>(4)</sup> سورة النساء: الآية 156

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 113

<sup>(6)</sup> سورة الإنسان الآية 12

<sup>(7)</sup> سورة التوبة: الآية 72

# وقوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْتُرَ ﴾(1)

ومن الملاحظ أن الكلمات (حَنَّةُ، رضْوَانٌ، كَوْثَر) في السياق الشعري قد عضَّدت المعني بمدلولات أخرى غير المعنى القرآني التي وُجدت فيه، حيث جعلها الشاعر تعطى صورة جلية على مترلة الممدوح في أمته إذ الأفضل هو المتفضل، ودلت الألفاظ القرآنية على ذلك، فاللفظ (رضوان) يوحي بحسن حلق الممدوح؛ سهل الحيا عفو يستبشَرُ به، وتوحي لفظة (جَنَّة) بالحياة السعيدة في الدنيا يقابلها في القرآن الآخرة "البقاء"، ولفظة (جَنَّة) ترادفها لفظة (كوثو) إشعارا بالسَّخاء والعطاء العميم، وحين تحمع بين الثلاث تتجلى قيمة الممدوح.

> ويقول في موضع (2): [الطويل] وَوَدَّ العَذارَى لَوْ يُعَجِّلُ نحْلةً إلَيهنَّ منْ تلكَ الحُروف مُهُورُ حجازيَّةُ السُّحْبِ النِّقال يَسُوقُها عَلَى عَجَل سَوْقًا صَبًّا وَدَبُورُ

اعتمد الشاعر على استعارة الملفوظ القرآني عن طريق الألفاظ (نحْلَة، عَادٌ، تُبَّعْ، المؤمن، السُّحب الثُّقَال) في نهاية أطراف المقاطع السابقة، وتتماثل الألفاظ مع الألفاظ القرآنية لإنتاج الدلالة في النص

الشعري، فالشاعر يقول(3): [البسيط]

مُوتُوا بغَيظ كَمَا قَدْ مَاتَ قَبلَكُمُ قَابيلُ إِذْ قَرَّبَ القُرْبَانَ هَابيلُ لله يَوْم حُناين حينَ كَانَ به كَسَاعَة البَعْث تَهْويلٌ وَتَطْويلُ منْ بَعد مَا زُلزِلَتْ بالشِّرْك أَبنيةٌ وَانْبَتَّ حَبْلٌ بأَيْدى الرَّيْب مفتُولُ وَظنَّ كُلُّ امرِىءِ فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ بِأَنَّ مَوْعِدَهُ بِالنَّصْرِ مَمطُولُ فَأَنْ زَلَ اللهُ أَمْ للأَكَا مُسَوَّمَةً لَبُوسُها مِنْ سَكِينَاتِ سَرَابِيلُ

فالعلاقة بين النص الشعري والنص القرآني قائمة على المساعدة في إظهار جميع جوانب الحدث الذي عرج عليه الشاعر وهو ذكر الغزوات (حُنَين والأحزاب)، وكأنَّه وثيقةٌ وحقل لهذا الحدث من حلال أُطُر الألفاظ القرآنية المنبَثقة داحل النص الشعري.



<sup>(1)</sup> سورة الكوثر الآية 1

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 102

<sup>(3)</sup> نفسه، ص179

ف "موتوا بغيظ" دلالة على الحقد الشديد وفقدان السيطرة ومثله "زلزلت" فقد حُوِّرت الآيتان في قوله في المُعَنَّلِ اللهُ الل

وأورد من الألفاظ القرآنية لفظة "النور" فقادنا بحِرَفيَّة إلى الآيات المتناص منها والتي أخذت دلالات متشابكة مرة عائدة على القرآن وأخرى على المبعوث به وهو النبي الله فضي قول البوصيري (2): [الخفيف]

رَبِّ إِنَّ الْهُدَى هُدَاكَ وَآيَا تُلكَ نُورٌ تَهْدِي هَا مَن تَشَاءُ

ترجع كلمة "النُّور" على موصوف وهو القرآن كلام الله، كما وردت في النصوص القرانية المذكورة فيفتتح معنا لتعظيم هذا الكتاب المترل إذ هو النور في قوله عَلَيْ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَنُ مِّن رَّبِكُمٌ فَيْلًا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَنُ مِّن رَّبِكُمٌ وَأَنزَلُنَا إِلَيْكُمْ نُورًا ثُمِينَا ﴿ اللهِ عَوله قُوله (4): [الخفيف]

أَوَ نُورُ الإله تُطْفئُهُ الأَفْ وَهُوَ اللَّذِي به يُسْتَضَاءُ

ووردت هذه اللفظة كذلك في وصف النبي الله ها، وبشير إلى ذلك البوصيري في قوله (5):

قَارَنتُ نُورَ النَّيِّرَينِ بِنُورِهِ فَرَأَيْتُ نُورَ النَّيِّرَيْنِ ضَئيلاً

ووردت في قوله ﷺ: ﴿ قَدْ جَاءَ كُم مِّرَ لَلَّهِ نُورٌ وَكِتَبٌ مُّبِينُ ١٠٠٠ ﴾ (٥)

يصف الشاعر الرسول الأعظم الله بالنُّور، فهو الذي يتبعه المؤمنون به بَعدَ الله عز وجل، فهو سمعهم وبصرهم الذي يسمعون ويبصرون به، وتعداد مثل هذه الصفات يعدُّ مسلكًا حديدًا مارسه الشعراء منذ عصر النبوة ولم يحيدوا عنه.

تناص الألفاظ في الديوان يحتاج إلى بحث مستقل، ذلك أن البوصيري كان ينطق مستفيضا وبخاصة في المديح النبوي، واستطاع أن يدير كمًّا هائلا من تلك الألفاظ وفق ما ارتضى لها من دلائل وإيحاءات، فجاء بأغلبها محمَّلا بشحنة قرآنية، أدخل تحويراً في بعضها، واستبدل لفظا بلفظ آخر ليدل على المعنى الذي يدل عليه السابق، ومنهم من عكس صياغة اللفظ.



<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب: الآية 11- 12

<sup>(2)</sup> الديوان، ص5

<sup>(3)</sup> سورة النساء: الآية 174

<sup>(4)</sup> الديوان، ص14

<sup>(5)</sup> نفسه، ص166

<sup>(6)</sup> سورة المائدة: الآيتان 15- 16

مما يدل ذلك على قوة إعجاب وانبهار الشاعر بهذه الألفاظ التي ملأت نفسه وقرت بها عينه بجمالها وعذوبتها ورقتها، فأثر ذلك في عملية الإبداع لديه، كما للنصوص القرآنية من تأثير واضــح في نفــوس ومسامع المتلقين بصورة عامة.

### ب-التناص التركيبي:

يشمل التركيب ما تعدى اللفظة الواحدة وشملت آية بأكملها أو جزء منها، سواء تباعدت الألفاظ أو تقاربت أو قدم بعضها أو أُخِّر في النص الشعري، بحيث تنتج التراكيب القرآنية الدلالة وتوجهها من خلال تفاعلها مع الغرض الذي يعرضه النص فتمنحه القيمة الدلالية المراد بثها في المتلقى.

### 1 – التناص التام (بلا زيادة ولا نقصان):

اقتباس كامل لآية أو جملة من آية قرآنية بلا تحوير إلا البسيط منه، يتبين لنا ذلك من خلال النماذج الآتية: قوله (1): [الخفيف]

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْ \_ لَهُ فَأَنَّى يَخْطُو إِلَيهِمْ خَطَاءُ

يستخدم البوصيري النصَّ القرآنيَّ في شعره من خلال تناص مع قوله ﷺ: ﴿...رَضِي ٱللَّهُ عَنَهُمْ وَرَضُواْ عَلَى التركيب عَنْهُ مَنَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَلَى التركيب عَنْهُ ... ﴾ (2)، والشاعر يجتر المعنى والمبنى ولم يحوّر الدلالة المعنوية للنص القرآني، مع الحفاظ على التركيب القرآني.

والنصُّ القرآني يتحدث عن نصر المسلمين، وفتح مكة، والنص الشعري، يتحدث عن نصر ممدوح الشاعر على أعدائه، ولكن الشاعر عمل على تداخل نص قرآني آخر سابق على التناص الأصلي.

يقول البوصيري في نموذج آخر: (3) [الرَّمَل] قَالَ لِلْكُفَّارِ إِذْ أَفْحَمَهُمْ بِالتَّحَدِّي مَالَكُمْ لاَ تَنْطِقُونا

باتكاء البوصيري على النص القرآني يستحضر قصة سيدنا إبراهيم بين يدي الأصنام حين قرب إليها طعاما على جهة الاستهزاء، ﴿ فَرَاعَ إِلَى ءَالِهَ بِمِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ مَالَكُورُ لَا نَطِقُونَ ﴾ (4)، "فليس خطاب إبراهيم للأصنام مستعملاً في حقيقته ولكنه مستعمل في لازمه وهو تذكر تُكذب الذين ألّهوها والذين سَدَنوا لها وزعموا ألها تأكل الطعام الذي يضعونه بين يديها ويزعمون ألها تكلمهم وتخبرهم " (5)، فالنص الحاضر يذكر "الكفار" في موضع "الأصنام" في النص القرآني بجامع من لا يعلم الحقيقة، أو ححد بها، فمترلته مع غير العاقل من القوم وتصورهم السخيف. وتركيب التناص على هذا النحو إنما يوحي إلى المتلقي بما كان علمكه النبي على من قدرة على إفحام الخصوم والمجادلين.

<sup>(5)</sup> محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، المرجع السابق، مجلد 23، ص144



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 23

<sup>(2)</sup> سورة الجحادلة: الآية 22

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 212

<sup>(4&</sup>lt;sub>)</sub> سورة الصافات: الآية 91 – 92

ويبقي البوصيري المحمول الدلالي القار في الآية الكريمة: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَجْنَنِبُونَكُبُكِيرَ ٱلْإِثْمَ وَٱلْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾ (1) المتمثّل في الأخلاق الرفيعة التي عرف بها الصالحون، أبرزها حلمهم عند الغضب وكظمهم غيظهم فاجتر هذا من دون زيادة أو تحوير في التركيب في قوله: (2) [الرَّمَل]

> يَغْضَبُ المَوْتُ إِذَا مَا غَصِبُوا وَإِذَا مَا غَضبُوا هُم يَغْفُونَا ومثل ذلك يقول البوصيري في نموذج آخر (3) [البسيط]

وقَدْ أَتَتْ بذُنُوبِ لاَ عدَادَ لَهِا لكنَّ عَفْوَكَ لاَ يُبْقي وَلاَ يَكذُرُ

حيث اجتر آية كاملة، وجاء ملفوظه الشعري محافظا على تركيبها، لكنه انحرف بما عن سياقها، فقوله ﷺ:﴿ لَا نُبْقِي وَلَا نَذَرُ ﴾ (4) سيق في وصف سقر "جهنم" لكنَّ الشاعرَ حَوَّل في المدلول من عقاب شديد ليناسب الغرض الذي ساقنا إليه، وهو طلب العفو إذ المولى واسع المغفرة، مثلما عذابه نافذ لا يعزُب عنه أحد من خلقه.

كما ينهض الملفوظ الشعري على اقتباس مركَّب لا يقتصر على آية واحدة بل يشير إلى شبكة مرجعية نسيجها آيات من سور شتي، منها قوله: <sup>(5)</sup> [الخفيف]

قَتَلُوا الأَنبِيَاءَ وَاتَّخَـــٰذُوا العجْــــ لَ أَلاَ إِنَّهُمْ هُـــمُ الـــسُّفَهَاءُ

وهو يحدثنا عن موقف بني إسرائيل من الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام، يقبس من قوله الله الكرام ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُم مُوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَاتِ ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ (6)، ومن قوله ؟ ﴿ وَإِذَاقِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوٓا أَنُوۡمِنُ كُمَا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاءُ ۖ أَلآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِن يَعْلَمُونَ ﴾ (7)، شبكة مرجعية حسَّدَت صنوفَ تلكُّؤ بَني إسرائيل مع أنبياء الله، وتطاولهم على قواعد دينهم فظلموا أنفسهم.

وحتى يبوئ شريعة الإسلام السمحة مترلتها الممثلة في رسولها الأكرم على، يتلمس البوصيري موضعا من شعره في تناص يدنو من الاجترار يقول: (8) [الوافر]

شَرِيعَتُهُ صِرَاطٌ مُستَقِيمٌ فَلَيسَ يَمَسُّنَا فيهَا لُغُوبُ



<sup>(1)</sup> سورة الشورى: الآية 37

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 211

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 226

<sup>(4)</sup> سورة المدثر: الآية 28

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 16

<sup>(6)</sup> سورة البقرة: الآية 92

<sup>(7)</sup> سورة البقرة: الآية 13

<sup>(8)</sup> الديوان، ص 37

تقوم الدلالة النصية في صدر البيت على موصوف، وهو الطريق الموصل إلى الله - شَرعُه - المقتبس من قوله على: ﴿ اَهْدِنَا اَلْمِمْرَطَ اَلْمُسْتَقِيمَ ﴾ (1)، كما اعتمدت حال من سلكها وهو انتفاء السشقاوة وحصول السعادة وهذا في ما اقتبسه من الآية الكريمة: ﴿ اللَّذِي َ أَحَلْنَا دَارَ المُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لِا يَمَشُنا فِيهَا نَصَبُ وَلَا يَمَشُنا فِيهَا نَصَبُ وَلَا النص القرآني شكلاً، فقد حالف المعنى وهو يَمَشُنا فِيهَا لُغُوبٌ ﴾ (2)، ولئن استرجع البوصيري عديد دوال النص القرآني شكلاً، فقد حالف المعنى وهو حصول المشقة للمتمسكين بشريعته في الحياة الدنيا - موصوفة بالكدِّ والنَّصَبِ - فأثبت السعادة والأمن فيها، وأغفلها عن الحياة الآخرة لإيهامه المتلقي بحصول الحياة الرغيدة التي تكرم سالك الدين القويم في المشقى ولا ينصب.

تمكن البوصيري من ربط موقفه الذي يمدح فيه الدين القويم الذي يفضي إلى السعادة والأمن في الدنيا، بموقف أصحاب الجنة وهم في عظيم من النعيم المقيم، باستعمال الأداة الظرفية المكانية "فيها" العائدة على دار المقامة، أما الفعل "يَمَشُّنَا" فإلى كونه جاء بصيغة المضارع يفيد المستقبل وهي الحياة الحيوان، إلا أن الشاعر حوَّل مدلولها بشكل لافت إلى الحياة في قبس الشريعة، فحين ينفي المساس بالتعب في الدنيا وهي دار عمل وكد، فمن باب أولَى نَفيُهُ عن المحلِّ الحقِّ وهي "دار المقامة" دار الجزاء والعطاء.

وفي معرض قول البُوصيري: (3) [الرَّمَل] وَدُعُوا أَنْ تِلْكُمُ الدارُ لَكُمْ فَادْخُلُوهَا بِسَلاَمِ آمِنِينَا

ينفتح الملفوظ الشعري على آيتين كريمتين يقول فيهما الله ﷺ:﴿...وَنُودُوٓا أَن تِلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثُتُمُوهَا بِمَاكُنتُمْ تَعُمُونَ ... ﴾، وقوله عز وجل:﴿ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَمٍ ءَامِنِينَ ﴾ (5)

ليقدّم لنا ما وُعد به المتّقون من صُور النّعيم المقيم، فيعيد تشكيله محافظا على معناه ومحموله الدلالي مع تحويل في فعل النداء بفعل الدعاء، فالنداء رفع الصوت بماله معنى الرفق، فالصوت النّدي يتناسب ومقام الترحيب، وتحويل الجنة بـــ"الدار" إذ هي المحل والمستقر بما يحقق معادلا موضوعيا لنص شعري مستحون بإشاعة الرغبة في دار المقامة والسلامة والأمن.

ويقول في موقف وصف كلام الله عز وحل<sup>(6)</sup>: [المديد] إِنَّمَا أَنَا لَلْهُ عَلَيكَ الكَتَابَا إِنَّمَانٍ عَرَبِيٍّ بَلِيسِغٍ أَفْحَمَ العُرْبَ فعَيَّتْ جَوَابَا



<sup>(1)</sup> سورة الفاتحة: الآية 06

<sup>(2)</sup> سورة فاطر: الآية 35

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 210

<sup>(4)</sup> سورة الأعراف: الآية 43

<sup>(5)</sup> سورة الحجر: الآية 46

<sup>(6)</sup> الديوان، ص 30

بقدر ما أطلعنا البوصيري على موضع التناص- الاجترار شبه التام للآية - فقد أحدث مغايرة بسيطة في الفاصلة القرآنية، إذ جعلنا نلمس سرَّها؛ فالنص القرآني ذُيلت فاصلته بلفظة ﴿ يُبِينِ ﴾ في قوله ﴿ يِلِسَانٍ عَرَفِي مُبِينِ ﴾ أ، في حين نجد مصراع البيت مذيل بلفظة "بليغ"التي وقعت نعتا للسان ويعني: اللغة، وين "البيان" منه في النص القرآني و "البلاغ" في البيت الشعري فرق واضح، فالبيان أعم وأشمل من البلاغة التي هي فرع عنه، ولما كانت العرب أهل فصاحة وبلاغة جاءت المعجزة العظمي وهي القرآن، الذي جمع الله صفاته من الفصاحة والبلاغة والبيان، يقول ﴿ ... فَهَلُّ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلِكُ ٱلمُبِينُ ﴾ (2) وربما كان للبوصيري رأي حين إقحامه اللفظة في هذا الموضع لأنّه سبق بذكر البيان في البيت الذي قبلها فتحاشي إعادته، فالعرب لم تدهشها البلاغة فقد كانوا أهلا لها وشيمة يفخرون بها، إنما البيان الذي أخد في محامع قلوبهم فأفحمهم.

### 2- تناص بالحذف أو بالزيادة:

وفيه اعتمد الشاعر أسلوب المغايرة، يقول البوصيري مادحا النبي الله على الله المديد] يَا حَبِيبًا وَشَفيعًا مُطاعًا حَسْبُنَا أَنَّ إِلَيكَ الإِيَابَا

تكشف لنا سيطرة الصياغة القرآنية بأنماطها المختلفة على الظاهرة الأسلوبية بوجه حاص، وتنوع تشكلها واهتمام الشاعر بإحالة غرضها وصياغتها، فنلحظ لفظ "الإياب" الوارد في البيت الشعري واكب عودة الشاعر من البقاع المقدسة ورغبته في الشفاعة التي أوتيها النبي في يوم القيامة دون غيره، والتي مهد لها بأسلوب النداء "يا...وشفيعا" تكوِّن تورية واقتباسا مع عكس الصياغة في قوله في الأياب الذي أجراه الشاعر وقصد عكن عكن الشفاعة التي تقتضي محبة النبي في حتى تحل شفاعته، فاللفظ واحد والمعنى متعدد.

فالشاعر لم يجتر الآية، أو يعيد إنتاجها أو سردها، وكذلك لم يمتص دلالتها النصية القرآنية، وإنما أقام حوارًا مع مضمونها على مستويين للدلالة؛ من خلال صرف النص من موقف الحساب إلى موقف الشفاعة في السياق الدلالي للقصيدة من جهة، وتنشيط الذاكرة الثقافية للمتلقي من جهة ثانية.



<sup>(1)</sup> سورة الشعراء: الآية 195

<sup>(2)</sup> سورة النحل: الآية 35

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 30

<sup>(4)</sup> سورة الغاشية: الآية 25-26

يقول البوصيري مؤرخا للسيرة النبوية العطرة (1): [البسيط]

وَجَاهَدُوا مَعَهُ فِي اللهِ واحْتَهَدُوا وَهَاجَرُوا وَلَهُ آوَوْا وَقَدْ نَصَرُوا وَبَيْنُوا الْفَرْضَ وَالْمَسْنُونَ وَاعْتَصَبُوا لللهِ وَاعْتَصَمُوا بِاللهِ فَانْتَصَرُوا

دخل النص القرآني في حانب السيرة النبوية؛ ليحسد حضوره على مستوى السرد، باعتبار أن "المهاجرين والأنصار" هم الذين ناصروا الرسول على في أوائل الدعوة، وهم المبشرون بالجنة.

يقول الله وَالَّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ عَاوَواْ وَّنَصَرُوٓا أُوْلَيَهِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقَّا لَّهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴾ (2).

يبدو أن الخطاب الديني قد عزَّز مصداقية الخطاب السردي في النص الشعري، للمرجعية الدينية التي يرى الشاعر من خلالها طريقة المديح النبوي، فهو لا يستحضر النص الغائب لأبعاد دلالية وفنية، بقدر ما كان جزءاً من البنية الدلالية المباشرة للقصيدة، وهي السرد.

البوصيري في معرض بشارة المسلمين بالنصر المؤيد من الله يقول (3): [البسيط] وَفِي مَواطِنَ شَيَّ كُمْ أَتَاكَ بِهَا نَصْرٌ مِنَ اللهِ مَضْمُونٌ وَمَكْفُولُ

حيث يضمِّن بعض معاني حلول النصر ليصوغ لنا النص القرآني في قوله على: ﴿ وَأُخْرَىٰ تُحِبُّونَهُمُّ أَنْصُرُ مِّنَ النص القرآني في قوله على ممدوحه الله وَفَنْحُ قَرِيبُ وَبَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (4) والذي كان عاما شاملا لكل نصر آت في أي زمن، ليقصره على ممدوحه فخصَّه بالتعدد، وامتص دلالة القرب "وَفَنْحُ قَرِيبُ " ليحوِّل هذا النصر إلى موصوف بالكفالة والضمان اللَّذين يُشعران القارئ بالحماية والعون الإلهي.

لا يزال البوصيري يتشرب من آي القرآن بنهم شديد، بما تتضمنه من معاني العظمة في نفاذ أمر الله إذ يقول: (5) [المديد]

إِنَّنِي قُمْتُ خَطِيبًا بِمَدْحي لِللَّهِ مِنهُ الخِطَابَا

فَلاَ رَادَّ لَقَضَائِهِ وَلا مُعَقِّب لَحُكمه ولا مُعارض لكلامِه ﷺ: ﴿ رَّبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّحَمَٰنِ فَلاَ رَادَّ لَقَضَائِهِ وَلا مُعَقِّب لحُكمه ولا مُعارض لكلامِه ﷺ وَأَنْ مِنْهُ خِطَابًا ﴾ (6)، نــلاحظه وهو يبرع في استفراغه حُمُولة الآيات الكريمة ليسبغها على ممدوحــه



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 224

<sup>(2)</sup> سورة الأنفال: الآية 74

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 182

<sup>(4)</sup> سورة الصف: الآية 13

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 33

<sup>(6)</sup> سورة النبأ: الآية 37

وهو النبي ﷺ بأسلوب استفهام غرضه نفي إمكانية أن يحيط أيُّ شاعر بالرسول مدحًا، فهو يتفاخر بتألقـــه فلا يُعارض في ذلك، ويقرن بما سبق هذا البيت: (1) [المديد]

فَادْعُنِي حَسَّانَ مَدْحٍ وَزِدِي إِنَّنِي أَحْسَنتُ مِنهُ المَنابَا

ومن أحسن النّيَابة عن حسَّان في مدحه وهو شاعر الرسول، فهو أولى بأن يكون خطيبا لا ينازع في مديحه.

فالنص السابق – القرآني – في موقف إبراز ما أفادته الربوبية العامة من غايـة العظمـة والكبريـاء واستقلالا له على المخراء والعطاء من غير أن يكون لأحد قدرة عليه، فالبوصيري يــــــــــــراح بهـــــــذا الغرض ليومئ إلى عدم قدرة الخطباء أن يفيضوا في مدحه القدر الذي نظم فيه، وقد قصر الأمر علــــى نفسه بشيء من التعظيم، إذ كان صاحب القدح المعلى عملكه زمام المديح النبوي، مما سوَّغ له أن يستحضر فيه النص القرآني ليؤكد ملكية الله عز وجل لكل شيء إذ هو مالك الملك.

نلمس من البوصيري وهو يتعامل مع النص القرآني قدرا من الوعي الممزوج بثقافة جعلته لا يتسرع في تناصاته القرآنية التي لم تتجاوز حدود الاجترار والامتصاص للصور القرآنية.

ويقول: <sup>(2)</sup> [البسيط]

وَمَعشَرُ سُمِّرُوا فَوقَ الجياد وَقَد شَدَّت جُسُومَهُمُ الأَلوَاحُ والدُّسُرُ

لقد استلهم البوصيري من صورة السفينة العظيمة في النص القرآني ليجسد حال الظلمة من التسار والصليبيين، التي لا تسع أحسادهم إلا الدُّسُر والألواح، على نحو ما نعهده من شد الغليظ وإحكام فَتلهِ. ثم هو يحسن اختيار صيغ المبالغة المناسبة لكيفية البطش وفنون العقاب، من جمع كثرة "حسومهم- ألواح- دسر" وما أفادته من فنون الأخذ بالظالمين



<sup>33~</sup> (1) الديوان، ص

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 91

<sup>(3)</sup> سورة القمر: الآية 13- 14

### **ڊ: التناص مع أسماء السور:**

ورد التناص مع أسماء السور على صورتين: مع اسم السورة، وبعض فواتح السورة، وأتى في موضعين، من النموذج الأول نلاحظ قول البوصيري: (1) [الطويل]

وَقَدْ بَيَّنَتْ لِي هَلْ أَتَى كُمْ أَتَى هَا مَكَارِمُ أَخْلاَقٍ لَكُم وَمَحَامِدُ

فقد أحال الشاعر المتلقي على مستهل سورة الإنسان يقول الله على المناعر المتلقي على ألإنسكن حِينُ مِّن الدَّهْرِ لَمُ يَكُن شَيْعًا مَّذَكُورًا فَهُ مُكنِّيًا بمضمولها من احتوائها على صنوف النعم، بدءا من نعمة الخلق والهداية التي تتطلب التَّزوُّد بالمدَارِك، والطَّاقات التي ينبغي أن يسخِّرها ليقيم الطاعات والقُربات، وساق حلالها أسلوبا بصيغة "كم" الخبرية المجازية لغرض التكثير والتعظيم، فأقام التناص دلالة بين ما يود قوله دون تصريح وبين النص الغائب، مما يجعل المتلقي في تماس مع السورة يحرضه على إدراكها بأبعادها التي يود التعبير عنها.

كما شكّل تناصَّا مباشرا ممزوجا بالإحالة في النموذج الثاني وذلك مع اسمي سورتين، ليشير إلى ترتيب ورودهما في القرآن "سورة الزلزلة" و "سورة العاديات" واللتين جاءتا متجاورتين يقول<sup>(3)</sup>: [الطويل] أمّا زُلْزلَتْ بالعَاديَاتِ وَجَاءَهَا من التُّرْك جمُّ لاَ يُعَدُّ غَفيــرُ

لقد أقام الشاعر دلالات تسمو على ترتيب السور ليربط بين مسمياتها وما يود قوله دون تصريح بدلالة النصوص القرآنية، ليحمل المتلقي على استكناه مخزون ذاكرته والعودة إلى مرجعيته الدينية، فيكشف أبعادها الدلالية التي أراد بلوغها؛ فقد اجتر النص الغائب "اسم السورة"و امتص مضمونها حين ربطها بالسورة التالية ليعيد بلورته، وحاورها دلالة ومضمونا فنقل النص الأول من موقف أهوال يوم القيامة "في بالسورة التالية ليعيد بلورته، وحاورها الخيول وتقعقع فيها السيوف وتنقلب فيها الموازين في الدنيا" فيُسذَلُ الآخرة إلى جو الحرب التي تثور فيها الخيول وتقعقع فيها السيوف وتنقلب فيها الموازين في الدنيا" فيُسذَلُ العزيز ويُعزُّ الذَّليل، وبين السورتين خيط سميك لمعان كلُها حركة دؤوب، والأولى تؤرخ للأخرى، والغرض الأساس هو نقل النص القرآني إلى سياق دلالي إطاره المدح وتحفيز ذاكرة المتلقي معلنة ولاءها لثراء السنص الأدبي.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 61

<sup>(2)</sup> سورة الإنسان: الآية 11

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 97

#### نماذج من التناص الإحسالي والإشاري:

ارتبط العصر المملوكي بخصوصية الثقافة الدينية فيه، بوئت الإحالة فيه موقعا متقدما على الاقتباس الحرفي، فنجد الشاعر يحيل إلى النص القرآني ليعكس بعدا ثقافيا في مخزونه.

يصف البوصيري حصن مرقب الذي أضر بالمسلمين، فلا يبرح حتى يعبِّر عن ابتهاجه بهذا النصر في طول نفس وحرارة مشاعر بصلابة ممدوحه (السلطان قلاوون) وببطولة جند المسلمين يقول: (1) [الطويل] تُبَشِّرُ مصْرٌ دَائِماً بِقُدُومِهِمْ إِذَا فَصَلَتْ منهم لِغزَّة عِيرُ تَسُرُهُمُ عِندَ القُفُول بضَاعَةٌ وَتَحْفَظُ منهُمْ إِخْوَةً وَتَمَيرُ

يتناص مع سورة يوسف في قوله على: ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمُ إِنِّ لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَّ لَوُلاَ أَن تُفَيِّدُونِ ﴾ (2)، وقوله عزَّ وحلّ: ﴿ وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَعَتَهُمْ رُدَّتُ إِلَيْهِمٌ قَالُواْ يَصُلُوا اللّهِمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

ينفتح التَّناص على ذاكرة قرآنية مشحونة لتحيي جوَّ القصة اليُوسُفيَّة وتسهم في خلق تفاعل بين النصين؛ النص الشعري الماثل والنص القرآني الغائب، ليقفز الأحير بأجوائه على القصيدة ليرسم صورة يفضل فيها الملك الذي عاد نفعه على الأمة مثلمًا فُضِّل يوسف بكرَمه وإحسانه على إحوته.

ومتكِّئًا على النَّص القرآني المشبع بالحرص على حسن تحصيل العلم والإحاطة به، والمحسِّد في قصة سليمان- عليه السلام - مع الهدهد، يقول الشاعر: (4): [الكامل]

لَمْ تُصْغِ لِلْعُلَمَاءِ إِلاَّ مِثْلَمَا أَصْغَى سُلَيْمَانٌ لِقَوْلِ الْهُدْهُدِ

وقّع الشاعر إشارة بالغة الدلالة تمنح قارئه حرية التعاطي مع نص مشبع بالدلالات التي تحيل إلى الغرض الذي وظف من أجله النص المقدس، وهو مدح "المقتدى" الذي حصّل العلم عن علمائه، آخذا بالأسباب التي اتخذها سليمان في تلقيه الخبر اليقين من الهدهد عن ملكة سبأ، إذ بدا لنا النص الغائب أبلغ من النص الماثل، وما كانت الإحالة لتتحقق لولا المقاربة بين العلماء والهدهد من جهة، وبين سيدنا سليمان والممدوح من جهة أخرى، التي أوجدت شفرة النص وبينت قيمة الممدوح من حيث حيازته العلم وسبل تحصيله.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 98

<sup>(2)</sup> سورة يوسف: الآية 94

<sup>(3)</sup> سورة يوسف: الآية 65

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 80

يقدم لنا البوصيري صورة من روائع صور التناص، وهي تناصُّ التخالف القائم على علاقات الجدل بين علاقات الغياب وعلاقات الحضور داخل النص، وفي ذاكرة المتلقي، والذي تسميه كريستيفا "النفي الجزئي" يقول: (1) [البسيط]

الكَاتِبُونَ وَلَيْسُوا بِالكِرَامِ فَمَا مِنهُمْ عَلَى المَالِ إِنْسَانٌ بِمَأْمُونِ

ينفي الشاعر جزءا من النص القرآني في قرول الله عز وحل: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنِظِينَ ﴿ كَامًا كَنْبِينَ ﴾ (2)، مخترقا من خلاله أفق توقع المتلقي، فبعد أن مارس تقديما وتأخيرا على التركيب بما يستجيب لتجربته الشعرية، سلك به طريقًا مخالفًا للنصِّ الغائب ليخضع لغرضه وبسط مُراده، وهو موقفه من الكُتّاب – المستخدمين في الدواوين – بعد إن اضطر لمعاشرهم ورأى ما يتقلبون فيه من نعيم في حين يعيش هو والرعية الكادحة في شظف من العيش، ليتداخل النص الشعري مع الآية الكريمة ﴿ كِرَامًا كَنِينِنَ ﴾ (3) مشكلا صياغة جديدة على مستويين:

أ- الشكل: استفاد الشاعر الآية الكريمة وأعاد توزيع اللفظتين بما يحقق الغرض من بسطه وهو الهجاء والذم الذي قصده في النص الماثل؛ حين مارس القلب والعكس للكلمتين لينفرد بالثانية نافيا لها بــ "ليس".

- وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ ﴿ كَامَاكُنبِينَ؟ سياق مدح يفضي إلى الأمن المغَيَّب عن واقع الشاعر.
- الكَاتبُونَ وَلَيْسُوا بالكرَام (الحافظين للحقوق) سياق هجاء يفضي إلى الخوف المحيط بالشاعر.

والمفارقة بين النص الغائب (القرآن) والنص الماثل(البيت الشعري) تظهر الإيديولوجيا التي يتحدث بها الشاعر، حيث إنَّ صلته بالواقع وتركيزه على القيم التي سعى إلى الدفاع عنها ممثلة في حقه وحق الرعية.

ب- المضمُون: بين ضفَّتي الحضور والغياب يظهر التناص في عدم رضى الشاعر عن واقعه الذي حسد بطش المستخدمين وحيانة الرعية المغلوبة، ليحضر الهجاء سلوكا مخففا وطأة المعاناة والعزلة، مشهرا بصنيع أولئك النفر، كما تستجيب الآيتان الكريمتان لتجربة الشاعر، حيث ساقت تتريه الملائكة الحفظة لأعمال العباد بإثبات صفة الكرامة التي ينفيها الشاعر عن المستخدمين "الكاتبين" لتُذهب عنهم كل خلق رفيع قد يتوهم فيهم، فهم كُساة عراة.

وحيث يثبت النصُّ القرآني الكتابة للكريم، فلأنَّ الأعمال لو لم تدوَّن لكانت محفوظة، لكن كتابــة المحفوظ ونسخه أَوْكد وأبلغُ في الإنذار والتوبيخ وأهْيب في الصدور، أما النص الشعري فالكتابــة فيــه لا تتعدى كونها مهنة تمارس من فاعلها فكيف بها وهي من لئيم مرمي بالبهتان.

لقد حشد البوصيري كثيرا من الشواهد نمثل لها في قوله (4): [الخفيف]



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 214

<sup>(2)</sup> سورة الانفطار: الآية 10-11

<sup>(3)</sup> سورة الانفطار: الآية 11

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 06

فَبِمَا رَحْمَةً مِنَ اللَّهِ لاَنَـتْ صَخْرةٌ مِنْ إِبَائِهِمْ صَمَّاءُ

ويحيل إلى قول هِ فَيِمَارَحْمَةِ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّواْ مِنْ حَولِكَ هُوَالُهُ فَاللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَن خُلُق والثاني عن تمكين ونصر وغلبة، في حين بقي الفضاء من اللّه الله على الله الله على واقع النص، اللّه الله على واقع النص، اللّه الله على واقع النص، والتعليق نفسه يمس قوله: (2) [الخفيف]

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْ \_ لَهُ فَأَنَّى يَخْطُو إِلِيهِمْ خَطَاءُ

فالبيت فيه إشارة إلى قول هُ ﴿ رَضِى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَا بِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَا بِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

فَبْظُلْمٍ مِنهُمْ وَكُفْرٍ عَدَتْهُمْ طَيِّبَاتٌ فِي تَرْكِهِنَّ ابْتِلاءُ

ففيه إيماء إلى قول هُ وَيُظلِّرِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُطِلَّتْ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَنسَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا ﴾ (5).

وما يضارع مثل هذه الإحالات لا يعدو أن يجعل القارئ في وضع قرائي رتيب للآيات القرآنية، إذ هي حاهزة مسوقة لا يلمس فيها إلا تحويرا بسيطا في موقف يفرضه الإيقاع الشعري.

وفي قوله: <sup>(6)</sup> [الخفيف]

وَتَنَاءُ قَدَّمْتَ بِينَ يَدِي نَجْ \_ وَايَ إِذْ لَم يَكُنْ لَديَّ تَراءُ

يبدو أن البوصيري أشار إلى الآية الكريمــة ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجُونَكُوْ صَدَقَةً ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُوْ وَأَطْهَرُ ... ﴾ (7).

وأوماً ربما إلى قلَّة ذات اليَد وقد كان عائلا، فاستعاض بما أوتي من شعر ومديح مُحُصَّ به الـــنبي ﷺ وبرع في ذلك، ألم نرَهُ يقول: (8) [المديد]

وَتَرَامَيْتُ بِهِ فِي بِحَارٍ مُكْثِرًا أُمواجَهَا وَالعُبَابَا



<sup>(1)</sup> سورة آل عمران: الآية 159

<sup>(2)</sup> الديوان، ص17

<sup>(3)</sup> سورة الجحادلة: الآية 22

<sup>(4)</sup> الديوان، ص23

<sup>(5)</sup> سورة النساء: الآية 160

<sup>(6)</sup> الديوان، ص 29

<sup>(7)</sup> سورة المحادلة: الآية 12

<sup>(8)</sup> الديوان، ص 33

وربما قصدَ بحور الشعر التي أطال فيها وأكثر من التعريض بتفرده وتميَّزه بالنظم عليها، أو إظهاره الاقتدار وحسن التعايش مع فنون الشعر وتمرّسه فيها.

وقد تبدو الإشارة القرآنية خفيَّة لا وَاعية، ففي موضع يؤرخ لإرهاصات مولده ﷺ يقول: (1) [الوافر] وَفَارِسُ خَانَهَا مَاءٌ ونَارُ فَغِيضَ المَاءُ وَانَطَفَأَ اللَّهيبُ

كما لا تخفى الإشارة في قوله: (4) [الطويل] فَصَبَرًا جَمِيلاً فَالْمُقَدِّرُ كَائِنٌ فَقَدْ كَانَ أُمرًاءلَم تَجِدْ مِنهُ مَهْرَبَا

إذ يستحضر البوصيري فضاءً قرآنيًّا بأكمله، يشعُّ بأحسن القَصَص النَّبوي، الذي يحكي معاناة النَّبيَّن يعقوب وابنه، يقولُ على لسان سيدنا يعقوب في سورة يوسف: ﴿...قَالَ بَلُ سَوَّلَتُ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمُرًّ فَصَابِرٌ جَمِيلُ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ ﴾ وأعنى من خلاله النَّصَّ الشّعري ووسَّع حدوده كما اتسعت مدارك القارئ وهو يتنقل بين الفضائين، واللَّذينِ اجتمعا في موضع الصبر على المكاره، صبر لا يخالطه جزع، وما كان ذا الصبر ليكون جميلاً لولا اليقين الذي ملك قلب يوسف.

وقد تبدَّى التناص الواعي البارز في البيت الذي يقول البوصيري: (6) [الكامل] ودَعاهُ رُوحِ الحَقِّ لِلوَحي الَّذِي يُتْلَى عَلَيه بُكْرَةً وَأُصِيلاً



<sup>(1)</sup> نفسه، ص 38

<sup>(2)</sup> سورة هود: الآية 44

<sup>(3)</sup> محمد الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، المرجع السابق، مجلد 12، ص81

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 50

<sup>(5)</sup> سورة يوسف: الآية 18

<sup>(6)</sup> الديوان، ص 153

حيث استعار نصف آية محوِّرا مدلولها المعنوي بتغيير على كلمة تملى من قوله ﷺ: ﴿ وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ اللهِ ال

في مثل هذه السياقات يَلفت انتباهنا أن الشاعر قام ببناء روي القصيدة الذي فرض عليه سياقات قرآنية معينة يستجلبها تشابه الفاصلة القرآنية والروي، مما يعني أن الإيقاع قد يستدعي سياقا قرآنيا مناسبا لما عقده الشاعر من قافية، يضاف إليها المدلول الذي يستنبطه القارئ حين ينعكس عليه شعاع الدلالة النصية التي ارتضاها الشاعر لمعناه.

ويقول الشاعر البوصيري: <sup>(3)</sup> [الخفيف] أَذْكَرَ ثَنَا بِأَكْلِهَا أَكْلَ منْسَا قَ سُلَيْمانَ الأَرْضَةُ الخَرسَاءُ

أوقع التناص مع قصة موت سيدنا سليمان التي دُحضت بها مزاعم من يرى أنَّ الجنَّ تعلم الغيب مع عجزها عن العلم بموت سليمان بين يديها، وهو أهون عليها من غيب بعيد، يقول عَنَّ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمُوتَ مَادَلَّهُمْ عَلَى مُوْتِهِةٍ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُهُ فَلَمَّا خَرَّ بَيْنَتِ ٱلجِفْ أَن لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيْبَ مَا

لَبِثُواْفِى ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ (4)، فقد لمح الكاتب بالقصة لكن المفارقة بينها وبين النص القرآني أن دابة الأرض في قصة الصحيفة التي ظن ألها أو ثق العهود قد لحقها من الباطل ما جعلها عرضة للتلاشي، ومثله ما فعلت بسليمان الذي خر بعدما أكلت - الدابة - عصاه والجامع بينهما زوال المزعوم (علم الغيب، افتراء الباطل) وأقام الحجة البالغة على الجن وعلى قريش، وقد ربط التناص بين قصتين إحداهما تذكر بالأخرى وتنسساب معها في خدمة ثقافة القارئ وحمله على الربط بين النص القرآني والسيرة النبوية.

ينطلق الشاعر في همزيته يصور لنا إرهاصات مولده في تناصات متفاوتة يقول: (5) [الخفيف] وَأَتَتْ قَوْمَها بِأَفضَلَ ممَّا حَمَلَتْ قَبْلُ مَريَمُ العَذرَاءُ

يستحضر القارئ سياق النص القرآني بمقامه يقص مشهدا من ميلاد سيدنا عيسى: ﴿ فَأَتَتْ بِهِ عَوْمَهَا يَعْمُ لَكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل



<sup>(1)</sup> سورة الفرقان: الآية 05

<sup>(2)</sup> سورة البينة: الآية 02

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 07

<sup>(4)</sup> سورة سبأ: الآية (4)

<sup>(5)</sup> الديوان، ص03

<sup>(6)</sup> سورة مريم: الآية 27

القرآني في موضع وصف حال مريم، فإذا كانت مريم حملت بعيسى كلمة الله الملقاة إليها، فإن النبي أعظـــم من تلك المعجزة، لتتحول إيحاءات الدلالة لرسم منزلة النبي من عيسى عليه السلام.

ويردف بعد ذكر فضل الوالدة بذكر فضل حليمة – مرضعة النبي ﷺ – إذ هي أم لأعظم رسل الله تزرع في أرض طيبة فهو مثل الحبة التي أنبتت سنابل كثيرة: (1) [الخفيف] 
حَبَّة أَنْبَتَ ْ سَنَابِلَ وَالعَصِ فَ لَدَيْهِ يَسْتَشْرِفُ الضُّعَفَاءُ

ويشير إلى الآية الكريمة: ﴿ مَّشُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي وَيشير إلى الآية الكريمة: ﴿ مَّشُلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاء وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيكُم ﴾ (2)، ليقرن أجرها بأجر من ينفق في سبيل الله فيضاعف له، وقد شاع تشبيه المعروف بالزرع وتشبيه الساعي بالزارع، وفي المثل: "رُبَّ ساعِدٍ لِقَاعدٍ وزَارِعٍ غير حاصد" فنالت سعة بعد ضيق وفرجًا بعد همِّ.

ويردف قائلا: <sup>(3)</sup> [الخفيف] فَارَقَتْهُ كُرْهًا وَكَانَ لَدَيْهَا ثَاوِيًا لاَ يُمَلُّ مِنْهُ الثَّوَاءُ

يتناص صدر البيت مع الآية الكريمــة ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَنَا مَمَلَتُهُ أَمُّهُ كُرُهُا وَوضَعَتْهُ كُرُها وَوضَعَتْهُ كُرُها وَحَمَّلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفِصَلُهُ وَفَراقها له على مشقة فأرجعته إلى أهله على كره، مما أو جسها من وقوع مكروه عليه، فأنزلها البوصيري متزلة الأم الوارد ذكرها في الآية، إذ تكابد مشاق الحمل والرضاع، فاستعار الفراق للحمل والوضع والعلاقة مشابحة والحال أنه كان عندها في غايــة النّواء (أحسن إقامة) وفي أكبر العز والتعظيم لذلك فارقته كرها (5).

كما تناصَّ عجُز البيت مع الآية ﴿... وَمَاكُنتَ ثَاوِيًا فِي الْمِلْ مَدَّيَ تَنْالُواْ عَلَيْهِمْ عَايَدِنَا وَلَكِكُنَا صَالِيهِ عَلَيْهِمْ عَايَدِنَا وَلَكِكُنَا مُرْسِلِينِ ﴾ (6)، يستحضر قصة سيدنا موسى في فراره من بطش فرعون وإقامته في مدين أين وجد الأمن، وبين النفي في النص القرآني والإثبات في البيت الشعري يظهر التخالف في المغزى العام، فالإحبار بالمقام الحسن الذي عاشه النبي في والعناية التي أعظمها الشاعر في بيت حليمة، قد انتفت في النص القرآني لأن الغرض من ذلك إثبات الوحي الذي أنكره عليه قومه وشهادة على رسالته.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 04

<sup>(2)</sup> سورة البقرة: الآية 261

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 04

<sup>(4)</sup> سورة الأحقاف: الآية 15

<sup>(5)</sup> على حرازم بن العربي برادة المغربي التيجاني، الإرشادات الربانية بالفتوحات الإلهية، مطبعة السعادة - محافظة مصر، 1928، ص22

<sup>(6)</sup> سورة القصص: الآية 45

<sup>(7)</sup> الديوان، ص12

إذ يَقتبس من الآية القرآنية ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكُوبَ ٱللّهَ رَمَيْ ... ﴾ (1)، متوحيا من وراء العلاقة بين النص الشعري والنص القرآني إظهار قيمة رجاء العبد وحوفه من الله في نفاذ دعائه وقبوله، مما يزيد من معنى توفيق الله له ونصره رسوله ﷺ في دعوته، فاستخدم الشاعر الوَرَم الذي يوحي بكثرة القيام، محوِّلا المصدر وهو الرَّمية المستخدمة في موضع الدعاء وأثره، ليؤكد أثره حال الرهبة والرغبة، ليتجلى الارتباط المقدس بالتراث في أحسن توظيف.

كما اعتمد الشاعر إحدى آليات التناص ممثلة في "الجناس المصحَّف" بين كلمتي" قَرَّ "و" فَرَّ " وقد وظفه الشاعر بطريقة توحي بوجود صراع وتوتر ماثل في نفسه العارفة بخبايا اللغة، فبين القرار والفرار يبدو الصراع والاضطراب مهيمنا على الذات الشاعرة، التي نلمحها في قوله (2): [الخفيف]

قَرَّ مِنهَا دَمْعـي وَفَرَّ اصْطَبَارِي فَدُمُوعِي سَيْلٌ وصَبْرِي جُفاءُ

حيث يتناص مع الآية الكريمة: ﴿...فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَدُهُ جُفَآء وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللّه ٱلْأَمْثَالَ ﴾ (3) فبالإضافة إلى تعميق الدلالة التي أرادها وهي حسرته على فراق البقاع المقدسة أو فرحا بوصوله إليها، ساعد على تشكيل صورة فنية اعتمد في تشكيل مصدرها على الاستعارة التصريحية، حذف المشبه وهو "الزبد" وصرح بالمشبه به وهو "الصبر" فتعمقت الصلة لدى المتلقي بين فكرته ووعيه ووحدانه بالقرآن الكريم وبين مقابل الواقع القرينة وهي نفاذ الصبر.

وفي غمرة ما حققه المسلمون من انتصارات على الصليبيين والتتار الذين تكالبوا عليهم في عــصره، يذكر لنا البوصيري صنوف العذاب الذي حق عليهم إذ يقول<sup>(4)</sup>: [الطويل] وصُبُّ عليهم عارضٌ مِنْ حِجَارةٍ ونَبْلٍ وكُلُّ بالعَــذابِ مَطِــيرُ

مستلهما الآية القرآنية التي يقول فيها على الله التي يقول فيها على الله التي يقول فيها الله التي مرقت بله هُو مَا أَسْتَقْبِلَ أَوْدِيَنِهِمْ قَالُواْ هَذَا عَارِضُ مُمْطِرُنَا الله وحسن إعداد العدة التي مرقت شمل الظالمين، وإذ يذكرنا البوصيري بما حل بقوم هود، إنما ليبين انحسار العذاب عليهم فلم يفلت منهم أحد وليحمل القارئ الواعي على تصور شدة ما لحق بالصليبيين والتتار وأهم أُخِذوا عن آخرهم كما لم يُترك أحد من أولئك القوم قوم هود.



<sup>(1)</sup> سورة الأنفال: الآية 17

<sup>(2)</sup> الديوان، ص20

<sup>(3)</sup> سورة الرعد: الآية 17

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 97

<sup>(5)</sup> سورة الأحقاف: الآية 24

وفي معرض حديث البوصيري عن المستخدمين الذين عاثوا فسادا في أموال المسلمين وكان بينهم شاهدا، يقول<sup>(1)</sup>: [الوافر]

فَقَدْ عَاشَرْتُهُمْ وَلَبِثْتُ فِيهِمْ مَعَ التَّجْرِيبِ مِنْ عُمْرِي سِنينَا

إذ قبسَ من نص الآية الكريمة، يقول ﴿ قَالَ أَلَمُ نُرَبِكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَامِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ (2)، لكنه توجس مما قد يتوهمه القارئ من مضمون النص الشعري وهو مــشاركته في الجــرم وتواطئــه مــع المستخدمين في أكل حقوق العباد موظفا أسلوب الاحتراس بالجار والمجرور – مَعَ التَّجريب ليدرأ عن نفسه التُّهمَة، وما قد يتوجب من الطعن في ادعائه على أنه في معزل عما وَصَف به أولئك النفر.

وفي نص آخر نجد مثالا للتناص شبه الخفي يقول فيه: (أَدُ) [الوافر] وللذَّنْبِ الذي ضَاقَتْ عَلَيه بـــه الدُّنيَا وَجَانِبُهَا رَحيبُ

حيث يبدو صدًى نصيًّا مع قوله ﷺ: ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُولُهُمْ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ ... ﴾ (4).

يشير من خلاله إلى الأثر النفسي الذي يحدثه الذنب في صاحبه من ضيق صدر لا يسعه إلا الرجوع والإنابة إلى الله، وأن الأمر لا يتسع إلا إذا ضاق.

وفي حرص البوصيري على قارئه، يقدم له مفاتيح نصه بإبراز النص المقدس السابق على نحو أظهر فيه نصه اللاحق، مما جعل قارئه قريبا من دوره الذي لا يتعدى تلقيه الدلالات جاهزة، مثل هذا الضرب من التناص استحضاره قصة سيدنا يونس عليه السلام، قوله: (5) [الرَّمَل]:

وَأَغَاثَ اللهُ ذَا النُّونِ بِهِ بَعْدَ مَا أَغْرَى بِهِ فِي البَحْرِ نُونَا

والقارئ بإزاء هذا التوظيف يشغل مخيلته بأحواء تلك القصة المثيرة التي تستحضر فضاء تاريخياً يحيله إلى واقع تلك القصة.

وتأثرا من قوله ﷺ ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلَالُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا لَذَٰلِلاً ﴾ (6) أتى التَّنَاص عند الشاعر في قوله: (7) [الكامل]: ذَهَبَتْ بِكَرْمَةِ قَوْمِ سَوءٍ ذُلِّلَتْ بِيَدِ الغُرورِ قُطُوفُها تَذلِيلاً



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 218

<sup>(2)</sup> سورة الشعراء: الآية 18

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 40

<sup>(4)</sup> سورة التوبة: الآية 118

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 210

<sup>(6)</sup> سورة الإنسان: الآية 14

<sup>(7)</sup> الديوان، ص 160

حيث وصف بعض صور الآخرة في الجنة، فإذا صور النص القرآني مشهدا من النعيم يوم القيامة من دُنُوَّ الثمار من مُريديها إمعانًا في تصوير مبلغ النعيم، فإن الشاعر يعكس لنا الوجهة إلى مظهر العذاب البئيس الذي يجسده حال اليهود في الدنيا من اجتنائهم ثمار غرورهم وإفسادهم في الأرض.

ولا نكاد نقرأ نصا آخر إلا وزاد يقيننا بهيمنة النص القرآني على صور الشاعر وتضاعيف نــصوصه، حين نتحسس أصداء آيات القرآن تنساب بين ثنايا الأبيات.

وباعتماد طريقة الإحصاء تمَّ حصر مواقع التناص القرآني فوُجِد ما يربو عن مائتين وسبعة مواقع، تتضمن مائة وثلاثًا وأربعين آية تنتشر في ست وأربعين قصيدة، وبعض الآيات مكرر، ولكنها تشكِّل العمود الفقري لشبكة التناص في ديوان الشاعر عموما.

إن تأثر البوصيري بالبيان القرآني نابع من رؤية إسلامية تنطلق في آفاق هذا الكلام المعجز، الذي دار في فلكه هذا التأثر المحمود، الذي أكسب نصوصه الشعرية ثراء وزاده ألقا وتوهُّجا، أليس هو من أشاد بمعاني القرآن إذ هو يقول<sup>(1)</sup>: [البسيط]

لَهَا مَعَانَ كَمُوجِ البَحرِ فِي مَدَد وَفُوقَ جَوهَرِهِ فِي الْحُسنِ وَالْقَيَمِ

لذلك نراه يستدعي كل حوانبها وما تعلق بها في القصص المحكم في الشخصيات القرآنية (الرسل، الأنبياء، الملوك، الأقوام) من آبيات مُوسَّاة بلغة شعرية مجنحة وصور مبتكرة وشعور نابض بالصدق وحس إيماني ضارب في العمق متصل بالحياة.

سار البوصيري في تناصه مع المعطيات القرآنية، بما يتناسب وتجربته الشعريّة، ممَّا أدَّى إلى تنوّع أساليبه في الاستحضار، إذ لم يقتصر استحضاره على الإشارة القرآنية، أو الإيماءة أو اللفظة، أو الآية، أو التركيب، وإنما تعدَّى ذلك كلَّه إلى استحضار المعجزات والقصص القرآنية وهي جانب ثريّ يمــدُّ قـصائده بنفـسه ملحمي أو دراميّ، يُنمِّي فاعلية الحركة والتداخل فيهما على مستوييها اللفظي والدلاليّ معاً.

ما ذكر من نماذج مختارة - على ثرائها- يمكن القول بأن البوصيري أُشرب القرآن الكريم في قلبه، فامتص منه ما شاء، وبرع في إعادة كتابة بعض آياته وفق مستويات متباينة، إثراء للمضمون وإضفاء للحيوية في نصوصه مُلبِسَها جانبا من القداسة والحياة، وفي الملحق الذي سيدرج نهاية البحث سنقف على كثير من تلك النماذج التي لا تسعها صفحات البحث لكثرتها.

لم يكن البوصيري مع التراث الشعري العربي عبر عصوره الأدبية مجرَّد ناقل مستعيض عن شيء بآخر، بل تناص بوعي وإيجابية فيها خلق وتجاوز، وأعاد بعث بعض القضايا الجوهرية التي عالجها السشعر إلى الواجهة، كما مارس خلخلة في الجانب المعماري للأبيات المتناص معها، وحفَّز بعضها ليتواءم مع متطلبات النص الحالي، وأحيا الذاكرة التي انفتحت على تراث السابقين لبعث القديم وبيان موقفه منه، وتخليد مآثر أنصاره.

(1) الديوان، ص 196

<sup>122</sup> 

# 2.) التناص مع الحديث:

من يرد على ديوان البوصيري يجِدْه مادة دسمة للمديح النبوي الشريف الذي حظي فيه الرسول على بقسط وفير من الإشادة والفخر، فأرَّخ لإرهاصات مولده ونشأته وتتبع سيرته العطرة وغزواته وكيد الكفار له ومترلته في دنيا الخلق ويوم البعث وتبوئه مقام الشفاعة العظمى، إلا أن تناصَّاتِه وتعالقها مع الحديث النبوي شكلت مرجعاً ثقافياً ثانويا، تداخلت مع النصوص الشعرية في علاقة تناصية خلاقة في مواضع، واجترارية في بعض مواضع أحرى، أو ما يُسمَّى في البلاغة العربية بـــ "العقد" أي نظم المنثور. ومنها الصور التي تبينها الأمثلة الآتية يقول البوصيري(1): [المديد]

وَهُوَ الْمُنْصُورُ بِالرُّعْبِ لَوْ شَا ءَ لأَغنَى الرُّعـبَ عَنهَا وِنَابَا

في البيت صورة من التناص يشير إلى حديث الرسول على: عن جَابِر بْن عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ

:" أُعْطِيتُ حَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ مِنْ الْأَنْبِيَاءِ قَبْلِي نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ وَجُعلَتْ لِي الْأَرْضُ مَسْجِدًا

وَطَهُورًا وَأَيُّمَا رَجُلِ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتُهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصلِّ وَأُحلَّتْ لِي الْغَنَائِمُ وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ حَاصَّةً

وَبُعِشْتُ إِلَى النَّاسِ كَافَةً وَأُعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ" (2)، ولم تكن المسافة ماثلة بين النص الشعري وملفوظ الجديث، فالبؤرة الشعرية قائمة على الاجترار للنص الغائب حيث أعيد إنتاجه في سياق سردي يحققه ما جاءت به الآيات القرآنية التي لا تعارض ما جاء به النبي على إشعارا بصدق نبوته وتأييد الله له بالنصر؛ إذ قذف في قلوب الذين كفروا الرعب، يقول على: ﴿ سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَأُواْ ٱلرُّعْبَ فَأُواْ الرَّعْبَ فَأُواْ الرَّعْبَ فَالْمَالِي اللَّهِ الْمَالِي اللَّهِ الْمَالِي اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الذين كفروا الرعب، يقول على الله الله النهي في قُلُوبِ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ ٱلرُّعْبَ فَأَلْمَ اللهِ اللهِ الذين كفروا الرعب، يقول الله الله الله الله الله الذين كفروا الرعب، يقول عَلَيْ اللهِ في قُلُوبِ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبَ فَالَوْ الْمَالِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ومثله حديث أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أنه قَالَ "نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ عَلَى الْعَدُوِّ وَأُوتِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ وَبَيْنَمَا أَنَا نَائِمٌ أُتِيتُ بِمَفَاتِيحِ خَزَائِنِ الْأَرْضِ فَوُضِعَتْ فِي يَدَيَّ " (<sup>4)</sup>.

ولا يكاد الشاعر يخرج من روح الحديث حتى يعيدنا فيه مرة أخرى في قوله (<sup>5)</sup>: [الكامل] مُتَحَلِّياً بِجَوَامِع الكَلِمِ الــــتي يُعْنى بِمَا حَدِبٌ عَناءَ تَجَلَّدِ

ليظهر تعظيم الممدوح فخصَّه بالقرآن الذي يظهر إعجازه في موجز ألفاظه وثراء معانيه؛ من فصاحة لسان وملاءمة بيان، فتناصّه جاء ليعيد إنتاج نص منثور في قالب شعري منظوم يحقق مسحة المدح.

ومن زينة الإيجاز وهو وجه من البلاغة إلى مثله من سحر البيان يقول<sup>(6)</sup>: [الكامل]

فَأَرَاكَهُ سحرَ البَيَان مُنَصِّداً بيد البَلاَغَة وَهُوَ غيرُ مُنَضَّد



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 32

<sup>(2)</sup> الحافظ ابن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، تح: عبد العزيز بن باز، دار المعرفة -بيروت-1959، ج1، ص533.

<sup>(3)</sup> سورة الأنفال: الآية 12

<sup>(4)</sup> أبو الحسن مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، دار طيبة- الرياض، ط1، 2006، ج1، ص 237.

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 80

<sup>(6)</sup> نفسه، الصفحة نفسها

وهو يتناصُّ مع حديث عَبْد اللَّه بْنِ عُمَر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَجُلَين قَدِمَا مِنْ الْمَشْرِقِ فَحَطَبَا فَعَجِبَ النَّاسُ لِبَيَانِهِمَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "إِنَّ مِنْ الْبَيَانِ لَسِحْرًا أَوْ إِنَّ بَعْضَ الْبَيَانِ لَسِحْرً" (1)، والحديث ههنا ليس ذمَّا للبيان كلّه ولا مدحًا له كلَّه، حيث أتى باللفظ (مِن) التبعيضية، وكيف يذمُّ وقد امتن الله به على عباده ﴿ خَلَقَ لَلْإِنسَنَ مَن عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ (2)، وقد اتَّفق العُلماءُ على مَدح الإيجاز والإتيانِ بالمعاني الكشيرةِ للألفاظ القليلة ومناسبة المقام لمقتضى الحال.

وهكذا ينتقل شاعرنا بتناصّه من شكل إلى آخر ضمن القصيدة الواحدة؛ وبشكل أدق ضمن البيــت الشعري الواحد؛ وهذا ما تبدَّى في قوله: (3) [البسيط]

وَالْفُوزُ فِي أُمَّةٍ ضَوءُ الوُضُوءِ لَهَا ۚ قَدْ زَانَهَا غُرَرٌ مِنهُ وتحْجيلُ

ففي موقف يفاضل فيه بين أمة النبي في وغيرها من الأمم، إذ خُصُّوا بالغُرَرِ المحجَّلين وهو لمعان في حبهة الرَّأسِ والرِّحل لخصوص الوضوء بالأمة المحمدية، يستلهم ما ورد في المتناص معه بطريق الإشارة الموحية، منْ حديث أبي هُرَيْرة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه في "إنَّ أُمَّتِي يُدْعَوْنَ يَوْمَ الْقِيَامَة غُرَّا مُحَجَّلينَ مِنْ آثَارِ اللَّه عَلْ اللَّه عَلْ "أَنَّ وُاستعار صفة الغرِّ الحجَّلين للجَمَال والشُّهرة وطيب الذكر والمراد نور كائن في وجوه نور أمة النبي في لغرض مدح الأمة والإشادة بمترلة أهلها.

و يجتر حديث حَابِر عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: "لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ، فَإِذَا أُصِيبَ دَوَاءُ الدَّاءِ بَرَأَ بِإِذْنِ اللَّهِ عَزَّ وَيَجَرَ حديث حَابِرِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: "لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ، فَإِذَا أُصِيبَ دَوَاءُ الدَّاءِ بَرَأَ بِإِذْنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ (<sup>6)</sup>، فاقتبس نص الحديث وصرَّح بمدلوله وهو الدعوة إلى التداوي، يقول: (<sup>6)</sup>

كُلُّ داءٍ لَـهُ دواءٌ فَعَجِّـلْ بِمُدَاوَاةِ دَاءِ عُضْوٍ خَطِيرِ

و يتكئ في قوله: <sup>(7)</sup> [السريع]

وَكَيفَ يَخْلُو الطِّفْلُ مِنْ فِطْنَةٍ وَكُلُّ مَولُودٍ عَلَى الفِطْرَه

على حديث أبي هُرَيْرَةَ هُالمروي عن النَّبِيّ عَلَيْ: " كُلُّ مَوْلُود يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَأَبُواهُ يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ كَمَثَلِ البَهِيمَةِ تُنتِجُ البَهِيمَةَ هَل تَرَى فِيهَا جَدعًاءً" (8)، وفي مضمونه إشارة إلى أن يُنصِّرَانِهِ أَوْ يُمَجِّسَانِهِ كَمَثَلِ البَهِيمَةِ تُنتِجُ البَهِيمَةَ هَل تَرَى فِيهَا جَدعًاءً" (8)، وفي مضمونه إشارة إلى أن الإنسان يولد نقيا كالورقة البيضاء، وإنما الخواص كلها مكتسبة مثل الدِّين وغيره.

وظّف معنىً موجزا منقوص المتن، مباشرا، ليحصُلُ التلازم بين خِلقتين، وجاء هذا المعنى ماثلا في آلية التناص وهي: حناس التصحيف، وقد تساوتا عنده (الفطرة)، و(الفطنة) معنويا، ويحيل إلى معنى الحديث

<sup>(8)</sup> الحافظ ابن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، المرجع السابق، ج(8)



<sup>(1)</sup> الحافظ ابن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، المرجع السابق، ج10، ص237.

<sup>(2)</sup> سورة الرحمن: الآية (2)

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 173

<sup>(4)</sup> ابن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، المرجع السابق، ج1، ص(4)

<sup>.1050</sup> مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، باب السلام، المرجع السابق، ج1، ص50 مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، باب السلام، المرجع السابق، ج1

<sup>(6)</sup> الديوان، ص 108

<sup>(7)</sup> نفسه، ص 119

بطريقة مباشرة لا يجد القارئ حاجزا يمنعه من التقاطه بحسن الإصغاء؛ لأن مدلول الكلام عن فطرة الإسلام، بحيث تكشف البنية العميقة الواحدة للفطرة الإنسانية المعبرة عن الحقيقة وهي إثبات صفة المسلم محسدة في الكياسة والفطنة.

ويقف موقف شكوى من حال الأدباء بما يُؤلِّفونه؛ شعراء كانوا أو غيرهم وهم حلساء سوء لبذاءة في إبداعهم يقول: (1) [الطويل]

وَرُبَّ أَدِيبٍ ذِي لِسانٍ كَمِبْرَدٍ بَدَا مِنْ فَمٍ كَالكِيرِ أَوْ هُوَ كِيرُ

يلمِّح بشأهُم بما يُدلُون به من قول، يكشف عن قِصَر في إبداعهم وبذاءة في معاملاهم إلى حديث النبي على " إِنَّا مثلُ الجَليس الصَّالِح وحَليسِ السُّوء كَحَامِل المِسك ونَافِخ الكيرِ؛ فَحَامِلُ المَسكِ إِمَّا أَن يُحدُ يَكُ، وإما أَن تجد منه ريحاً طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحاً منتنة " فجعل التعامل مع تلك الفئة، باعتبارها جليسة سوء، كحال من يتعامل مع نافخ الكير، في نص الحديث.

ويشبه البوصيري الضعف والوهن الحاصل للمرتاب بمثابة الغُثاء الذي لا يبقى إذا حرفته سيول قويـــة لخفّته، ويقصد الحجج القوية الدامغة يقول: (2) [الخفيف]

وَتَحَدَّى فَارتَابَ كُلُّ مُرِيبٍ أَو يَبقَى مَعَ السُّيُولِ الغُثاءُ؟

فيستدعي نزرا يسيرا من نصِّ حديث ثوبان عن رسول الله ﷺ قال: "يُوشِك الأُمَمُ أَن تَدَاعَى عَلَيكُم فيستدعي نزرا يسيرا من نصِّ حديث ثوبان عن رسول الله ﷺ قال: "بَل أَنتُم يَومَئذ كثير، وَلكِنكُم غثاء كَمَا تَدَاعَى الأَكلَةُ إِلَى قَصعَتها"، فقال قائل: ومن قلَّة نَحنُ يَومَئذ؟ قَالَ: "بَل أَنتُم يَومَئذ كثير، وَلكِنكُم غثاء كغثاء السيل، وليتزعنَّ الله مُن صدور عدوِّكمُ المهابة منكم وليقذفنَّ في قلوبكم الوهنُ"، فقال قائلُ: يا رسولَ الله وما الوهن؟ قال: "حبُّ الدُّنيَا، وَكَرَاهيةُ الموت"(3).

قامت العلاقة بين النصين على فكرة التمكين للحق واليقين. وقد أفاد البوصيري من معنى الـــتمكين كفعل يحمل كثافة تتمثل في الإفادة من المخزون الثقافي الديني إلا أنه لم يجتره، وإنما أعاد توظيفه ضمن حقل ديني حديد (الحديث السابق)، ولغرض يراه الشاعر ضرورياً لبسط فكرته المطروحة أو بلورة رؤيته فيما يراه منسجماً مع إشادته بممدوحه المؤيد بالبراهين الساطعة والمعاني البليغة التي تدحض شــبهات المتقــولين وتنفي مزاعمهم وتُــرهاهم، يستدعي هذه الحالة في الأمة، ليقارن بينها وبين من يأخذ بيدها؛ يستعير الحق المبين للسيُّول في قوها وللغثاء الضعف والوهن.

تناصٌّ بقدر ما فيه تحذير من الخوض في الباطل فهو يدعو إلى نبذ هذا العامل والأخذ بأسباب القوة والتمكين، فسياق الحديث حاء يحرص على شحذ الهمم، والترغيب في الحرص على الأخذ بأسباب النجاح وهي طريق السلف، أما النص الحاضر فيسُوق لنا ما غرضه نفي حصول الضلال حين جاء الحق والحجة القاطعة وزهق الباطل وأهله، أما إضافة الغثاء للسيل وهو مفرد، فقد أخذ منحيان: للدلالة على جماعة غير

<sup>(1)</sup> الديوان، ص 100

<sup>(2)</sup> نفسه، ص

<sup>(3)</sup> أبو داود، عون المعبود شرح السنن، تح: عبد الرحمن محمد عثمان، ج11، المكتبة السلفية - المدينة المنورة، ط2، 1969، ص404

فاعلة في النص السابق -ذمّ-، وللدلالة على القوة والتمكين في النص اللاحق حيث جمع لفظ - الـــسيول-ليدل على الغلبة والقهر - المدح والإشادة - من مفرد علم وهو خير الخلق الرسول على.

ويستحضر الشاعر نصَّ حديث نبوي في قوله (1) [الخفيف] ويَدُلُّ الورَى علَى اللهِ بالتَّوْ حِيدِ وَهُوَ المَحَجَّةُ البَيْضاءُ

يروي الْعِرْبَاضَ بْنَ سَارِيَةَ عن النبي عَلَى قوله: "قَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ لَيْلُهَا كَنَهَارِهَا لَا يَزِيغُ عَنْهَا بَعْدِي إِلَّا هَالِكُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا" (2)، على شكل تضمين مستوف دلالة الحديث حيث أخذ لفظة "البيضاء" وهي اللَّة والحجة الواضحة، ولم يُضِف البوصيري جديدا، بل اكتفى بجزء من الحديث دون تحوير من شأنه تحريك الخيال وبناء صورة شعرية.

ومثل ذلك في معرض نزَّه فيه نفسه عن اللهو واللعب، يقول البوصيري: (3) [الكامل] أعْرَضْتُ عَنْ لهُوِ الحَدِيثِ وقُلْتُ يَا مَدْحَ الوَرَى عنِّي فَمَا أَنَا مِنْ دَدِ<sup>(4)</sup>

يوظّف تناصا يتآلف فيه مع جامع معنى حديث النبي السّتُ مِن دَدِ ولا الدّدُ مِنّي "(5)، وتنكير "الدّد" في الأُولى للتعميم، وتعريفه في الثانية لعهده بالذكر، فإذا كان نصُّ الحديث نزَّه قائله عن جماع اللهو واللعب، إذ ليس من الباطل في شيء، فإنَّ ملفوظَ الشاعر يترِّه فيه مديحة الرسولَ الشّف فيعلو وينأى به عن مدح كلِّ الورى، فالمتعلّق "عنِّي" إيجاز دلَّ على محذوف فعل الأمر "ابتعدد"، في إشارة إلى تمام إخلاصه لمدوحه؛ فقد استعار البوصيري منه اللفظ، وغاير في المعنى فكلاهما في المديح.

انفتح المتن على المشهور من الأحاديث النبوية ليتشرب منها قوة وأصالة وقدسية نابعة من مترلتها، يستدرج المتلقي بما ويخرج بالتناص معها إلى قضايا ذات رؤية جماعية وبعد قومي يحسن بما بسط التجارب المرتبطة بالشاعر وبالواقع المعيش في بيئته.

<sup>(5)</sup> ابن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، والبيهقي في الآداب عن أنس بن مالك، والطبراني عن معاوية بإسناد صــحيح، أنظــر الجامع الصغير للسيوطي.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص06

<sup>(2)</sup> الإمام أحمد، مسند الإمام، عن الْعرْبَاضَ بْنَ سَارِيَةَ عن النبي، ج4، ص126.

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 79

<sup>(4)</sup> الدُّد: اللهو واللعب، انظر لسان العرب، مادة - دَدَا

### ثانيا : التنام الأدبي:

لقد وجد البوصيري في ينابيع الأدب العربي القديم منهلا عذبا الْتذَّ بوروده، فهو معين لا ينضب، وشاربه لا يظمأ، لقد طابت نفسه حين تلمس في تراث أجداده صدى لتجاربه، انساب الصدى الماضي في الماثل، لأن حكم الوراثة واجب مقدس لا بد من الاعتراف به.

يعد الأدب العربي مصدراً من مصادر ثقافة البوصيري، حيث يتناص مع نصوص عديدة عربية قديمة تباينت بين نصوص شعرية وأمثال عربية وشخصيات دينية وأدبية.

## أ) التناص مع الشعر العربي:

بحَلَّت الظاهرة في الشعر القديم (الجاهلي إلى العباسي) على نطاق مواز، حيث ضمن البوصيري ديوانه أصوات الماضين مُقرَّا بالاستمرارية ودوافعها، "فالشاعر المعاصر الذي استقر في وعيه أنَّه ثمرة الماضي كلِّه بكلِّ أطيافه، وأنه صوت وسط آلاف الأصوات التي لا بد أن يحدث بين بعضها بعضا تآلف وتجاوب، قد وحد في أصوات الآخرين تأكيدا لصوته من جهة، وتجسيدا لوحدة التجربة الإنسانية من جهة أحرى، وهو يضمّن شعرَه كلام الآخرين في نصّه، إشعارا بذلك التفاعل الأكيد بين أجزاء التاريخ الروحي والفكري للإنسان" (1).

اتخذ البوصيري من الموروث الشعري الجاهلي محوّرًا حافظ فيه على بنيته ومعناه، وحَوَّر فيه بشكل لم يمسّ جوهره عموما، وسنبدأ بأول تناص موغل في الشهرة وهو قوله: (2): [الطويل]

وَمِنهُ مْ أُنَاسٌ يُظْهِرُونَ مَوَدَّتِي وَبُغضُهُمُ لِي مِنْ قِفَا نَبِكِ أَشْهَرُ

فقد ضمَّن في ملفوظه الشعري جملة "قِفَا نَبْكِ" تضمينًا حرفيًّا من شأنه جعل الذاكرة القرائية تنفــتح على الذاكرة الشعرية لترسم معالم شهرة المعلقات وعلى الخصوص- معلَّقة امرئ القيس- التي تبوأت مترلة في الجودة والتي قال امرؤ القيس في مطلعها: (3) [الطويل]

قِفَا نَبكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ وَمَرِّلِ بِسِقْطِ اللَّوَى بَينَ الدَّحولِ فَحَومَلِ

يستدعي نص البوصيري ملامح بيئة تضطغن بالحقد والعداوة، ونصا تراثيا ممثلا في مقدمة معلقة امرئ القيس بما حوته من مدلولات، ولئن عُرفَت المعلَّقة بتفرُّدها فقد أراد البوصيري غرضًا مخالفًا وهو ذمُّ مبغضيه حين شهَّر ببغضهم وفضحهم، وقد يجبر القارئ على التفاعل مع روح المقدمة، حيث ينشد البكاء على زمن غلبت فيه البغضاء والنفاق على روح المودة والرضى، وتنازعه حالة شعورية مكّنته من ذكر الموروث الذي طفا إلى سطح الحاضر الموبوء بصنوف من الأحقاد، بعد أن كان مختزنا في ذاكرة الشاعر.

<sup>(3)</sup> امرؤ القيس، الديوان، المرجع السابق، ص 08



<sup>(1)</sup> عز الدين إسماعيل، الشعر العربي المعاصر- قضاياه ظواهره الفنية والمعنوية - منشورات جامعة البعث دار الثقافة ص: 311

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 116

ونلاحظ البوصيري وهو يطلع وزيره بممارسات المسؤولين يقول: (1) [الوافر] فَخُذْ أَخْبَارَهُمْ مِنِّي شِفاهًا وَأَنْظِرْنِي لأُخْبِرَكَ اليَقِينَا فنستحضر معلقة عمرو بن كلثوم في قوله: (2) [الوافر] أبا هند فلا تَعَجَل عَلَينا وأنظرنا نُخَبِّركَ اليَقينا

فالبيتان نبتا من حقل دلالي واحد، فالتقيا في الدلالة الشعرية على نحو عكسي؛ نادى عمرو بن كلثوم ملك الحيرة بمسحة فخر توحي بالقدرة على صنع المجد في وقت كان خطاب البوصيري مشبعا بالحسرة والشكوى من استبداد المستخدمين، يخاطب وزيره ملتمسا منه رفع الظلم الذي سامه وقومه.

وكان التفاعل حليا في لفظ الإنظار الذي اختلف مدلوله تبعا لحالة كلا الشاعرين (المجد- الغلبة) والخبر اليقين الحاصل، أما الضمير؛ فبين متكلم فرد مغلوب، ومتحدث باسم الجماعة قرائن من شأنها تحوير الدلالة ونقل الشحنة من ظرف إلى نقيضه.

يحتذي الشاعر معنى وسياق قول أبي طالب وقد غضب لعثمان بن مظعون الجمحي حين عذبته قريش، وقد عبر عن سفاهة قوم مارسوا أساليب الظلم يقول (3): [البسيط]

أُمِّن تَـذَكُّرِ أَقوامٍ ذَوي سَفَـه يَغشَونَ بِالظُلْمِ مَن يَدعو إِلَى الدِّينِ فَإِن البوصيري في قوله (<sup>4</sup>): [البسيط]

أُمِنْ تَذَكُّرِ جِـيران بِـذِي سَلَمِ مَزَجْـتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةً بِدَمِ

ينساق مع البناء الفني المستهل بممزة الاستفهام وفعل التذكّر الذي يوحي بالمعاناة من فراق الأصحاب، ليخالف الغرض الذي انتقل فيه من العتاب إلى المديح في دلالة جديدة صنعتها لفظة "الجيران" التي توحي بالقرابة وحسن المعاشرة،

وإذا كان خالف الغرض فلا غرابة إذا طال الأمر المنهج التقليدي في مطالع القصائد، فقصيدة كعب بن زهير نموذج لذلك، وكانت معلما شاهدا على طريق المعارضة الصريحة يقول البوصيري<sup>(5)</sup>: [البسيط] الله مَتى أنت باللَّذَات مَشغُولُ وَأنتَ عَن كُلِّ مَا قَدَّمْتَ مَسؤُولُ

وقد قال كعب بن زهير قبله <sup>(6)</sup>: [البسيط]

بَانَت سُعادُ فَقَلِي اليَومَ مَتبولُ مُتَيَّمٌ إِثْرَهَا لَم يُجزَ مَكبولُ

<sup>(6)</sup> كعب بن زهير، الديوان، المرجع السابق، ص26



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 218

<sup>(2)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، تح: إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، 1996، ص71

<sup>(3)</sup> أبو طالب، الديوان، تح: محمد حسن آل ياسين، دار ومكتبة الهلال، ط1، 2000، ص344

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 190

<sup>(5)</sup> نفسه، ص172

حين بدئت قصيدة كعب- البردة- . عقدمة غزلية، كانت الأخرى نسيبا نبويًّا تحقَّق فيه الارتحال المكاني إلى الوطن المركز "البقاع المقدسة" فالرحلة مقدسة هي سبيل لذكر المحبوب والتوحُّد فيه بحثا عن الخلاص وتمهيدا بدخول فضاء المديح وبسط المشاعر، ولما عدَّد كعب خصال النبي الخلقية لم يخرج بما عن الآدمية والطبيعة البشرية، حيث ألبَسَ البوصيري ممدوحة ثوبَ الكمال والمثالية فمنحه الخوارق والمعجزات ما يكلل له النصر على قوى الشر، وإذ يخلص كعب إلى مدح الصحابة يعبر البوصيري بوعي جماعي فيرسم صورة الفقير إلى الغفران مشهرا بتقصيره.

صورة التناص ههنا حاكت مثالا قديما، فحاولت إثبات الذات الشعرية الملحة على مجاراة المشهورين وحققت فيه حضورا فنيًّا من حيث العناصر الإيقاعية والتركيبية، ودلاليا لما حملته من تعبير عن احتلاف ظروف إنتاج القصيدتين فحسد النص السابق بداية الدعوة حقق الفرد توازنه فيها، في حين أوما النص اللاحق إلى تمزُّق الخلافة العربية وتشتت البُنَى الاجتماعية، فعبر البوصيري من حيث هو فرد فاعل في أمته عن أزمة عصره ومجتمعه.

وبقراءة مطلع البردة يقول البوصيري محذِّرا من هوى النفس وداعيًا إلى كبح جماح غوايتها<sup>(1)</sup>: [البسيط]

والنَّفْسُ كَالطِّفْلِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَبَّ عَلَى حُبِّ الرَّضاعِ وإِنْ تَفْطِمهُ يَنْفَطِمِ

نحده يمتص مدلول بيت يعد من عيون الحكم التي نطقت بها العرب وهو لأبي ذؤيب الهذلي الذي يقول :(2) [الكامل]

وَالنَّفْسُ رَاغِبَةٌ إِذَا رَغَّبتَهَا فَإِذَا تُرَدُّ إِلَى قَليلٍ تَقنَعُ

في البيت الحاضر صورة تشبيه ظاهر رسَّخ درسًا وعبرةً، فتشبيه النفس بالطفل في هذا الصدد برهان ساطع على ضعفها أمام المغريات واستسلامها لبريقها المتزايد، والحلُّ الأمثل لردعها هو تجنيبُها هواها، لأنه متى استَحكَم قتل صاحبه أو أعابه. لكنه ورد في النص السابق "الهذلي" في صورة استعارة مكنية حذف المشبه به وترك اللازم وهو الرغبة والقدرة على التكيف والتعالق بين النصين هو تقديم تلك الصورة التشبيهية الرائعة التي تجسد تمكن العادات من أصحابها.

ويحيل البوصيري قارئه إلى بيت آخر لأبي ذؤيب (3): [الكامل] ويحيل المنيَّةُ أَنــشَبَت أَظفَارَهَـا لَلفَيتَ كُلَّ تَميمَةٍ لا تَنفَـعُ

فإذا فُجع أبو ذؤيب في أولاده ولم يستطع دفع الضُّرِّ عنهم، فإن ملفوظ البوصيري قد اشتغل على الاستعارة "أنشبت أظفارها"، وعبَّر بالفعل "تنشب" الذي جاء بصيغة المضارع، إمعانا في بسط السيطرة التي عَدمَهَا المشركون في حرهم.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 191

<sup>(2)</sup> أبو ذؤيب وساعد بن حؤية: ديوان الهذليين، دار الكتب المصرية القاهرة، ق2، ط2، 1995، ص 03

<sup>(3)</sup> أبو ذؤيب، المرجع السابق ص 33

فيقول<sup>(1)</sup>: [الكامل]

غَالَتْ بُغَاتَهُمُ بُرِاةً كَرِيهَ ۗ إِظْفَارُهَا فِي كُلِّ صَيْدٍ تَنْشَبُ

ويوظّف الشَّاعر هذا التناص في صورة لا تختلف في الشدّة والقوة من الصُّورة الهذليّة، يؤجج ها نار الثورة ضد المشركين ليرسم لهم حتمية الموت الذي حاق هم، في أجواء استدعت في ذهنه وضع الهذلي الذي لم يجد رادًا لما سيصيبه، فنطق بقصيدة كلُّها حكما وأقوال وأمثالٌ تحمل أبعاداً فكريّة وفلسفيّة عميقة حول جدلية الحياة وحتمية الموت.

ويقرأ البوصيري نصَّ الحطيئة ليحيل معناه محافظا على إطاره الدلالي بلا حياد عن السياق الأصل، وهو في هذا المقام يظهر الفاقة وقلَّة ذاتِ اليد، فيقول<sup>(2)</sup>: [الخفيف]

وَكَزُغْبِ القَطَا وَرائِي فِرَاخٌ مِن إِنَاتٍ أَعُولُهُم وَذُكُورِ

مَاذَا تَقُولُ لأَفرَاخِ بِذي مَرَخٍ حُمْرِ الحَوَاصِلِ لاَ مَاءُ وَلاَ شَجَرُ

في مقام استعطاف الخليفة عمر، بعد أن دفعه سلوكه (هجاء الزبرقان) إلى السِّجن، فإنَّ البوصيري حبس عن العمل حين أقعدته ممارسات المستخدمين، فناسب وضعه توظيف جمع الكثرة "فراخ" بدل جمع القلة في النض السابق"أفراخ" أما الزغب والحمر المتعلقتان بالحواصل فدلالة على تفاوت في السن؛ فمن يملك زغبا أبلغ ممَّن عدمه. فقامت العلاقة يسن النضست على فكرة الاستعطاف وإظهار الحاجة إلى المساعدة.

ورأى البوصيري أن تحسيد صورة القدوة والأسوة مطلب، إذ لا ينبغي لعاقل يسدي النصيحة لغيره وهو أبعد ما يكون منها، فهو عين المنكر، يقول: (4) [البسيط]

أَمَرْتُكَ الْخَيْرَ لَكُنْ مَا اتّْتَمَرْتُ به وما اسْتَقَمْتُ فما قَوْلِي لَكَ اسْتَقِمِ

فــــ"من جمال النقد؛ وثوق الناقد في رأيه وصحَّة قوله وفاعليته في تحقيق النقد، وتطبيقه على الذات قبل الآخرين "<sup>(5)</sup>، وللتعبير عن هذه الفكرة، امتص ملفوظ أبي الأسود الدؤلي الذي يقول <sup>(6)</sup>: [الكامل]
لا تَنهَ عَن خُلُقِ وَتَأْتِيَ مِثلَهُ عارٌ عَلَيكَ إِذا فَعَلتَ عَظيمُ

<sup>(6)</sup> أبو الأسود الدؤلي، الديوان، تح: محمد حسن آل ياسين- دار ومكتبة الهلال، ط2، 1998، ص 404



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 47

<sup>108</sup> نفسه، ص (2)

<sup>(3)</sup> الحطيئة، الديوان، شر: حمدو طماس، دار المعرفة - بيروت- ط2، 2005، ص 66

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 192

<sup>(5)</sup> ياسين الأيوبي، آفاق الشعر في العصر المملوكي، المرجع السابق، ص473.

فإذا كان النص السابق اعتمد الأسلوب المباشر الصريح من لهي " لا تَنهَ "وزجر "عارُّ"، فإن البوصيري استَتَر وتحفَّظ على نفسه وعلى القارئ، وجعل نفسه موعوظا قبل أن يكون واعظا، ومنقودا متعلما قبل أن يكون ناقدا عالما، وممرغا في الخطايا قبل اعتلاء المنابر يزجر عنها، أليست هذه ذروة المسؤولية.

وفي معرض مديحه الرسول الأكرم ﷺ يقول<sup>(1)</sup>: [البسيط] نَبِيُّنَا الآمِرُ النَّــاهِي فلاَ أَحَـــدُّ أَبرَّ فِي قَوْلِ لاَ مِنْهُ وَلاَ نَعَمِ جاء امتصاص الشاعر بالتفاتة ذكية إلى معنى شعري موروث للفرزدق يقول فيه: (2) [البسيط]

جاء امتصاص الشاعر بالتفاتة دكية إلى معنى شعري موروث للفرزدق يفول فيه: ^ ` [البسيط] مَا قَالَ لاَ قَطُّ إِلاَّ فِي تَشَهُّدُهِ لَوْلا التَّشَهُّدُ كَانَتْ لاَؤهُ نَعَمُ

فيختصُّ هذه المقولة المستمدة من قول "لا إله إلا الله"، وترتكز في ذهنه صفة الممدوح على بن الحسين وعدم قوله لا للسائل، وعدم لفظها إلا في التَّشهد الذي يتوجب قولها فيه، بحيث لولاه- التشهد- ما ذكرها، وهنا يتجلى المعادل الموضوعي في غرض المدح؛ فالفرزدق يمدح عليًّا بن الحسين، في حين مديح البوصيري كان في النبي على.

استند البوصيري إلى التراث العربي (العصر العباسي) معترفا بغناه، فاغترف من مخزونه الفكري وتفاعلت مخيلته مع مادته، فتح أفقا تناصيا امتزج فيه قديم أمته بحديدها، من أبرز ما نمثل لذلك قوله في مطلع البردة (3): [البسيط]

أمِنْ تَذَكُّرِ جِيران بِنِي سَلَمِ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَة بِدَمِ إِذِي سَلَمِ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَة بِدَمِ إِذِ تناصَّ مِن طريق المعارضة مع ميمية أبي تمام التي يقول في مطلعها (4): [البسيط] سَلِّم عَلَى الرَّبع مِن سَلمَى بِنِي سَلَمٍ عَلَيهِ وَسُمٌّ مِنَ الأَيَّامِ وَالقِدَم

استوحى نبرتها الموسيقية وقافيتها وحركة رويها وإطارها العام، مع اختلاف في الغرض والمضمون، فذكر المكان تعريض بالبكاء على طلل رمزي، "ذي سلم" وهو محل الممدوح محمد وصحبه أدعى لبسط موضوع المدح والنسيب على عادة أصحاب المقدمات.

فقد وفَّر كلاً الشاعرين للمطلع ما يسمى في علم البديع براعة الاستهلال؛ (مطلع مصرع، يحدث إيقاعًا لذيذًا آسرًا في المتلقي، وتمام معناه، مستقل بلفظه عن غيره)، أما الدلالة الجديدة فهي سمو الغرض المتمثل في المديح النبوي، عكس ما صرح به في النص الغائب بملفوظ الغزل "سلمي".

<sup>(4)</sup> أبو تمام، الديوان، المرجع السابق، مج3، ط5، ص 137



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 193

<sup>(2)</sup> الفرزدق، الديوان، شر: على فاعور، دار الكتب العلمية-بيروت- ط1، 1987، ص 512

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 190

لا يبرح تفاعل البوصيري مع النصوص السابقة؛ حيث ضمّن جزءا من نص سابق بدمجه في النص الحاضر لإثراء دلالته وهي نفاذ أمر الله في المخلوقات كقوله (1): [الكامل]
وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ فِتْنَةَ مَعْشَرٍ وَأَضَلّهُمْ رَأَوُا القَبِيحَ حَمِيلاً
حيث انفتح وترسَّب مدلوله على بيت أبي تمام الذي يقول (2): [الكامل]
وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ نَشْرَ فَضِيلَةٍ طُوِيَت أَتَاحَ لَهَا لِسَانَ حَسُودٍ

فجعل نشر الفضيلة في النص الغائب موطئا لبسط نقيضها وهي الفتن التي تحصل من تزيين سوء الأعمال فترى صالحة في ظنِّ صاحبها، فكما زيّن الله سوء العمل لصاحبه فيراه حسنا، صيّر الحسد لصاحبه نقمة عليه ينعَم بها غيره إذ أعلمهم بظلمه وجعلهم يزدادون اكتسابا للمعالي. والعلاقة بين النصين مبنية على الإرادة النافذة في إبرام أمر الله في الفتن وفي الخير والنعم وطريقة نفاذ تلك الأقدار.

ويقرع سمعنا ونحن نقرأ للبوصيري قوله (3): [الخفيف] رَقَّ لَفْظاً وراق معنىً فجاءَتْ في حُلاَهَا وحَلْيها الخَنْسَاءُ

فيجبر الذاكرة على استحضار بيت ابن الرومي الذي يتقاطع معه في الدلالة والإشارة، فالتعالق بين البيتين قائم على باب التقديم والتأخير في شطر واحد، فالرقّة في اللفظ، ما تستحليه النفوس باطنا وتميل إليه ولا تمل من تكراره ورقة المعنى صفاؤه، ومعاني القرآن لا فيها تخليط ولا هذيان وليس فيه ما يستبشع من المعاني، ولا مبرر له ما دام الترتيب لم يغير في الوزن ولا في الإيقاع يقول ابن الرومي (4): [الخفيف]

ذُو قَوَافِ كَأَنَّها حَلَقُ الأصْ للهُ فَي البِيضِ مِن خُدُودِ الغَوَانِ وَوَافِ كَأَنَّها حَلَقُ الأصْ للهُ وَاقَ الْخَوانِ وَاقَ مَعنَّ وَرَقَّ لَفْظاً فَيَحْكِي وَائقَ الْخَمرِ فِي رَقِيتِ السَّحَانِ

لا يزال حضور التراث الأدبي قويا في شعر البوصيري، إذ يجد القارئ تداخلا مباشرا أو غير مباشر لأكثر من نص لعديد الشعراء في عصور مختلفة تأثر الشاعر بها واستحضر جانبا منها، وانحرف بدلالات جديدة يولدها من تفاعل نصوصه معها مظهرا كفاءته ومقدرته على تحوير الدلالة وتغيير المضمون.

غثل بصورة أخرى قام البوصيري فيها بعملية احترافية فنية، استدعى من خلالها الصور المركبة من النص المرجعي وحوَّر معناها ليحقِّق مقصده منها، فضمَّن من بيت المتنبي الطرف الأول من الصورة وأعاد إنتاجه بطريقة فنية مخالفة فقال وأجَاد (5): [البسيط]

وَلاَ أَعَدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِرَى ضَيفٍ أَلَّم بِرَأْسِي غيرَ مُحْتَشِمِ



<sup>128</sup> الديوان، ص (1)

<sup>(2)</sup> أبو تمام، الديوان، مصدرسابق، مج1، ط5، ص 159

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 13

<sup>(4)</sup> ابن الرومي، الديوان، شر: أحمد حسن بسج دار الكتب العلمية -بيروت- ج3، ط3، 2002، ص 429

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 191

وإذ يحافظ الشاعر البوصيري على المعادل الكنائي "الشَّيب" فقد حوَّل في معناه، ففي وقت أجرى المتنبي الموازنة بين السَّيف والشَّيب، وفضَّل فعل السَّيف بالشَّعر على فعل الشَّيب لأن الشَّيب يبيِّضه، وذاك أقبح ألوان الشَّعر، ولذلك سنَّ تغييره بالحمرة، والسيف يُكسِبه حمرة (1)، كان الشَّيب ضيفا خفيف على البوصيري فوقَّره، يقول المتنبي (2): [البسيط]

ضَيفٌ أَلَمَّ بِرَأْسِي غَيرَ مُحتَشِمِ وَالسَّيفُ أَحسَنُ فِعلاً مِنهُ بِاللَّمَمِ

فالنصان تعالقا في الموضوع وتخالفا في الانتقال من مقام المعاتبة والمفاضلة بداعي الفخر وتقديس القوة الذي عرف به المتنبي، إلى حو الإكبار والتعظيم لمترلة الشيب والتعريض بالكبَر إشعارا بقرب الأجل الـــذي ساقه البوصيري في نصه الحاضر.

ويقول البوصيري: (3) [الوافر] وَصَفْتُ شَمَائِلاً مِنهُ حِسَاناً فَمَا أُدرِي أُمَدحٌ أَمْ نَسيبُ

يحيلنا بهذا التناص الاستفهامي إلى نموذج بناء القصائد واستهلالها بالنسيب والمدح، فيتداخل مع بيت المتنبي في بسط هذه الفكرة ويمتص معناه؛ يقول المتنبي (4): [الطويل] إذا كانَ مَدحُ فَالنَّسيبُ الْمُقَدَّمُ أَكُلُّ فَصيحِ قالَ شِعراً مُتَيَّمُ

ما توحاه البوصيري هو فكرة الإفاضة في المديح لعظم الممدوح فذكر صفاته الخُلُقية والخَلقية، وإن كان فيه نسيب فهو نسيب نبوي؛ غزل يصدَّر به المديح، يخرج فيه الناظم متأدِّبا مطرَبًا يطرح محاسن المرد والتغزل... (5)، فمحمد حبُّه أُولَى من غيره ولا مجال للخوض في مسألة من هو الأحق بالتقديم لأن الممدوح واحد لا ينازع.

وربما نظر البوصيري إلى بيت آخر للمتنبي القائل<sup>(6)</sup> [الطويل] أُأُحِبُّهُ وَأُحِبِبُّ فيه مَلامَةً إِنَّ المَلامَةَ فيه مِن أَعدائه

والذي أنكر فيه جمعه بين حبِّه الحبيب وبين النهي عن سماع من يلومه في حبِّه، ليؤكد ضمنيا معاداة هذا اللائم لأنه لم يكن منصفا في موقفه، فأنشأ يقول<sup>(7)</sup>: [الطويل]

يَا لَأَئِمِي فِي الْهَوَى الغُذْرِيِّ مَعْذِرَةً مِنِّي إليكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ

وهو بدوره ينكر ويطالب بالإنصاف في الحكم إذ الأمر يتعلق بخير الخلق، ويعذره في حكمه.



<sup>(1)</sup> عبد القادر البغدادي، حزانة الأدب، تح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي - القاهرة، ج8، ط4، 2000، ص242

<sup>(2)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج4، ص34

<sup>35</sup> الديوان، ص

<sup>(4)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج3، ص350

<sup>(5)</sup> انظر: ابن حجة الحموي، حزانة الأدب وغاية الأرب، شرح عصام شعيتو، بيروت، ط1، 1987، ج1، ص36

<sup>(6)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج1، ص04

<sup>(7)</sup> الديوان، ص 191

وربما تدلى بتناصه مع بيت المتنبي السابق حين يقول<sup>(1)</sup>: [الكامل] أُأْحِبُّهُ وَأَمَلُّ مِن ذِكْرِي لَــهُ لَيسَ المُحِبُّ لِمَنْ يُحِبُّ مَلُولاً

فالمحبة هي مركز التناص، والتنازع بين النصين السابق واللاحق حول الملامة فيه والتي تقتضي وجود محرِّح في هذا الحبيب إلا أن الحبيب الذي رصده البوصيري ينفي وجود الملل في حبه، فضلا عن من يمل في المبالغة في حبه، كيف والأمر بتعلق بالرسول الموجب الاتباع والطاعة التي تقتضي المحبة الخالصة.

وتناصّ البوصيري مع بيت المتنبي ممتصا معناه في قوله (2): [الخفيف] وإذا حَـلّت الْهـدَايَةُ قَلْـبًا نَشطَتْ في العبَادَة الأَعضَاءُ

لقد ذكر الهداية التي تنير القلب وتملكه وتأسره فيكون خادما لها ملبيا لطموحها، يحتُ الخدمُ - الأعضاء - على المُضِيِّ في تقديم ما يقابلها فتزهو النفس وتعظم، وربما عاد عليها النشاط بالتعب لأن المرغوب لا تسعه طاقة الراغب، والهِمَّة العاليةُ من رُزِقَها عُذِّب بمقدار علُوِّها كما يرى ابن الجوزي<sup>(3)</sup>، فبين نص البوصيري ونص المتنبي الذي يقول فيه (4): [الخفيف]

وَإِذَا كَانَتِ النُّفُوسُ كِبَاراً تَعِبَت فِي مُرادِهَا الأَجْسَامُ

تتحلى روابط شتى؛ ذُكر السبب وهو نور الإيمان، ومحلَّه وهو القلب، والباعثُ عليه، وصلاحُ الجسم بصلاح القلب، والقلب حَدَمُه الأَعضَاء، وكأنِّي بنصِّ البوصيري قد انسلخ من حديث "الإيمان ما وقر في القلب وصدقه العمل" لكن المتنبي أوسع المحال بشيء من البلاغة المستفيضة محملة بالمحاز المرسل؛ فالنفوس لا تكبُرُ بل المقصود الهمم العظام، وتحصيل مُرادها بقدر ما فيها من عظمة، فناسب ذكرها بصيغة جمع الكثرة، والتعب مسبب عن النشاط، أما الأحسام فالمقصود من ورائها أعضاؤها إذ هي العاملة النشطة فذكر الكل وأراد أجزاؤه وهي الأعضاء. فالنَّفس تعظُم بالهداية التي تتطلب البَذْلَ في تحصيل المراد ولا ترضى بالدونية فتطلب معالي الأمور، والبيتان من وسائط القلائد، زادهما حسن النسق بينهما ووزنُهُما وهو بحر الخفيف.

كما تكشف لنا عديد الأبيات في تعالقها مع نصوص سابقة عن رغبة جامحة في المحاكاة، وحضور شعري قوي يكشف عن ذيوع بلغته تلك المتناصات، فنقرأ هذا البيت للبوصيري: (5): [الطويل] يُضيءُ مُحيَّاهُ كَانَّ ثَنَاءَهُ إِلَى الصُّبْحِ سَارٍ أَوْ إِلَى النَّجْمِ صاعدُ للوهلة الأولى نحس بصدى شطر بيت المتنبي يتردَّد جانبه يقول (6): [الطويل] وأَقبَلَ يَمشي في البساط فَما دَرى إلى البَحر يَسعى أَم إلى البَدر يَرتَقي

<sup>(6)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ص،ج2، 312.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 170

<sup>04</sup> الديوان، ص(2)

<sup>(3)</sup> ابن الجوزي، صيد الخاطر، تح: عبد القادر أحمد عطا دار الكتب العلمية -بيروت- ط1، 1992، ص 465

<sup>(4)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج3، ص 345

<sup>(5)</sup> الديوان، ص 59

فعجزا البيتين متوازيان تركيبا ودلالة ومضمونا، سبقت أطراف جملهما بحرف الجر "إلى"، وفي مقام واحد هو المدح؛ ولا نلمس حينها إلا ذيوعا حققه شعر المتنبى، فشغل غيره بسلوك نهجه.

حمل البوصيري حاضره وتعلّق بماضيه العربي الزاهر بكل غناه، مبديًا ولاءه له، فأحسن محاورته في شموخ، لقد طبعت آثار تراث أجداده فاعترف بجميلهم، لسان حال شعره ذات يوم مرُّوا من هنا، وحاول محارات بعضهم بنفس شعريٍّ مثقل بالأعباء القومية (الصراع مع التتار والصليبيين) والاجتماعية ممثلة في انفلات القيم وفسادها (فشو الجور، الظلم...) وشخصية شكلت عواطف فيها نصيبا تباينت بين الطموح والرغبة في مجاراة السابقين إعجابا بمم بحيث شكل حمولة على مستويات مختلفة؛ ثقافية فنية سيكولوجية...

### ب) التناص مع الأمثال العربية:

لم يقصر الشاعر تفاعله مع النصوص المقدسة والشعر العربي فحسب، بل امتد إلى الفنون النثرية فتفاعل مع مشهور الأمثال لما تنطوي عليه من دلالة ورمز يتخذ سبيلا لوصول فكرته للمتلقي، والتي شكّلت في ديوانه محوراً من المحاور التي تُظهر حسن تعامله مع التراث الأدبي, فلم يكن تناصه معها تناصاً حرفياً, بل عمد إلى تحويرها وامتصاصها بما ينسجم مع الفكرة المراد طرحها.

فالشاعر البوصيري استحضر من ذاكرته صورة عرض فيها يمدح النبي الشهير: "كلُّ إِناءٍ يَرشَحُ بَمَا فِيهِ" (1) ، يقول البوصيري (2): [الخفيف] معدلول المثل العربي الشهير: "كلُّ إِناءٍ يَرشَحُ بَمَا فِيهِ" (أَ ) ، يقول البوصيري (2): [الخفيف] فعْلُهُ كلُّهُ حَميلٌ وَهل يَنْ صَحَحُ إِلاَّ بَمَا حَوَاهُ الإِناءُ

لكنه أعاد صياغته وتعامل معه باستخدام معطياته وعناصره بطريقة فنية إيحائية، حورها بأسلوب استفهام غرضه إثبات الصفات الحسني لأفعال الممدوح القدوة، والتي لا يخالطها ريب فهو على حلق عظيم؛ عين الله تلحظه، وعنايته تكلؤه وتحفظه، حتى نبت نباتا حسنا، ونشأ نشأة صالحة فدلً ظاهره على باطنه.

ويتناص البوصيري مع المثل العربي الحكيم؛ "حبُّكَ الشَّيءَ يُعمِي ويُصِمُّ" (3) وقد ورد ذلك المثل على لسان النبي ﷺ من حديث رواهُ أبو داود عن أبي الدرداء، إذ يقول (4): [البسيط] مَحَّضْتَني النُّصْحَ لكنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ إِنَّ المُحبَّ عَنِ العُذَّالِ فِي صَمَم

يحاور الشاعر المثل في صياغته ويمتصه في معناه، فيرفع عن نفسه حرج الحبِّ لأنه عذري تعلَّق بممدوحه وهو خير الخلق، فقد شغل به ولازمه وأخلص فيه، فلا لوم على المحبِّ بل على العاذل فيه، لأنه لم يحسن تقدير الممدوح، وهو مقصِّر في نصحه، ألم يقل قبله (5): [البسيط]

يَا لَأَتِمِي فِي الْهُوَى العُذْرِيِّ مَعْذِرَةً مِنِّي إليكَ ولو أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ



<sup>(1)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، تح محمد محي الدين عبد الحميد، ج2، 1955، ص 162

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 18

<sup>(3)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، المرجع السابق، ج1، ص 196

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 191

<sup>(5)</sup> نفسه، الصفحة نفسها 191

فمحبته الرسول على غلبت على قلبه، فلا يَرى رشده، ولا ينظر عاقبته، ولا يسمع عاذله، ويَصُمُّ أُذُّنه عـن سماع أي حديث يراد منه صرفُه عنه أو خفضُ وزن إحساسه به وقَدْره لديه، كما تعدى بالمثل إلى درجـــة عُميه عن رؤية مابه من سوء، فيقول في موضع (1): [المديد]

فالصَّبْرُ منْ يَد مَنْ أَحْبَبْتَهُ عَسَلٌ وَالشَّهْدُ منْ يَد مَنْ أَبغَضْتَهُ صَبُرُ

وربما عَرَّض البوصيري باتباع سن الشعراء في محاكاتهم افتتاحهم القصائد بالنسيب.

ويتفاعل مع المثل السائر "لا يَضُرُّ السَّحابُ نُبَاحَ الكلاَبِ"(2) بقوله(3): [المديد]

يَومَ نالَتْهُ بإفْك يَهُودٌ مثْلَمَا اسْتَنْبَحَ بَدْرٌ كلاَبًا

يوظف هذا المثل في قوله "اسْتَنْبَحَ بَدْرٌ كلابا" مع المحافظة على نصف صورته تقريباً، يشيع الشاعر مكانة النبي الذي أنزله مترلة البدر بدل السحاب، بجامع العلو والبهاء، وبث في نفس مبغضيه وهم اليهود وأنزلهم مترلة الكلاب بجامع عدم الفائدة من حقدهم وغيرهم، فلا أمل لهم في النيل منه، ويستغل الشاعر التجربة الإنسانية العميقة التي يجسدها المثل وطابع التهكم والسخرية فيه ويوظفها شكلا ومضمونا، ورسم محالاً مناسباً وحيوياً يجسد صورة الحاسدين والحاقدين ورسم أبعاد جمالية تقيم للرجل النبيل قدره.

لكن لا يمنع المثل من أن يحل بصورة طارئة على النص لا تزيد في رؤاه شيئاً، يقول البوصيري يحكي صنيع النبي على وحُنده بالكفار (4): [البسيط]

مَا زَالَ يَلْقَاهُمُ فِي كُلِّ مُعْتَرَك حَتَّى حَكُوا بِالْقَنَا لَحْمًا عَلَى وَضَم

يحاكي نص المثَل العربي: "تركتهم لحمًا على وضم" (5)؛ الذي يقال في الذليل الحقير الذي يوقع به ويوجع فيه، فهو مثلُ اللَّحم المجعول؛ أي مثلُ اللحم الموضوع على الأوضام؛ (ما وضع القصَّابُ اللَّحْمَ عليه ونحوه)، بطريق الاستعارة.

وفي موقف تمنئته فخر الدين عثمان بقدومه، مبديا إخلاصه في ودِّه، يستثمر الشاعر في معنى المثل العربي "إنَّمَا هُو كَبَرق الخُلَّب" (6) فيقول (<sup>7)</sup>: [الطويل] وَلاَ كَانَ دِينَارِي مِنَ النُّصحِ بَهرَجاً لَدَيْهِ وَلاَ بَرْقِي مِنَ الوُّدِّ خُلَّبَا(8)

<sup>(8)</sup> البَرق الخُلُّب: البرق الكاذب الذي لا مطر له؛ يضرب للمخلف الموعد والكاذب في حديثه.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 94

<sup>(2)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، المرجع السابق، ج2، ص 408

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 33

<sup>(4)</sup> نفسه، ص 198

<sup>(5)</sup> الحسن اليوسي، زهر الأكم في الأمثال والحكم، تح محمد حجي و محمد الأخضر، ج1، دار الثقافة – المغرب، ط1، 1981، ص 317

<sup>(6)</sup> أبو عبيد البكري، فصل المقال في شرح كتاب الأمثال، تحقيق إحسان عباس، دار الأمانة، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط 3، 1983، ص12.

<sup>(7)</sup> الديوان، ص 49

يضفي على تعلقه بالممدوح صورة الصادق في وُدِّه، فأدخل أداة النفي على المثل واعترض بـــ"الوُدِّ" فتمَّت الصورة بإجاز فيه من البلاغة الفاضلة ما جعلت الشاعر ينأى عن قوله: لا كنت أكذب في ودِّي، فبَينَ المثل العربي والبيت الشعري علاقة تتمثل في استثمار طاقة الموروث "طاقة المجاز"، حسن التعبير عن المواقف بأقصر عبارة ممكنة.

وإذ يصوِّر لنا فئة من الناس من حوله، وقد تطاير حقدهم عليه وأظهروا له مودةً نفاقا، تمثَّله بما ضُرب بها المثلُ في الشهرة وهي معلقة امرئ القيس التي قيل بشأنها "أَشهَرُ مِن قفًا نَبك"

ينشئ الشاعر تناصا يخالف به مضمون النص الغائب، فإذا حازت المعلقة مترلة أفضل تراث أدبي ورثه العرب من شعر الجاهليين وعدت أفضل ابتداء من مطالع الشعر العربي. فإن النص الحاضر المتناص كان شاهدا على صورة مشينة لبيئة اشتهرت بالنفاق الذي حيم على فئة منها.

اتكأ البوصيري يحاور المثل الذي قيل بشأن المعلقة ليحرك الماضي الجميل متوسلا به لينهض بحاضره المثقل بالأعباء التي حُــمِّلُها وربما للبكاء على هذا الزمن راجيا العودة إلى سابق عهد كان فخر العرب وفجرهم.

وإذْ يتناصص البوصيري مع الأمثال العربية والتعابير السائدة إنما يبحث عن كلِّ ما من شأنه تعزيز إيحاءات الكلمات لديه، وإثراء معانيها بشيء من الإيجاز الذي يكون للمتلقي فيه رصيد يكفل له تَلقِّي الفكرة وهي مشعَّة بروح المثل الذي سيقت لأجله.

### ثالثا: تناص مع التاريخ (الشخصيات والأماكن):

منذ عصور خلت كان تضمين أحداث التاريخ في القصائد موضوعا نقديا وجماليا، فلم يعتب على الشاعر إذا هو اتخذ موضوعاته من أحداث وقعت، يستلهم منها رؤاه ومواقفه التي تكشف عن مدى وعيه بموروثه، وهو حين يستعير الواقعة من سياقها الماضي، إنما بوصفها أداة فنية وبلاغية تنطوي على محذوف مغيَّب هو المحال عليه؛ الحاضر الذي يخترق الماضي زمنه ليصل إليه وهو جوهر التناص.

تسرَّبت إلى شعر البوصيري نماذج من تناصات مع التاريخ والأماكن، لم تكن مفصلة بقدر ما كانت رموزا وشخصيات، لأن إطارها الذي ولدت فيه طاله التمدد والتوسع، وهذا طبعا تبعا للموضوعات التي رغب في التعبير عنها والتي قدمت من منافذ شتى، اتخذت صورا متعددة، نكتفي بتسليط الضوء على نماذج منها.

<sup>(1)</sup> ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، المرجع السابق،، ج3.، ص91



### أ- التناص مع الشخصيات:

استطاع البوصيري توظيف الشخصيات دينية وتاريخية وأدبية للهدف الذي يريده في معاني المديح أو الهجاء، مع التلاعب بالمعاني، ويتداخل التناص مع الرمز لبيان صوره، فالشخصيات التاريخية خصوصا، أضحت رمزاً يحمل أبعاداً دلالية تقود العقل إلى التصور بمجرد ذكرها، كالصور التي اتسعت فيها المستدعيات التراثية، فقد أوردها البوصيري في ديوان شعره، نكتفي بذكر نماذج:

مما ساقه في شعره، شخصية سيدنا موسى العَلِيُّلُ، ووظفها للدلالة على صراع بين الحق والباطل، لكن مع مفارقة لافتة، يقول البوصيري (1): [الوافر]

وما فرْعَوْنُ فيها غَيْرَ مُوسَى يَسُومُ الْمُسْلِمِينَ أَذًى وهُـونا إِذَا أَلْقَى بِها مُوسى عَصاهُ تَلَقَّفَـتِ الْقَوَافِلَ والسَّفِينا

فقد صوَّر الشاعر مقْتَه وُلاَة أمور المسلمين الذين تخلَّوا عن قيَمهم، فأنزل شخصية (مُوسَى) النَبي وهي شخصية الممدوح "حامل رسالة الحق والمطالب بالعمل بها" في النص الغائب مترلة المسلِم المسؤول الطاغية الممقوت الوزير آكل الحق في النص الشعري الحاضر.

ويستحضر الشاعر النص القرآني ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَكْفِرْعَوْنُ إِنِي رَسُولُ مِّن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ حيث قرآن شخصية شخصية سيدنا موسى – الطَّيْلا – بشخصية فرعون، فتجاورتا (موسى وفرعون)، ليقلب الدلالة عن شخصية أخرى لـ (موسى)، بعد أن أساء الحكم مع رعيته، ولم يول الشاعر اهتماما بشخصية (فرعون) للعلم به ابتداء، ثم لا تثريب عليه، لكن الأجدر بـ (موسى) أن يكون قدوة وأمينا رحيما برعيته.

ورمز بـــ(العصا) للدلالة على أداة لنهب الحق لا لتحصيله، وقرنه بعصاه التي كانت في النص الغائب رمزا لجلب الحق لتتحول في السياق الجديد إلى آكل لهذا الحق، ويتناص مع قوله على: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ ال

وقد استدعى شخصيات أدبية تراثية بوصفها (رمزًا أو قناعًا أو مرآة) بجامع الرغبة في تحصيل المكانة الشعرية وتبوُّء مجد الأوائل يقول<sup>(4)</sup>: [الطويل]

فُتِنْتُ بِشِعْرِي وهُوَ كَالسِّحْرِ فِتْنَةً وَقُلْتُ كَذَا كَانَ امْرُؤُ القَيْسِ يَشْعُرُ

استلهم الشاعر شخصية "امرئ القيس"، فيومئ بشعره الذي استوعبه حفظا ومحاكاة، فطفت ثقافته الأدبية على سطح شعره، حيث وظف النسيب سيرا على عمود القصيدة العربية، وتساوق معه في المديح



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 223

<sup>(2)</sup> سورة الأعراف: الآية 104

<sup>(3)</sup> سورة الأعراف: الآية 117

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 114

النبوي، فواءم بين الغزل والموضوع كمًا في البردة، فأطلال المحبوبة هي من قبل ديار الممدوح، وريح شذاها هي التي تعطرت بشذا الممدوح (1).

كما استحضر شخصية استدعت مواقف تُشي إلى قيم أصيلة للأمة العربية بوصفها (مرغبة في السلم) كقصة الإشادة بالصلح بين عبس وذبيان، والتي كان بطلها زهير بن أبي سلمى الذي يــشير إليــه قــول البوصيري<sup>(2)</sup>: [البسيط]

وَلَمْ أُرِدْ زَهْرَةَ الدُّنيا التي اقتَطَفَتْ يَدَا زُهَيْرٍ بَمَا أَثْنَى عَلَى هَرَمِ

لكن الشاعر يتوسل فيه الشفاعة معترفا- في تواضع- افتقاره إلى الرحمة زاهدا في دار الفناء التي حاز منها زهير المجد، راغبا في دار البقاء التي هي المجد كلُّه.

كما صرَّح بشخصيات تاريخية "أشعب" و"جالينوس" و"ابن سينا" و"موسى والخضر".

وثمة تناص آخر يتموضع تعبيرا عن مترلة الشاعر "جرير" الذي لا يقارع في نظم القريض، ويستخدم ذاته في إيحاءات مشوبة بالضيق والأسمى على نقص المحابحة، يقول البوصيري<sup>(3)</sup>: [الخفيف]

وعَصَانِي نَظْمُ القَرِيضِ الَّذِي جَرْ وَ ذُيُولاً عَلَى قَرِيضِ جَرِيرِ

يستند الشاعر في هذا التناص إلى ما حازه "جَرِير" من تدنًّ شعريًّ، فيعزز صورته فنياً بما ينسجم مع موضوع النص المطروح؛ المتمثل في الفخر المتحول إلى وهم وحيبة ولوم، وهنا يتجلى مضمون التناص في المقاربة والمشابحة ، بين وضع جرير من جهة وبين حالته في الحاضر من جهة أخرى، حين تبددت مواهبه الشعرية حين سلك طريق القريض شأنه شأن جرير والفرزدق.

فالتناص ههنا يستخدم للتعبير عن حالة شعورية توحي بشيء من العتاب المَكلُوم، لكنه يتفق مع غرض استخدامه الأول في المقاربة والموازنة.

يحاول البوصيري ربط شاعريَّته بما كان عليه حسان بن ثابت، وهو شاعر النبي الله وإنزال نفسه مترلة حسان، بل ينوب عنه في المترلة، لما جاء به من مديح مستفيض فها هو يقول: (4) [المديد]

فَادْعُنِي حَسَّانَ مَدْحِ وزِدْنِي إنَّنِي أَحْسَنتُ مِنهُ المَنابَا

ليتقرب إلى النبي بما أوتي من شعر سما به على شعر حسان في المديح، ويجعل نفسه قرينًا بتمكنه من فن الرثاء، مستدلا بالشاعرة الخنساء فيتخذها حير مثل، يقول: (5) [الخفيف]

أَنَا حَسَّانُ مَدْحِكُمْ فَإِذَا نُحْ صَتْ عَلَيكُمْ فَإِنَّنِي الْخَنْسَاءُ



<sup>(1)</sup> نبيل خالد أبو علي، البوصيري شاهد على العصر المملوكي، المرجع السابق، ص 17

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 114

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 108

<sup>(4)</sup> نفسه، ص 33

<sup>(5)</sup> نفسه، ص 22

فاستظهار شخصيات تراثية بمترلة حسان بن ثابت والخنساء، وهما صحابيان جليلان وشاعران مثلًا غرضين شعريين – المديح والرثاء – لونان يحسن بهما ذكر شمائل النبي في وقدره في أمة الإسلام وكيف استحالت بعد وفاته، فحين يذكر الفعل – نُحتُ – فقد أوما إلى غرض الرثاء الذي ميز شعر الخنساء، ولئن رثت الخنساء أخاها، فقد أحال البوصيري قوله إلى رثاء خير الخلق ومن سيد الخلق؟ ثم حين يذكر هذين القطبين، فمن باب اعتراف واغتراف من مترلتها في دنيا الأدب الإسلامي ودفاعهما عن رموزه.

وربما أعادنا البيت إلى سياقه "جمْلتِه" فتراءت لنا دلالته مغايرة لِمَا أسلفناه؛ إذ بدا في قمة الدلالة على إمكانية المجاهمة والمنافسة في كلا الغرضين- المديح والرثاء- على حد سواء.

وبقى من رموز الشخصيات التي ذكرت ولا يتسع المقام للتفصيل فيها: زيد بن حارثة، حالد بن الوليد، أيوب، يونس، الخضر، هامان،... وممن ذكره بالوصف دون تصريح بالاسم: الفاروق (أبو الصديق)، كرم الله وجهه (علي بن أبي طالب).

## ب- التناص مع (الأماكن):

صنع الشاعر البوصيري فضاءه الشعري عبر تناصه مع أماكن ومناظر كان لها أثر فاعل في حياته، وشكل هذا المكان هاجساً متغير الصور عنده، يبدو في أغلب قصائده يعالج قضية تتصل به، ويدفع هذا إلى تناص الشاعر في كل مرة مع هذا المكان، معطياً في كل تناص رؤية معينة تضفيها عليه أبعاد تجربته.

إن هذا التناص الذي يقيمه الشاعر ويستهدف المكان لا يحضر عنده على شكل تضاريس فحسب، بل يحضر على شكل منظومة من الجدل المعرفي ومن التداعي المسكون بالمعاناة الاجتماعية التي رافقته فيه، فهامصر" هنا موطن أحاطه اللصوص من كل جانب ينهبون خيراته، وجاء الشاعر ليعبر عن حالة سلب الأمن والرخاء اللذان يفتقدالهما أهل ذلك المكان.

يقدم الشاعر صورة لازمت مخيلته، فالوطن- هاجسه الدائم وحيرته الكبرى- وطن مسلوب الإمارة مستضعف، تتحكم به الأيدي العابثة الباحثة عن الأموال، وهذا ما تناص معه الشاعر في قوله (1): [الوافر] ولاقُوا المَوْتَ دُونَ حريم مصر وصانُوا المَالَ منهُمْ وَالبَنينا وما أَحْشَى عَلَى أَمْوَالِ مَصْر سوى مِنْ مَعْشَر يَتَأُوّلُونا

ومَا الْحَسْى عَلَى الْمُوالِ مُصْرِ سَلُوكَ مِنْ مَعْشَرِ يَتَاوِلُونَا وَمَنْ سُواهُمْ غَاصِبُونَا وَقَالَ الْقَبِطُ إِنَّهِمُ غَاصِبُونا

إن مهمة هذا التناص قائمة على معالجة مترلة المكان ومعارضته ونقده بكشف العيوب واقتراح الحلول. تأتي "مكّةُ" في مقدمة البقاع والبلدان التي يتناص الشاعر مع ربوعها ومع قضاياها؛ فاتخذها رمزا دينيا يخفى وراءه صوته، ويظهر صوت قناعه، مستثمراً بنية الخطاب في إنضاج الدلالة المقصودة؛ ليتحول الرمز



(1) الديوان، ص 220

إلى رؤية فنية، فهي- مكَّة- موطن الحبيب المصطفى ومهد رسالة الإسلام، فقد أُسَرَه الممدوح وشغل باله موطنُ ميلاده ونشأته، فيقول<sup>(1)</sup>: [الوافر]

وَنَحَا المصْطَفَى المدينةَ وَاشْتَا قَتْ إليهِ مِن مَكَّةَ الأُنحَاءُ

ويتناص مع مرادفه "الكعبة" فيبادر المتلقي لأول وهلة بما يدل عليه الموروث المقدَّس"بيت الله الحرام"، الذي انزاح بمدلوله اللغوي فيقول (2): [الوافر]

فَلِبَابِ زَيْنِ الدِّينِ أَحْمَدَ فَلْيَسِرِ مَنْ كَانَ بِالأَعْذَارِ غِيرَ مُقَيَّدِ فَلْبَابِ زَيْنِ الدِّي أَصَّادُهُ قَدْ حَقَّقُوا مِنهُ بُلوغَ المَقْصِدِ هُوَ كَعْبَةُ الفضلِ الذِي قُصَّادُهُ قَدْ حَقَّقُوا مِنهُ بُلوغَ المَقْصِدِ

فاستعار من مدلول لفظ "الكعبة" وهو البروز والظهور للوزير الممدوح "زين الدين أحمد" بجامع المكانة والظهور، ليدل على عظيم فضله الذي أوتيه، وألبسه ثوب القداسة وبوأه المكانة الراقية.

وكثيرة هي النماذج التي يتناص الشاعر فيها مع أمكنة محدودة، ليقدّم لنا من خلالها لوعاته، لما تحوزه من مترلة عنده "مكة والمدينة" ونلمح في نبرة خطابه في تلك التناصات مع أماكن بعينها أنها لا تشبه تناصاته مع غيرها من الأمكنة، فهو يتعامل معها بروح الشعور بالشوق والحنين كونها نائية عنه.

لا يتوقف التناص عند حدود الأفكار والرؤى والصور، بل هو يشمل أسماء الأماكن التاريخية والمدن التي تتميز بدلالات خاصة في الخيال الجمعي كدمشق ومصر، إضافة إلى أسماء الأنهار التي تدل على بلدان محددة كالنيل والفرات،...يقول<sup>(3)</sup>: [البسيط]

أَرَيْتَنَا فَضَلَ شَمْسِ الدِّينِ مُنْتَقِلاً إليك منه وصَحَّ الخُبرُ والخَبرُ والخَبرُ النِّيلُ تُحْيي الأرضَ والمَطرَ النِّيلُ تُحْيي الأرضَ والمَطَرُ

فالنِّيل وهو نهر معروف تحوَّل إلى رمز للخير والعطاء والنَّماء، شأنه شأن بقية المناظر الطبيعية.

وهذا ما يستهدفه التناص عند البوصيري فالنيل لا يحضر عنده على شكل منظر طبيعي فحسب، بل يحضر على شكل منظومة من الجدل المعرفي ومن التداعي المسكون بالمعاناة الاجتماعية حيث عرف الحرمان والفاقة فسابقه الخلجات لإظهار مواطن يسكن إليها والتي رافقت تكون هذا المورد الخصيب.

ويتجلى التناص أيضاً في استخدام مجموعة من المعالم التاريخية، حيث يأتي هذا التناص تأكيداً على عمق التراث وأصالته لمجرد ذكر أسمائها مثل: المعراج والأقصى، بدر، أحد، الأحزاب، الجوديّ. داحس والغبراء.

ويقول البوصيري <sup>(4)</sup>: [الكامل]

وَأَرَحتَهُم مِن فِتنَةٍ تُحيِي هُم في كُلِّ يَوْمِ داحِساً وبَسُوسا



<sup>(1)</sup> نفسه، ص 6

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 79

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 87

<sup>(4)</sup> نفسه، ص 121

فالتناص ظاهر من خلال الإشارة إلى حروب الشهيرة في الجاهلية "داحس والبسوس"، حيث ساهم فنيا في إبرازها من خلال الصورة المتخيلة للأطراف المتصارعة، والتي انسجمت مع النص الذي استعان بالتناص لفتح باب التخيل والتصور، أما موضوعيا فالتّناص قرّب بين صورتين؛ صورة البيئة الآمنة بين يدّي حاكم واع مقدر قيمة السلم وحجم الحرب وصورة القبيلتين الجاهليتين المتصارعتين بين بعضهما في حرب طويلة كاسحة، أو الدولتين المتصارعتين بأنفاس طويلة مرهِقة، فمضمون التناص أتى منسجماً مع الأحداث معززاً لصورةا.

فالتناص التاريخي - على كثرة ما ساقه الشاعر من شخصيات وأحداث - منح الديوان قوة في التوثيق، وتحذر الحاضر وتأصَّل فأذاب المراحل الزمنية لتصبَّ في قالب واحد مانحا وحدات دلالية متساوقة هادفة للمعطى الفنى الشعري.

لم يكن تناص البوصيري مع التراث عموما من منطلق توظيف البديل، بل تفاعل مع نصوص سابقيه بكفاءة، بما جاء متساوقاً مع نصوصه ومتناسقاً فيها، وقد تجلت أنواع التناص في ديوانه بين التناص الديني ممثلا في القرآن الكريم والسيرة النبوية العطرة، وبين التناص الأدبي المستمد من اللغة ومن مسشهور السشعر والأمثال العربية، والتاريخ، أعيدت إثرها قضايا جوهرية أثبتت ما ينبغي ممارسته والقيام به من وجه، وانبرى إلى ممارسة الحوافز بين النصوص الأمشاج السابقة، يحدث خلخلة في تراكيبها ومدلولاتها لتتناغم مع ما تود النصوص الجديدة طرحه، وليبرهن أن التاريخ ميراث مقدس لا مناص منه.

يعد التراث على رحابة مصادره المتنوعة المورد الخصب الذي لا ينضب، والمعين المغدق دائم التدفق بإمكانات الإيحاء ووسائل التأثير؛ لما يحويه من فكر إنساني، ومبادئ إنسانية حية وقيم فنية راسخة، ولأن عطاءاته من قدرة على إيحاء بالمشاعر والأحاسيس لا تنفد، وعلى التأثير في نفوس جمهور وعواطفه ما ليس لمعطى آخر أن يقدمه، فتعيش في وجدان الناس محفوفة بمالة من القداسة والإكبار؛ لأنها تمثل الجذور الأساسية لتكوينهم الفكري والوجداني والنفسي.

# الفصل التابع

# جماليات التناص في ديوان البوصيري

تمهيد

أولا: الموضوعات الشعرية وخصائصما الفنية

أ– الموضوعات الشعرية

ب – خصائصما الفنية

ثانيا: جماليات التناص:

1- على مستوى الصورة

2– على مستوى اللغة

3– على مستوى الصوت والإيقاع

1-التناص الإيقاعي

-أ الإيقاع الخارجي

- ب الإبقاع الداخلي

أغراض جهالية للتناص

# جماليات التناص في ديوان البوصيري

### نههید:

يعد التناصُّ أحد التقنيات الفنية التي يوظفها الشاعر في نصوصه من أجل إعلاء بنيانه الجمالي ابتداء، كما أنه جزء من استراتيجية الانحراف القائمة على مغايرة اللغة الشعرية للخطاب الاتصالي.

فكل نص أدبي يؤسس ينطوي تحته مشروع معرفي قائم بذاته، مشكل من شفرة أو رسالة معرفية تواصلية بين الكاتب (مرسل) والمتلقي (مرسل إليه)، تضاف له سمة الاستقلالية وبعض الخصوصيات الفنية، و. محرد نشره وطبعه يصبح حسداً مستويًا قابلا للتشريح النقدي من قبل القراء والنقاد.

لكن تلك الخصوصيات امتدت إليها بعض التغيرات، فاعتبر النص الأدبي إطاراً مفتوحاً يتسسى تسريب مقاطع من نصوص أخرى إليه، من شأنها زيادة فاعلية تأثيره في ذهن المتلقي، وزيادة جمالية السنص الأدبي لإثارة انتباهه، وحين يفقد النص الأدبي سيادته من حيث هو خليط من أجناس أدبية، يستلاقح معنوص أخرى أثناء عملية التفاعل، يكون الكاتب مالك النص معذوراً فيها حين يوظف كذا عملية لأغراض جمالية أو لأغراض زيادة طاقة الشفرة المعرفية للنص.

وليس من مهام الشاعر بإزاء ذلك أن يعيد معاني الشعراء وتراكيبهم، بل عليه أن يحدث في تلك المعاني والأبنية إضافاته وتحويراته الخاصة ليجعل منها جزءا من رؤياه الشخصية إزاء الكون والشعر والحياة وعنصرا من عناصر نبرته وأسلوبه، فالقارئ في النهاية لا يروقه إلا معاينة نظام جمالي يليي رغبته (1).

ولا نشك في أن البوصيري كان بمعزل عن كل هذا، فإذا كان الجمال مشروط بوجود المادة الجميلة فقد أوتيها، بل وأسر بعض الشعراء فلم يبرحوا شعره حتى عارضوه و لم يَقروا حتى أنزلوه مكانته وخاصة فيما يتعلق بالمديح النبوي، فكان له القدح المعلَّى في ذلك.

لقد عاش البوصيري فترة عصيبة شهد تكالبًا شديدًا من الصَّهاينة والصَّليبيِّين على الأمّة الإسلامية كما كان للمتطفِّلين والمرتزقة من بني حلدها نصيب من ذلك، فنَهبوا ثروات وحزائن بيت المال واستولوا على أقوات الناس، فنازعته نفسه أنْ يثور على هذا الوضع مستخدما قلمه واضعًا المشرَط على الجرح، ليعكس لنا حال الأمة في ظل هذه الانكسارات والتَّصدُّعات الحاصلة فيه.

<sup>(1)</sup> ناصر جابر شبانة، التناص القرآني في الشعر العماني الحديث، المرجع السابق، ص1081



### أولا: الموضوعات الشعرية وخصائصما الفنية:

انفتحت البنية الأدبية المملوكية على موضوعات مختلفة ساهمت في إثراء اللغة من ناحية، والصورة الأدبية من ناحية أخرى، نتيجة تنوع ثقافة الشاعر ونهله من تراث الأولين، على هامش ملابسات عصره وعوامل بيئته وظروف مجتمعه.

### أ – الموضوعات الشعرية:

وحين تنوعت القصائد من حيث موضوعاتها الثُرَّة، فقد انصبت كلها في بؤرة واحدة وهي التعبير عن نفسية الشاعر، وموقفه تجاه قضايا الأمة الإسلامية والإنسانية عموما، كما تطلعنا على طرائق تعامله مع تلك المؤثرات وأثرها على أغراض شعره ومعانيه، فتوزعت بين المديح النبوي، والهجاء الذي يدخل تحت باب النقد الاجتماعي وإن كانت دوافعه شخصية، إلا أن توافره لا ينفي كون شعره نقدا اجتماعيا، فمعاناته من معاناة الرعية (1)، كما كان الوصف غرضا فاعلا له نصيب وافر؛ وصف معارك المسلمين وصلابة ممدوحيه، ورد على عبث اليهود والنصارى ومناهجهم، وجاء الغزل محتشما لا يعدو مجرد تقليد في المطالع جريا على سنة التواصل مع سنن الشعراء، ولم تخل شاعرية البوصيري من فن الرثاء الذي يعلق بتأبين الموتى وذكر مآثرهم.

وحين نتقصى منهجه في بناء القصائد واستعراض تجربته الشعرية نجده كغيره من الشعراء من بني عصره يوظف الرمز، التراث، دون أن يحيد عن المنهج الذي يعد فيه علما من أعلامه وهو التصوف.

### -1 النزعة الصوفية:

يتبوأ المكانة المميزة في ديوان الشاعر،حيث فاق الأغراض الشعرية الأحرى، وهو شعر ديني ينطلق من رؤية إسلامية، تطبعه الروحانية الصوفية من حيث تركيزه على الحقيقة المحمدية التي تتجلى في السيادة والأفضلية، كيف لا وهو سيد الكون والمخلوقات، وأنه أفضل البشر خِلقة وخُلقاً. يتسم بصدق المشاعر ونبل الأحاسيس ورقة الوجدان وحب النبي طمعاً في شفاعته ووساطته يوم الحساب.

والتجربة الصوفية تجربة لغوية تتميز بالفرادة والجدة، تنطلق من الداخل من عمق التجربة الشعرية لا من حارجها، وهذا يعني إمكانية تعدد القراءة في هذه اللغة بحيث يقرأ فيها كل شخص نفسه<sup>(2)</sup>.

لقد أوردت تلك التجربة بعض الشعراء إلى ولوج عوالم الصوفية تعويضا عما حرموه من راحة وسكينة في الواقع المعيش والشاعر - البوصيري - في نماذج من ديوانه، صور لنا هذا الواقع الذي تعيشه البشرية، ثائرا على الواقع المتردي والهيار القيم الإنسانية، وحرص على صدق القول وسلامة التصوير، وقد درس التصوف وأحب أن يكون متصوفا، وتتلمذ لأبي العباس المرسى خليفة أبي الحسن الشاذلي وتلميذه

<sup>(2)</sup> عبد الحميد هيمة، البنيات الأسلوبية في الشعر الجزائري المعاصر، مطبعة هومة - الجزائر، 1998، ص 95



<sup>(1)</sup> نبيل خالد أبو علي، البوصيري شاهد على العصر المملوكي، المرجع السابق، ص 44

الأنجب.. وانتمى إلى الطريقة الشاذلية، وهي من دعاة الحقيقة، تنكر ما تزعمه بعض الفرق الأحرى من دعاوي الحلول وغيرها، مما لا يتطابق مع ظاهر الشريعة. من ذلك قوله (1): [البسيط]

> يَا أَكْرَمَ الْخَلْقِ مَا لِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ سُواكَ عِندَ خُلُولِ الْحَادِثِ الْعَمِمِ إِن لَمْ تَكُن فِي مَعَادي آخذاً بيَدي فضلاً وَإلاَّ فَقل يَا زَلةً القَـدَم فَإِنَّ مِن جُودكَ اللَّهُ نِيَا وَضَرَّهَا وَمِن عُلُومكَ علمُ اللَّوحِ والقَلَم

فالشاعر يلوذ بالنبي على رغبة في الشفاعة، وطمعا في النجاة من الأهوال، بعدما وقف أمامه يمعن بغسل ما انطوت عليه نفسه من ذنوب، يقول(2): [الخفيف]

هَذه علَّتي وَأَنتَ طَبِيبي لَيسَ يَخفَى عَلَيكَ في القَلْبِ دَاءُ

وهي مشاعر تعكس صدق الشعور والتطلع إلى حسن القصد وجميل الزلفي وعظيم الأجر.

وقال أيضاً (3): [الكامل]

وَافاك بِالذَّنبِ العَظِيمِ الْمُذْنبُ خَجلاً يُعَنِّفُ نَفْسَهُ وَيُؤَنِّبُ

ويمضى عبر أجزاء قصائده في صوفيته، محاولا التحرر من التراب لتسمو روحه الشفافة وتعانق معارج العلياء، لأن التصوف ارتقاء بالنفس البشرية من الرجس والأوحال إلى النور والصفاء.

### -2 شعر الغزل:

يعتبر الغزل النموذج الأول للشعر العربي القديم، يمثل الشاعر جمال المرأة في كل المعطيات والمدركات الحسية التي استلهمها من الطبيعة ومن المظاهر الجمالية الكونية والبيئية، ويقدمها في شكل مشرق يحكمه الانسجام والتنوع داخل نفس الصورة المكررة، ومن تلك العناصر راح الشاعر المملوكي ينحت صورة، يريد البلوغ بما أقصى درجات الكمال في كل الجزئيات.

موضوع الغزل في القصيدة العربية نوعان؛ فاحش صريح، وغزل عذري عفيف، وعُدَّ الأخير مدخلا لرمز المرأة في الشعر الصوفي.

وإن عالج البوصيري الغزل، فلم يكن عن تجربة ومعاناة، بل جاء جريا على سنن الأوائل تقليدا في مطالع المديح ولم يتنصل عن تراثهم، فقد حدد موقفه منه في كثير من قصائده، يقول في إحداها<sup>(4)</sup>: [البسيط]

> لاَ يَنْظُمُ الشِّعْرَ إلاَّ في المَديح وَما فيرُ المديح لَهُ سُؤْلٌ وَلا وَطَـرُ وَلا لِغانيَـة في طَرْفهَـا حَــوَرُ مِنِ امْتِدَاحِ بَنِي الدُّنْيَا وَمَا نَثَرُوا

مَا شَاقَهُ لغَزال في الظّبا غَزَلُ ۗ تبًّا لِقَوْمِ قدِ اسْتَغْنَوا بِمَا نَظَمُوا



<sup>(1)</sup> الديوان، ص200

<sup>(2)</sup> نفسه، ص27

<sup>(3)</sup> نفسه، ص41

<sup>(4)</sup> نفسه، ص95

ونراه مشعرا ببعده عن منهجه حينا فيتناص مع بيت بشار بن برد، الذي يقول (1): [البسيط] إِنَّ العُيونَ الَّتِي فِي طَرِفِهَا حَوَرٌ قَتَلَنَنا ثُمَّ لَمْ يُحيينَ قَتلاَنَا لَمْ المُعيونَ الَّتِي فِي طَرِفِهَا حَوَرٌ قَتَلَنَنا ثُمَّ لَمْ يُحيينَ قَتلاَنَا

وإذ نتصفح ديوان الشاعر، نحد الغزل فيه يشكل حلقة فنية هامة في تجارب الشعراء، بل نموذجا لأدب يليق بحضرة النبي ويسوغ في مدحه ومخاطبته (2)ولكنه يتحول إلى رمز له دلالات شتى، يقول البوصيري في مقدمة البردة (3): [البسيط]

أَمِنْ تَذَكُّرِ جِيران بِذِي سَلَمٍ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَة بِدَمِ لَوْلاَ الْهَوَى لَمْ تُرِق دَمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ أَرِقْتَ لِذَكِرِ البَانِ وَالعَلَّمِ يَا لاَئِمِي فِي الْهَوَى العُذْرِيِّ مَعْذِرَةً مِنِّي إِلَيْكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ

ضمَّن البوصيري قصيدته "البردة" خلاصة الحب، وجل معاني الوجد الذي رقي على مستوى الحب الصوفي، فجمع بين هوى الروح وهوى الجسد، لأن للصوفية وعيهم المتميّز، ولهم أيضاً وسائل تعبيريّة خاصّة، فتأثر بابن الفارض (ت633 هـ) فضلا عن معاصرين له، فلم يدَع البوصيري متلقيه يذهب بعيدا بفكره، فطلل المحبوبة بمحاذاة ديار الممدوح، ودموع هواها هي دموع شوق الممدوح، فلا عذل فيمن كان ممدوحه خير الخلق الذي رسم طريق الهداية للناس أجمعين.

### -3 النقد الاجتماعي:

للأديب الحق وظيفة اجتماعية في حدود ما يملك من قدرة على تحسس مشكلات الحياة، وقضايا الناس من حوله، يتأثر بها وجدانيا فيثور على كل ما يقف وراء كرامة الإنسان ومترلته في دنيا الخلق.

فالأديب الحق لا يمكن أن يعيش بضميرين، ضمير مع نفسه وضمير مع الناس، وإنما يواجه نفسه ومجتمعه بضمير واحد على بصيرة نافذة إلى خفي من الممارسات؛ يحس أن مشكلاته لا تنفصل عن مشكلات الناس، فتشترك هموم الذات مع هموم الجماعة فهو مسؤول عن قضاياها.

نجد البوصيري في ديوانه من الشعراء الذين حاضوا في هذا المجال بصفة مكتفة، فسرى في ليل مجتمعه وعضد شعوره الشخصي بشعوره الجمعي، فدبَّج شعرًا رابيا يصل منازل الإنسانية في مضمونه بطريقة فنية رائعة، صور المعالم، نقَمَ وذَمَّ ومارس النقد الذاتي، فقد نكأ الجراح وأثار المشاعر وأيقظ طاقات الوعي وسجل نقاط اعتراض.

يعدُّ البوصيري من أكثر الشعراء جرأة في تناول القضايا ومعالجة مشكلات مجتمعه، ناقدا وكاشفا عيوب الناس، فقد اشتكى من ظاهرة الفقر، فتوجه إلى المسؤولين، فلم يجد آذانا، فأرسل لسانه ممعنا في تصوير العاهات الأخلاقية والطبائع الخسيسة، في أسلوب هجاء حملته طيات قصائده المدحية، وبعض قصائد



<sup>(1)</sup> بشار بن برد، الديوان، شر: محمد الطاهر بن عاشور، مطبعة لجنة التأليف والتر- القاهرة، ج4، 1966، ص194؛ وهو من مشهور شعر جرير؛ ديوانه، دار بيروت للطباعة والنشر، 1986، ص492

<sup>(2)</sup> ياسين الأيوبي، آفاق الشعر العربي في العصر المملوكي، المرجع السابق، ص159

<sup>(3)</sup> الديوان، ص190

الشكوى والنقد الاجتماعي بطبقاته وموظفيه وَحرَفيِّيه، نكتفي بإشارات منها هجاءه المفسدين في زمانه، واصفا حسة أنسابهم وسوء أحلاقهم.

> يقول في موضع (1): [البسيط] عَصَتْ عَليه أُناسٌ لا خَلاَقَ لَهُمْ الشُّؤْمُ شيمَتُهُمْ واللُّؤْمُ والـــدَّبَرُ تَلَتُّمُ وا ثمَّ قَالُوا إِنَّنَا عَرَبٌ فقُلتُ لاَ عَرَبٌ أَنتُمْ وَلاَ حَضَرُ وَلاَ عُهُودَ لكُمْ تُرْعَى وَلاَ ذمَمٌ وَلاَ بُيُوتُكُمُ شَعْرٌ وَلاَ وَبَرُ

فطعن في عروبتهم التي تَتنَافَى وقيامهم بصنيع شنيع كاللؤم والشؤم، فليسوا منها في شيء العاربة والبائدة الحاضرة والبادية.

كما صوَّر معاناته مع المستخدمين الذين لا يقلون فسادا وإخلالا، يقول فيهم (2): [البسيط] وَقَد تَأَدَّبَت الْمُسْتَحْدَمُونَ هِمْ وَالغَافلُونَ إِذَا مَا ذُكِّرُوا ذَكَرُوا فَعَفَّ كُلُّ ابن أُنْثَى عَنْ حيانته ۖ فَلَمْ يَخُنْ نفسَهُ أُنْثَى وَلاَ ذَكُرُ

وخلا له تعيير المستخدمين فيعرض مساوئهم، حاثا الأمير على الانتقام منهم وتطهير المحتمع من

دنسهم ليكون ذلك أنكى لهم فيقول<sup>(3)</sup>: [البسيط] إِذَا تَفَكَّرْتَ فِي الْمُسْتَخْدمِينَ بَدَا مِنهُمْ لِعَيْنَيْكَ مَا لَمْ يُبْده النَّظَرُ

ظَنُّوهُمُ عَمَرُوا الدُّنيا بَبَذْلهمُ وَإِنمَا خَرَّبُوا الـــدُّنيا وَمَا عَمَرُوا فَطَهِّر الأَرْضَ منهُمْ إِنَّهُمْ حَبَثٌ لوْ يَغْسلُونَهُمُ بالبَحر مَا طَهُرُوا وَاضْرِهُمُ بَقَناً مِثلِ الحديدِ هِمْ فليسَ مِنْ غَير ضَرْب يَنْفَعُ الزُّبُرُ وَلاَ تَثِقْ بِوَفاءِ مِنْ أَخِي حُمُق فَالْحُمْقُ دَاءٌ عَياءٌ بُرْؤُهُ عَسرُ

حين يعبر الشاعر عن أحاسيس شعبه وما يعانيه، يتوجب علينا الالتفات إلى سيرة حياته التي كانت حافلة بفشله الوظيفي، ومقت الناس له، فلا غرو من إطلاق لسانه فيهم، وربما كان لزوجته منه نصيب. لكن لا نحمله وزر الكلام، فنقدح في حسه الرافض لكل تمايز وبيروقراطية، في وقت ينعم كثير من الناس برغد العيش.

ويجنح إلى الكتاب والموظفين فيصف صنفا منهم في أسلوب سردي، مزج فيه الوصف الهادئ بالسخرية اللاذعة، فيصرِّح تارة ويعرّض تارة أخرى لمساوئهم؛ من سرقة وخيانة أمانة، وتعدِّ على الحقوق، يقول في قصيدته "النونية"<sup>(4)</sup>: [الوافر]

تَكُلْتُ طَوَائِفَ الْمُسْتَخْدَمِينَا فَلَمْ أَرَ فيهِمْ رَجُلاً أَمِينَا



<sup>(1)</sup> الديوان، ص90

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 91

<sup>(3)</sup> نفسه، ص93

<sup>(4)</sup> نفسه، ص218

فَخُدْ أَخْبَارَهُمْ مَنِّي شَفَاهًا وَأَنْظِرْنِي لأُخْبِرَكَ اليَقِينَا فَقَدْ عَاشَرْتُهُمْ وَلَبِثْتُ فِيهِمْ مَعَ التَّجْرِيبِ مِنْ عُمْرِي سنِينَا حَوَتْ بُلْبَيْسُ طَائِفَةً لُصُوصًا عَدَلْتُ بِوَاحِدِ مِنْهُمْ مِئِينَا

أمدَّه صدقُ الإحساس قدرة على الإقناع وأسر القارئ، فيشاركه لثراء الأدلة ونوعية حياكتها، فأخذ من كل تراث بسهم، حديثا وقرآنا وشعرا سالفا، وأبدى شاعرنا سخطه الشديد على هذه الفئة الظالمة، والتي ماتت ضمائرها على بقايا الغلبة من الكادحين.

يلتفت البوصيري إلى الوزير ويتهمه بالغفلة محرضا إياه على القصاص مذكرا بأصحاب الحقوق وهم الجند حماة البلاد من هجمات الصليبيين والتتار<sup>(1)</sup>: [الوافر]

أُمَـوْلاَنا الوزيرَ غَفَلْتَ عَمَّا يَهُمُّ مِنَ الكلاَبِ الخَائِنينَا الْعَلاَبِ الخَائِنينَا الْعَلْفِ قُ فَـيءَ قَـوْمٍ آخِرَينَا التَّطْلِقُ مَنَ النَّوَّابِ عُذْراً وَلاَ النَّظَارِ فيـمَا يُهْمَلُونَا فَلاَ تَقْبَلْ مِنَ النَّوَّابِ عُذْراً وَلاَ النَّظَارِ فيـمَا يُهْمَلُونَا

ولا يميز هذا الوزير بين فقيه استغل منصبه فربما كان أخطر من النصراني واليهودي، فالمصلحة العامة فوق كل اعتبار، وربما كان البوصيري أقدر من غيره على جعل العدل ظلما والباطل حقا. يقول (2): [الوافر]

تَحَيَّلَتِ القُضِاةُ فَحِانَ كُلِّ أَمَانَتَهُ وَسَمَّوْهُ الأَمِينَا وَكَمَّ جَعَلَ الْفَقِيهُ الْعَدْلَ ظُلْماً وَصَيَّرَ بَاطِلاً حَقًّا مُسِينَا

وفي نقده أفعال المستخدمين لا يعمد إلى خبرته، فمشاعره تثور لما تراه عينه من مكر يحيق بأهل أسوان، وظلم ومصادرة أموال يتصور ألوالها، يرفعها إلى السلطان داعيا كشف البلاء، يقول متوسلا (3): [البسيط]:

أَنْظُ رَ بِحَقِّكَ فِي أَمْرِ الدَّواوِينِ فَالكُلُّ قَد غَيَّرُوا وضْعَ القَوانينِ لَمْ يَبْقَ شَيءٌ عَلَى مَا كُنْتَ تَعْهَدُهُ إِلاَّ تَعْيَّرَ مِنْ عَالٍ إِلَى دُونِ الكَالِ مِنْ عَالٍ إِلَى دُونِ الكَاتِ وَنَ وَلَيْسُ وَا بِالكِرَامِ فَمَا مِنهُمْ عَلَى المَالِ إِنْسَانٌ بِمَأْمُونِ الكَاتِ وَلَيْسُ وَا بِالكِرَامِ فَمَا مِنهُمْ عَلَى المَالِ إِنْسَانٌ بِمَأْمُونِ

ويرى جهاد عامل أسوان مقدم على جهاد التتار والصليبيين وكشف الغمة عن الأمة المكلومة سببا في مرضاة الله يقول (<sup>4)</sup>: [البسيط]:

فَقُلْ لِسُلْطَانِ مِصْرِ وَالشَّآمِ مَعاً يَا قَاهِراً غَيْرَ مَحْفِيِّ الْبَرَاهِينِ لَا تَأْمَنَنَّ عَلَى الأَمْوَالِ سَارِقَها وَلاَ تُقَرِّبْ عَدُوَّ اللهِ وَالدِّينِ



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 219

<sup>220</sup> نفسه، ص (2)

<sup>(3)</sup> نفسه، ص214

 $<sup>217\</sup>text{-}216$ نفسه، ص(4)

وَخَلِّ غَزْوَ هُلاكو وَالْفَرَنْس مَعاً وَانْهَضْ بفُرْسانكَ الغُرِّ المَيامين وَاغْزُنَّ عَاملَ أَسْوَان تَنَال به جَنَّات عَدْن بإحْسَان وَتَمْكين

هذه الجوانب على كثرتما تناولتها بإيجاز لنطرح جانبا آخر لا ينبو عنه وهو:

# -4 النقد السياسي:

ارتبطت السياسة وهي فرع عن الاجتماع بما يتعلق بسلوك القيادة والتدبير والقيام بشؤون الناس، وهي موضوع لا يقل عن سابقه من حيث الحرص على الآراء السليمة الخالية من الإطراء والمحاملة، وحين عرف البوصيري بغضبه وهجائه كل من تعاطى السياسة وهو ليس جديرا بها، مكَّن لنفسه رصد الجوانب الإيجابية، عرَّض فيها بإنجازات السلطان منصور قلاوون؛ الذي سهر على مصالح الناس وأرسى الأمن في ربوع بلده يقول فيه <sup>(1)</sup>: [الطويل]:

> وَمَا كُلُّ وَالِ مِثْلُهُ فِيهِ يَقْظَةٌ وَلاَ قَلْبُهُ بِاللَّه قَلْبٌ مُنَوَّرُ أَنَامَ الرَّعَايَا فِي أَمَان وَطَرْفُهُ لَما فيه إصْلاحُ الرَّعيَّة يَسْهَرُ

وإن كان قد ظن شيئا بالناس حين أحس بطعنهم في مديحه الذي يرغب من ورائه الأجر فينبري مصححا (2): [الطويل]

> وَمَا خُلُقِي مَدْحُ اللَّئِيمِ وَإِنْ عَلَتْ بِهِ رُتَـبٌ لاَ أَنَّنِي مُتَكِّبُّرُ وَلاَ أَبْتَغي الدُّنيا وَلاَ عَرَضاً بهَا للهُني بالقَناعَة مُكْثرُ

اعتراف مؤسس يكشف عن وعي موضوعي بما يملكه الشاعر من قدرات وإمكانات وحسن ابتغاء من وراء أقواله وأفعاله، فما تنصله عن الوظيفة التي أسندت إليه في مراحل حياته الأولى(الحسبة) وهي مهنة لا يحسنها فأباها بجرأة نادرة، إلا دليل على صدق معدنه، فها هو يقول أيضاً (3): [المنسرح]

> لاَ تَظلمُوني وَتَظْلمُوا الحسْبَه فَليـس بَيني وَبينَهَا نسْبَه غَيْرِيَ فِي البَيعِ وَالشِّرَا دَرِبُّ وَلَيسَ فِي الْحَالتيْن لِي دُرْبَه

فهل مع هذا كلِّه نشكُّ في موقع البوصيري الناصع الذي رفع ستارا على عصره المليء بالمفارقات ونقل حوانب مضيئة عنه؟

# -5 السيرة النّبوية:

يُعَدُّ البوصَيري إماما لا ينازع في هذا الفن (المديح النبوي)، ليس في العصر المملوكي فحسب، بل العصور جميعها، فقد عَني بالسيرة ونظم فيها قصائد مشهورة شغلت الشعراء عن غيرها، فبردته (الميمية) نموذج حي ينطق بصدق عن ألَق شعري أخذ بألباب الشعراء فهرعوا يعارضونها حتى أميرهم؛ أحمد شوقي،



<sup>(1)</sup> الديوان، ص112

<sup>(2)</sup> نفسه، ص115

<sup>(3)</sup> نفسه، ص51

ورغم سبق كعب لها إلا أنها امتنعت عن المضاهاة، فعكف الدارسون عليها بالشرح والتحليل واستلهام معانيها وألفاظها، فهي مشهور شعر البوصيري وعامل شهرته، فحظيت بالقداسة لما حيك حولها من قصص عجيبة وأسرار غريبة.

بدأها بالنسيب على عادة التواصل مع المتقدمين دون تحرش برؤية الجماعة وأحسن التخلص إلى الموضوع في انسيابية واءمت بين المقدمة الغزلية والموضوع، فالشَّوق إلى المحبوبة يفضي إلى ذكر لوعة الوجد بذكر الحبيب، وفي خضم ذلك تتداخل المشاعر ويصعب التفريق بين حديث الصبابة بمفهومها المادي، وحديث خوالج النفس إزاء أماكن شهدت ميلاد ممدوحه، يقول البوصيري<sup>(1)</sup>: البسيط

أُمِنْ تَذَكُّرِ جِيرانِ بِذِي سَلَمٍ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ

ويحسن التخلص إلى ذكر ما ينبغي الاستعداد له من تطيب لملاقاة الحبيب بتطهير النفس وتزكيتها حتى يحسن اللقاء ويرضى الممدوح بتريله، فذكر الصفات والمعجزات وخلص إلى طلب الشفاعة العظمى التي ينشدها.

ولا تَقِلُّ "القصيدة الهمزية"شأنا عن البردة، حيث استهلها بأسلوب فيه تمجيد وإكبار يزجيه إلى النبي مادحا إياه، فيقول<sup>(2)</sup>: [الخفيف]

كَيفَ تَرقَى رُقِيَّك الأَنبِيَاءُ يَا سَمَاءً مَا طَاوَلَتْها سماءُ

بحاوز حديثه فيها أحداث السيرة النبوية؛ عن إرهاصات مولده، تكريم مرضعته، نقض المعاهدة، الإسراء والمعراج، وأتبع ذلك ذكره أوصافا أعظمت جنابه وأشرقت على رفاق دربه الذين أضحوا آله وصحابته وتابعيه فحدث عن سيرتهم وصور بعضا من بطولاتهم، وعلى مدى مئات من الأبيات ألف كل واحد منها حدثا أو حقيقة أو معلما من معالم الحياة العربية الإسلامية (3)

### -6 الرد على مزاعم البهود والنصاري:

تناول شعر البوصيري أيضا جانبا أقرب إلى المديح، وهو موقفه من اليهود والنصارى، والقرب يتضح في جانبين؛ الأول في الاشتراك في الباعث الديني، والثاني هو التقاء في المعنى، فحدثنا عن موقفه منهم، ملحقًا على إثبات فساد معتقدهم، ففي قصيدته (المخرج والمردود على النصارى واليهود) يوظف مختلف البراهين العقلية والنقلية، ساخرا من حمقهم وتفاعة مزاعمهم (4): [الكامل]

جَاءَ المَسِيحُ مِنَ الإِلَهِ رَسُولاً فَأَبَى أَقَلُّ العالَمِينَ عُقُولاً قَوْمٌ رَأُوْا بَشَرًا كَرِيمًا فَادَّعَوْا مِنْ جَهْلِهِمْ لللهِ فِيهِ حُلُولاً وَعَصَابَةُ مُا صَدَّقَتهُ وَأَكْثَرَتْ بالإفك والبُهْتان فيه القيلاً



<sup>(1)</sup> الديوان، ص190

<sup>(2)</sup> نفسه، ص

<sup>(3)</sup> ياسين الأيوبي، آفاق الشعر في العصر المملوكي، المرجع السابق، ص437

<sup>(4)</sup> الديوان، ص127-128

لَمْ يَأْتِ فِيهِ مُفْرِطٌ ومُفَرِّطٌ بِالْحَقِّ تَجرِيحاً وَلاَ تَعدِيلاً

ليقيم الحجج العقلية والمنطقية عليهم كادعائهم بألوهية المسيح، وهو كالبشر يأكل الطعام ويمشي في الأسواق، يسغب ويتعب، يسقم ويهرم، يقول لهم (1): [الكامل]

أَسَمِعْتُ مِنْ تَعَبِ وَيَدْعُ وَرَبَّهُ وَيَرُومُ مِنْ حَرِّ الْهَجِيرِ مَقِيلاً وَيَرُومُ مِنْ حَرِّ الْهَجِيرِ مَقِيلاً وَيَرُومُ مِنْ حَرِّ الْهَجِيرِ مَقِيلاً وَيَمَسُّهُ الْأَلَمُ الَّذِي لَمْ يَسْتَطِعْ صَرْفَاً لَهُ عنهُ وَلاَ تَحْوِيلاً يَا لَيتَ شِعْرِيَ حِينَ مَاتَ بِزَعْمِهِمْ مَن كَانَ بالتَّدْبيرِ عَنهُ كَفِيلاً

ويقرع أسماعهم بعودته إلى كتبهم فيورد منها ما ينفي زعمهم خاصة ما تقولوه في مسألة صلب النبي عيسى عليه السلام. وتحريفهم التوراة وما أضافوا إليها من الأباطيل<sup>(2)</sup>: [الكامل]

حَعَلُوا الثَّلاثَةَ وَاحِداً وَلُوِ اهتَدَوا لَمْ يَجْعَلُوا العَدَدَ الكَثيرَ قَليلاً عَبَدُوا إِلَــهًا مِنْ إلــه كائِناً ذَا صُورَةٍ ضَلُّوا بِمَا وَهيُولَى

ويسخر من فساد عقيدهم مشنعا صنيعهم، وتحدث عما فعلوه بالأنبياء يقول<sup>(3)</sup>: [الكامل] والعَابِدُونَ العِجْلَ قَد فُتِنُوا بِهِ وَدُّوا اتِّخَاذَ الْمُرْسَلِينَ عُجُولاً

ويتخذ من حديثه عن النصارى واليهود مدخلا للمديح النبوي فيسلك الطريق التي ألفها في حسن تخلصه، حيث يذكر صفات النبي وجهاده مع أصحابه وبعض معجزاته، ثم يظهر شوقه إلى زيارة قبر النبي ويختم بطلب الشفاعة.

وقسم آخر يتجلى في جانب السلوك الذي عكس ممارسات النصارى واليهود، فقد صور الشاعر معاملاتهم بأسلوب سيطر فيه الهجاء، فبعد فساد العقيدة، لا يستغرب أن يتبعها فساد الأخلاق، ويعد نقده سلوكهم تأكيده على موقف اتخذه، وحشده الأدلة كفيل بصدق موقفه منهم، فيقول (4): [الكامل]

إِنَّ النَّصَارَى وَاليَهودَ مَعَاشِرٌ جُبِلُوا عَلَى التَّحْرِيفِ وَالتَبْدِيلِ لَوْ أَنَّ فِيهِمْ عُوَّرٌ عَنْ باطِلِ أَبْقَوْا عَلَى التَّوراةِ وَالإِنجِيلِ

تتبع البوصيري في مناسبات عديدة عثرات اليهود والنصارى، فلم تتح له مناسبة في شعره إلا وتعرض لهم فيها، بدافع غيرته على الإسلام، أو لسوء العلاقة بينه وبينهم، وربما كانت مشاهداته للحملات والهجمات التي شنتها الفئتان وما أعقبها من تصدي المسلمين لها نصيب فيما ذكر.



<sup>(1)</sup> الديوان، ص131

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 133

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 134

<sup>(4)</sup> نفسه، ص 189

يمثل الخطاب الشعري المرجع الثقافي الرئيس بعد الخطاب الديني الذي يشكل قصائد الشعراء في العصر المملوكي عموما والبوصيري بوجه خاص؛ فقد اكتسبت قصائده ترابطا وتماسكا في بنائها العام، وإن انصرفت قليلا عن نهج القدامي في هيكلة القصائد.

### ب- الفصائص الفنية للموضوعات:

يتردد شعر البوصيري بين قوة الأسلوب وسهولته وعمق المعاني وقربها، وحرارة العواطف وفتورها، وخصوبة الخيال وضموره، فعناصر الشعر لديه متذبذبة الخصائص، تتباين من قصيدة لأخرى حسب الموضوعات والباعث على كتابتها، كما قد تختلف في القصيدة الواحدة، وعلى الخصوص ما تعلق بالقصائد الطوال التي اشتملت موضوعات متعددة (1).

وفيما يلي بعض الخصائص الفنية التي نراها ميَّزت قصائد ديوانه:

### 1- صدق العاطفة وسمو المعنى:

والتي صدرت في معظمها عن حرارة إيمان وصدق التوجه في التعبير عن لوعة قلبية تجاه النبي الله وتمجيد صفاته ووصف بطولات جنده الأبرار، وتتبع أحداث سيرته العطرة، والتي تردفها جزالة في الألفاظ ورصانة في الأسلوب وجودة في المعاني وجمال في الصور والتشبيهات.

يمكن ملاحظة ذلك من خلال نماذج المديح النبوي التي تكشف عن براعة وصف الرسول الله يقول: (2) [البسيط]

مَحَمَّدٌ سَيِّدُ الْكَوْنَيْنِ وَالثَّقَلَيـ نِ وَالْفَرِيقَيْنِ مِنْ عُرْبِ وَمِنْ عَجَمِ فَإِنَّهُ شَمْسُ فَضْلٍ هُمْ كَوَاكِبُهَا يُظْهِرْنَ أَنْوَارَهَا لِلنَّاسِ فِي الظُّلَمِ

ويعكس هذا الأنموذج براعة البوصيري في تخير ألفاظه، لتتناسب مع المعاني التي يريد التعبير عنها، فها هو يصف حند الرسول الله وهم يحيطون بالكفار ويغرقو لهم في الهزيمة فيعظم في وصفهم، يقول (3): [البسيط]

كَأَنَّمَا الدِّينُ ضَيْفُ حَلَّ سَاحَتَهُمْ بِكُلِّ قَرْمٍ إِلَى لَحْمِ العِدَا قَرِمِ يَحُرُّ بَحْرَ خَمِيسٍ فَوقَ سَابِحَة يَرْمِي بِمَوجٍ مِنَ الأبطالِ مُلْتَطِمِ يَحُرُّ بَحْرَ خَمِيسٍ فَوقَ سَابِحَة يَرْمِي بِمَوجٍ مِنَ الأبطالِ مُلْتَطِمِ هُمُ الجَبَالُ فَسَلْ عَنهُمْ مُصَادِمَهُمْ مَصَادِمَهُمْ مَاذَا رَأَى منْهُمُ في كُلِّ مُصطَدَم

إنَّها الألفاظ الجزلة، ذات الإيقاع الصوتي الشديد، الذي يتناسب مع ضجيج المعركة، إذ يسمعنا رنينُ حروفها حلبة وصدامها، "الصاد والطاء والجيم" قبل أن تنقلنا معانيها وأحيلتها لتتبع مشاهد تلك المعركة وتحركات الجند فيها فالألفاظ " يُجُرُّ، موجٍ، مُلتَّطِمٍ، مُصْطَلِمٍ، الجِبالُ، مُصطَدَمٍ "



<sup>78</sup>ن بيل خالد أبو علي، البوصيري شاهد على العصر المملوكي، المرجع السابق، ص

<sup>(2)</sup> الديوان، ص192

<sup>(3)</sup> نفسه، ص198

### 2- أسلوب الحوار الممزوج بالدعابة والسخرية:

يصوِّر البوصيري جوانب من حياته في قالب فكاهي، ممزوج بالواقعية، وتوحى الدقة التي تجلت في سهولة لفظه، وسماحة عشرته، حتى ينال من الظالم دون أن تلحقه الأذية، أو هروبا من الواقع الذي أجهده وحاول التعايش معه. من ذلك قوله: (1) [المحتث]

مَا فِي الزَّمَانِ جَوَادُّ يُرْجَى لِدَفْعِ العَظَائِمْ سُواكَ يَا خَيْرَ حَاكِمْ سُواكَ يَا خَيْرَ حَاكِمْ أَنْظُرْ بِحَقِّكَ حالِي فَأَنتَ بِالحَالِ عَالَمْ أَنْظُرْ بِحَقِّكَ حالِي فَأَنتَ بِالحَالِ عَالَمْ إِنَّ العِمَادَ أَرَانَا بِأَنَّهُ الْيُومُ صَائِمْ وَلَيسَ يَخْفَى عَلَيهِ أَنْ لاَ صِيامُ لِظَالِمْ وَصَوْمُنَا فِي اتِّباعِ لَهُ صَيامُ البَهائمْ وَصَوْمُنَا فِي اتِّباعِ لَهُ صَيامُ البَهائمْ فَخُذْ لنَا اليَوْمَ منهُ غَدَاءَنا وَهْوَ رَاغمْ فَخُذْ لنَا اليَوْمَ منهُ غَدَاءَنا وَهْوَ رَاغمْ

لم تخل سهولة اللفظ بفصاحته، بل قربته من روح الجماعة التي تألف الألفاظ اللينة، وتنسجم مع الأساليب السهلة التي لا يحار الفكر في فهمها.

وأكثر براعة في النقد التهكمي حين ستر مشاعره الساخطة بغطاء رقيق من التندر والسخرية، ففي قوم حُكم عليهم بأن تُحلَق نصفُ لحاهم، نراه يقول: (2) [الرمل]

ثُمَّ قَالُوا عَنْ ذُقون حُلِقَت قُلْتُ لاَ بُدَّ لَهَا أَن تُخْلَفَا وَالَّذِي حَلَّقَ أَنصَافَ اللَّحَى كَانَ فِي الأَحكَامِ عَدْلاً مُنْصِفًا حَلَقَ النَّصْفَ بِذَنْبِ حَاضِرٍ وَعَفَا بالنِّصف عَمَّا سَلَفَا حَلَقَ النِّصف عَمَّا سَلَفَا

رصد البوصيري الواقعة، وراح يتهكم من جور ذلك الحاكم، يومئ إلى تنكيله بالرعية، واتخذهم مادة للسخرية، ولم يخف البوصيري سخطه وسخريته من فعل الحاكم، ملبِسًا كلامه نبرة الحقد والغضب في تبريره لأحكامه.

### 3- العزوف عن السير على هيكل القصيدة القديمة:

يكاد يختفي التواصل مع التراث العربي في كثير من قصائد الشاعر، وبخاصة ما تعلق بهيكلة القصائد وما حوّته من وقوف على طلل وذكر محبوبة ووصف رحلة وراحلة، فمن حيث بناء القصيدة، نلحظ عزوف البوصيري عن مجاراة القدماء في السير على عمود القصيدة العربية، إذ وجد البوصيري مسوغا لذلك، فبرَّره أحيانًا بمثل قوله (3): [البسيط]

مَدْحُ النَّبِيِّ أَمانُ الخَائِفِ الوَحِلِ فَامْدَحْهُ مَرْتَجِلاً أَوْ غَيرَ مُرْتَجِلِ



<sup>(1)</sup> الديوان، ص208

<sup>(2)</sup> نفسه، ص127

<sup>(3)</sup> نفسه، ص185

وَلاَ تُشَبِّبُ بِأُوْطَانِ وَلاَ دِمَـنِ وَلاَ تُعَرِّجْ عَلَى رَبْعِ وَلاَ طَلَلِ وَلاَ تُعَرِّجْ عَلَى رَبْعِ وَلاَ طَلَلِ وَكَا تُعَرِّبُ اللهِ مُنْفَرِداً بِوَصْفِهِ فَهْوَ خَيْرُ الوَصْفِ وَالغَزَلِ وَصِف جَمَالَ حَبِيبِ اللهِ مُنْفَرِداً

وتجدر الإشارة إلى حسن ابتداءات قصائده، التي تشهد له الكثير منها بجودة المطلع وبراعة الاستهلال، وتمثل مقدمة البردة المشهورة من عيون الفواتح في قصائد المديح بوجه خاص<sup>(1)</sup>: [البسيط] أمِنْ تَذَكُّرِ جِيران بذِي سَلَم مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى منْ مُقْلَة بدَم

فكلمــة (تذكُّر) تلمح إلى مرجع ديني يرتبط بالتوبة المشروطة وفق موروث وهو الإقرار بالذنب والندم على ما فات، وكلمة (حِيران) فترتبط بمبدأ أخلاقي احتماعي ديني هو مترلة الجار التي تفرض الحفاظ على شرفه وعرضه وعده شريكا أصيلا في الحياة اليومية. فالمسوِّغات أبعدَت التَّجربَة عن الشُّبهة الأخلاقية. وما أحسن قوله في افتتاح ديوانه (2): [الكامل]

وَلَنْ الْحَسَنُ وَلَا يُ النَّيْضِ فِي النَّبِي وَبَيْنَ الْخُرَّدِ وَلَيْنَ الْخُرَّدِ لَكُونُ مَا يَيْنِي وَبَيْنَ الْخُرَّدِ

دلل المقريزي على حودة ابتداءات البوصيري بحديثه عن اكتفاء ممدوح البوصيري بقوله في مطلع القصيدة (3): [الكامل]

أَنْشَأْتَ مَدْرَسَةً ومَارِسْتَانَا لِتُصَحِّحَ الأَجْسامَ وَالأَبْدَانَا

حيث قال: "... فقال له - الممدوح- حسبك في هذا كفاية، ولم يسمع تتمة القصيدة استحسانًا للبيت، وظل يومه كلَّه يُنشده ويترنم به، وأجزل جائزته..." (4)

وكما وفِّق البوصيري باختيار مطالع قصائده، فإنه تمكن بمقدرته الفائقة الانتقال من النسيب إلى المدح، فإظهار الندم كاف ليكون بابا للدخول إلى المديح على أساس طلب الشفاعة، حتى لا نكاد نشعر أنه انتقل إلى موضوع آخر، حيث تمتزج معاني النسيب بمعاني المدح بلطف ومهارة، ومن أمثلة حسن التخلص، انتقاله إلى ذكر الممدوح قوله (5): [الكامل]

وَلأَبْكِيَنَّ عَلَى زَمانِ فَاتَنِي مِنْكُمْ بَعَيْنَيْ عُرُوةَ بنِ حِزَامِ وَلأَبْكِينَّ عَلَى زَمانِ فَاتَنِي وَلَا مُنْكُمْ بَعَيْنَيْ عُرُوةَ بنِ حِزَامِ وَلأَهْدَيَنَّ إلى الوَزِيرِ وآلِهِ دُرَّ المدَائِحِ فِي أَحَلِّ نِظَامِ وقوله (6): [البسيط]

فَإِنَّ أَمَّارَتِي بِالسُّوءِ مَا اتَّعَظَتْ مِنْ جَهْلِهَا بِنَذِيرِ الشَّيْبِ وَالْهَرَمِ وَلاَ أَعَدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِرَى ضَيفٍ أَلَـمَّ بِرَأْسِي غَير مُحْتَشِمِ



<sup>(1)</sup> الديوان، ص190

<sup>69</sup>نفسه، ص(2)

<sup>(3)</sup> نفسه، ص232

<sup>(4)</sup> الديوان؛ الخاتمة، ص241

<sup>(5)</sup> نفسه، ص202

<sup>(6)</sup> نفسه، ص 191

حيث انتقل من ذكر الطَّلل إلى تقريع الذَّات بيُسر للتَّرابط الوَثيق بين طريقة تنَاول الغَزَل وفكرة التُّوبة، ليصلَ إلى مرماه بطريقة انسيابية ومتسلسلة.

## 4- جنوح البوصيري إلى الزَّخرفة والبديع:

يبدو أثر الثقافة السائدة واضحا في شعر البوصيري، فقد عاش في عصر وَلعَ فيه الشعراء بالزركشة اللفظية، نرى الكثير من شواهده فيما سبق ذكره من ألوان شعره، لم تدنُّ من الإسفاف والمباها،ة كما صنع كثير من شعراء عصره، فقد طال شعرهم الغلو والتكلف، لكن نراه يوظف في اعتدال يتدلى به إلى مراتب السمو الذي نجد صداه في ما ذكر من قوله (1): [البسيط]

وَاحْشَ الدَّسائِسَ مِنْ جُوعِ وَمِنْ شَبَعِ فَرُبَّ مَحْمَصَةِ شَرُّ مِنَ التُّحَم

فوضع المحسن البديعي وهو الطباق "جُوع- شَبَع" كان في محله، لأن ذكر الشيء بذكر نقيضه يُعرفُ، لكن الماثل لدينا هو تجنب الإفراط في الشيء لأنَّه مذموم، والمطلوب لزُوم الاعتدَال وهو الممدوح.

### 1- أسلوب التقابل والتَّضاد:

لم يعد أسلوب التَّقابل والتَّضاد مجرَّد أسلوبين لُغَويَّين بلاغيَّين يندرجَان ضمن علم البديع والبيان ويتصفان بجماليات مثيرة، بل أصبحا أداتين لكشف الجمال والحقائق معاً، فهما طريقان من طرق البيان تجد المعاني فيهما معرضا للوضوح والجمال، يظهران بين المفردات والمقولات المترادفة والمختلفة.

استعمل البوصيري أسلوب التقابل والتَّضاد فركَّز في مقابلاته على العناصر الشُّعوريّة والتّفسيّة ليجسِّد من خلالها جوَّ الصِّراع، ونصّ شعريٍّ تقوم بنيته على هذا الأسلوب هو تعبير عن الصراع والتجاذب والتوتر الناتج عن تقابل كلمتين أو نزعتين في الإنسانية نزعةَ حير وبرٍّ، ونزعة شرٍّ وعدوان.

فالإنسان الشاعر إذن، وحد بين عالمين يرى الزوجية قوام فيهما ويشغل جانبا منهما، فالتناقض بين الإحساسات والمشاعر، يجبر صاحبه على البحث عن حل وسط يريحه، ربما يهرب من الواقع المعيش ليختار عالم المثل، والذي هو عند الشعراء يتمثل في اختيارهم اللفظ والرمز والعبارة الموحية بالطُّهر والخصب والنماء؛ عوضا عن التي توحي بالرجس والجدب.

وعند "البوصيري" يقول في "البردة" (2): [البسيط]

نَعَمْ سَرَى طَيفُ مَنْ أهوَى فَأَرَّقَني وَالْحُبُّ يَعْتَرضُ اللَّذَّات بالألَم أَمَرْتُكَ الْخَيْرَ لَكِنْ مَا اثْتَمَرْتُ به وَمَا اسْتَقَمْتُ فَمَا قَوْلِي لَكَ اسْتَقَم وَاحْشَ الدَّسَائِسَ مِنْ جُوعِ وَمِنْ شَبَعِ فَرُبٌّ مَحْمَصَةِ شَرٌّ مِنَ التُّحَم



<sup>(1)</sup> الديوان، ص192

<sup>(2)</sup> نفسه، ص191

وسنقتصر على المثال الأول من الشاهد؛ فالبوصيري هنا أراد أن يقول: إن الحب يحمل ضده ويجر إلى نقيضه؛ فسرعان ما تتحول لذة الحبيب من حبك له ألمًا عند فراقه والنأي عنه، أليس الألم ما ينشأ عن الحب من شدة الوحد؟ فثنائية الحضور والغياب راسخة في عنصر التقابل.

وعليه فالتعبير بالصور المتضادة، إنما هو تعبير عن الحالات النفسية والأحاسيس الغامضة والمبهمة، فيقع الشاعر بين طرفي نقيض: الرغبة في الاتصال أو الانفصال.

- الانفصال بين الذات والواقع: وهو مرادف الاغتراب، إذ يشعر الإنسان باحتلاف ذاته عن الآخرين، فيفقد الإحساس بوجود علاقة تربطه بهم، حتى يتطور الأمر إلى انعدام الشعور بالقدرة على تغيير الواقع، وينتج عن تعرض الفرد لرضوض نفسية نتيجة فقدانه أشياء أو أشخاص يحبهم.

لا نرى في البوصيري إلا مثالا صادقا لهذه الحالة، فهو في صراع مع أركان وجوده؛ بين رفض للواقع وقبوله في آن معا، فنجده شاكيا في موضع يقول<sup>(1)</sup>: [الخفيف]

أَيُّهَا الصاحبُ المُوَمَّلُ أَدْعُو كَ دُعَاءَ استِغَاثَة واستجارَهُ أَتُّهَا الصاحبُ المُوَمَّلُ أَدْعُو كَ دُعَاءَ استِغَاثَة واستجارَهُ أَتَّقَلَتْ ظَهْرِيَ العِيالُ وقدْ كُن بَنْ زَمَانًا هِمَ خَفِيفَ الكَارَهُ لاَ تَكِلْنِي إِلَى سواكَ فَأَخْيَا رُ زَمَانِي لاَ يَمْنَحُونَ حِيَارَهُ وَوُجُوهُ القُصَّادِ فِيهِ حَدِيدٌ وَقُلُوبُ الأَجْوَادِ فِيهِ حِجَارَهُ وَوُجُوهُ القُصَّادِ فِيهِ حَدِيدٌ وَقُلُوبُ الأَجْوَادِ فِيهِ حِجَارَهُ

نظم الشاعر أبياتا بث فيها شكواه من كساد سوق الشعر، فلم يجد حرفة يرتزق منها، وقد عكست حلته النفسية التي مثلت محورين:

1- غربة الشاعر وتشاؤمه حسَّدها الكمُّ الهائلُ من الألفاظِ الموحية (دعاء استغاثة، أثقلت ظهري، حجارة، حديد...). كما أنه شعر بفقدان التكافل الاجتماعي الذي حيم على بيئته، وهي المأساة التي أحس من خلالها بالغربة في بلده، واستبد التشاؤم بالشاعر إلى درجة فقد فيها طعم الحياة لشعوره بالوحدة في بحابحة عذابالماً<sup>(2)</sup>: [الخفيف]

لَيْسَ ذَا حَالُ مَنْ يُرِيدُ حَيَاةً لِعِيَالٍ وَلاَ لِبَيْتٍ عِمَارَهُ

2- أما المحور الثاني؛ فمثل الأمل القريب والمبتغى، فبدت عبارات تلوح فيها أسارير أمل وبعث للحياة من حديد، فهذا قوله<sup>(3)</sup>: [الخفيف]

فَسَأَغْدُو بِهِ سَعِيداً كَأَنِّي لاعْتِدَالِ الرَّبِيعِ للشَّمسِ دَارَهُ إِنَّ بَيْتًا يَغْشَاهُ كُلِّ فَقِيرٍ مِنْ عَلَيٍّ فِي ذِمَّة وَحِفَارَهُ صَرَفَ اللهُ السُّوءَ عَنهُ وَآتَا هُ مِنَ الْمَحْد وَالعُلاَ مَا احْتَارَهُ



<sup>(1)</sup> الديوان، ص85

<sup>(2)</sup> نفسه، ص86

<sup>(3)</sup> نفسه، الصفحة نفسها

فدلالة الألفاظ (فسأغدو به سعيدا، صرف الله السوء) تلمِّح إلى انكماش المعاناة وسعة بادية في الأفق، سيظهر وهجها مع فحر ربيع باسم.

- حين نتعقب الصورة الشعرية لدى البوصيري، ندرك إلى أي مدى اتحه الشاعر إلى الفكرة والواقع، باعتبارهما مظهرا لتجلي المشاعر المتأججة، فنلاحظ كيف قابل بين (زلة عظمت وكبائر صغرت)، يقول<sup>(1)</sup>: [الخفيف]

يَا نَفْسُ لاَ تَقْنَطِي مِنْ زَلَّةٍ عَظُمَتْ إِنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرَانِ كَاللَّمَمِ

فعبَّر عن حاجة ذاتية ودينية وهي المغفرة الواسعة التي أوماً إليها، استنادا إلى موروث ديني وهو قوله وقوله وعبَّن رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ... (2). فالتقابل بين الكبائر والصغائر يمثل صورة القوي أمام الأقوى، فيذهب في تخييل يقف عند جزئيات عدة تشي إلى مقدار حسن الظن برحمة الله التي ستسع كل مخلوق.

### ثانيا: جماليات التناص

يشكِّل تداخل النصوص وانتقالها وهجرتها وترابطها سمةً فنيَّةً مرتبطةً بكلِّ كلامٍ كيفما كان نوعه أو جنسه، هذه الميزة تبقى خاضعةً لما تفرضه السِّياقات المعرفية التي توجِّه صاحبَها للحُكم علَيها، فإمَّا أن يتأثر هما من حيث درجةُ الوعيِ بذلك التّفاعل ودرجته من حيث التّجلي والانمحَاء والتخفِّي، وإما أن لا يجد ما يثير فيه أثرا لذلك التداخل الذي ربما يكون على درجة مَا من الرَّتابَة والإقحام.

إذا كان للتناص مصادر، فمن باب أولى معرفة موقعها في مادته التي يتجلى فيها، والتي تشتمل مستويات النص كله، فقد يأسر الشاعر محاكاة قصيدة ما، بحراً وقافية وموضوعاً على ما هو معروف في الشعر العربي القديم، وقد يلجأ إلى «الاتكاء» على صورة شعرية، أو معنى ما، إلى غير ذلك من المواد التي تقع في هذا المستوى أو ذاك في القصيدة. لهذا لا يمكن الحديث عن «مواطن التناص» من دون الوقوف عند مستويات النص الماثل، في الأنماط والتراكيب والصياغات، وفي القضايا والموضوعات.

فإذا كان البوصيري قد عكف على صياغة ديوانه -موضوع الدراسة، إنما رغب وقوع نصوصه في موضع تواصل إيجابي ذي حميمية بين تلك الصياغة من جهة، ومتلق على قدر كبير من الوعي، مرهفٍ، يستشرف أفقا دلاليا من وراء تعامله مع تلك النصوص من جهة أخرى.

يعد المتلقي المحقق الفعلي لكينونة النص، فلا قيمة لهذا المكتوب إلا بقدر ما يحدثه من أساليب نادرة تبدأ من الوحدة الصغرى ممثلة في الصوت المفرد، وانتهاء بالمركب الكلي وهو الصورة والمعنى العميق الذي يحمل أبعادها الخفية، أومأ النص إليها على حين غفلة من القارئ، الذي يتوسم فيه ردود فعل نشيطة في



<sup>(1)</sup> الديوان، ص200

<sup>(2)</sup> سورة النجم: الآية 33

الفهم تتجاوز السابق وتستتبعه، ومن ثم فالتناص" ليس مجرَّدَ لعبةٍ لغويّةٍ مجانيّة، وإنما لهُ جماليات عدة ينهض ها في مجال النّصوص الأدبيّة وهي على مستويين:

# 1- على مستوى الصُّورة :

الصُّورة تشكيلٌ لغويُّ مكوّنٌ من الألفاظ والمعاني العقليّة والعاطفة والخيال، وبحسب الأديب أن يستحضر ما أدركته الحواس إبّان الحاجة إليه، فالصورة يحسن بها أن تَتناسب مع المعاني والعواطف، فليس اختيارُ الأديب الألفاظ اعتباطاً؛ بل يكون في كثير من الأحيان اختياراً شعوريّا.

والصُّورة بنعوها (الشِّعريّة، الأدبيّة) مصطلَّخ لم يُقيّد باديء الأمر بتخصيص إلاَّ مَن بَاب تسمية الكُلّ بالجزء، ولعلَّ النقادَ استخدموا "الشِّعرية" لاهتمامهم بالصور في المنظُوم دون المنثور.

وعبْرَ تاريخِ تطوُّرِ مصطلحِ الصُّورة تميَّز بمفهومين؛ قديمٌ يقف عند الصورة البلاغيَّة، وحديثٌ يضمُّ إلى الصُّورة البلاغية الصُّورة الذهنيَّة بوصفها رمزًا (1)، فكلمة "صورة" تطلق عادة على ما له صلة بالتعبير الحسي، وتطلق أحيانا مرادفة للاستعمال الاستعاري للكلمات (2)، وهي في رأي أحد الباحثين "طريقة خاصة من طرق التعبير أو وجه من أوجه الدلالة "(3)، تتجلى أهميتها بما تقدمه أو تحدثه من معنى أو تنبه إليه (4).

وشكَّلت الصُّورة وعاء المعنى المفهوم من العمل الأدبي بفعل استيعابها للشكل والمضمون معاً فهي "أداةٌ فنيةٌ لاستيعاب الشكل والمضمون بمالهما من مميزات وما بينهما من وشائج تجعل الفصل بينهما مستحيلاً "(5)، هي عنصر مهم يملكه الشاعر، يستعين بها في تلوين أفكاره وإحاطتها بالحيوية اللازمة، فهي خلق فني ورؤية جمالية تترجم الانفعالات المصاحبة لها.

غَدَت الصورة الفنّية معياراً نقدياً مهتمّاً بتناولها العمل الأدبي من جوانب متعددة، وقد أثبتت الدراسات التي تخِذَتْها معياراً مقدرتَها على فحص العمل الأدبي، وبيان مواضع الجودة والإخفاق فيه، ثمّ الحكم عليه.

يمكِّن الشاعر لنفسه التعبير عن الحياة بدءا بالتي عاشها القدامي وقد وقف على آثارهم، فينطلق في تفاعل مع نتاجهم يحرك تلك النصوص السابقة بأفكارها وصورها، فهي إن لم تكن صورا متباعدة ومناقضة، فهي على قدر بسيط من جنس الصورة الشعرية التي عمل المبدع على تشكيلها وخلقها.

<sup>(5)</sup> محمد حسين على الصغير، الصورة الفنية في المثل القرآني، دار الرشيد للنشر، بغداد، 1981، ص37.



<sup>(1)</sup> على البطل، الصورة في الشعر العربي إلى أواخر القرن2 هـ، دراسة في أصولها وتطورها، دار الأندلس،بيروت، ط2، 1981، ص15

<sup>(2)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الأدبية، دار الأندلس، بيروت، د. ت، ص

<sup>(3)</sup> جابر عصفور، الصورة الفنية في التراث النقدي البلاغي، دار الثقافة للطباعة والنشر- القاهرة، 1974، ص392

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه، ص392

ويتأبَّى الشاعر إلى استمالة بعض الصور الشعرية فيحسن بها صنعا فتسمو عن أن تكون مجرد إقحام مفتعل داخل القصيدة حين يُسمَوقعها فتذوب في النص الحاضر فتشبعه ثراء دلاليا مشهودا (1).

فالتأثر بمنتوج الآخرين لإخراج العمل الأدبي ليس بالجديد، لأن الكاتب وهو يبدع عليه أن يكون في درجة يستحضر فيها ذاكرته الثرية مستعينا بنصوص غائبة، من شألها أن تؤثر على ثقافته ومدى وعيه بحقيقة التعبير الفني، تضاف إلى مجهوده الفردي، في تشكيل الصورة (2)، إنما الجديد فيه أن القارئ أخذ يستسيغ هذا العمل تحت عناوين شتى منها: توسيع مصادر ثقافة الشاعر وتنويع اطلاعه على الموروث، فاستحالت الصورة شفرات ومفاتيح يستعين بها القارئ، ليوسع دلالات النص وفتح الاحتمالات أمامه لإثراء قيمته.

يعمل التناصُّ إذن على إحياء الصُّور الشعريّة في صورة معاصرة، ولا يمكن للمتلقي التعامل مع النصوص الغائبة إلا إذا كان مطّلعا على قوانين الكتابة ومستويات التعامل مع تلك النُّصُوص، وذلك لاستحضار مختلف الظلال، عن طريق التداعي الوجداني والصُّوري في القراءة الأولى داخل القراءة الثانية<sup>(3)</sup>.

وشعر البوصيري لا ينأى عن هذا الوضع، فتجاوز هامش الزخرفة والتكديس غير المشروع للصور، فقد شكل التناص مصدرا لتشكل الصورة ووسيلة لبنائها يَقُول في موضع (4): [الوافر]

ثَكَلْتُ طَوَائِفَ الْمُسْتَخْدَمِينَا فَلَمْ أَرَ فِيهِمُ رَجُلِاً أَمِينَا فَخُدْ أَخْبَارَهُمْ مَنِّي شِفَاهًا وَأَنْظِرْنِ لأُخْبِرِكَ اليَقِينَا فَخُدْ أَخْبَارَهُمْ مَنِّي شِفَاهًا وَأَنْظِرْنِ لأُخْبِرِكَ اليَقِينَا فَقَدْ عَاشَرْتُهُمْ وَلَبِثْتُ فِيهِمْ مَعَ التَّجْرِيبِ مِنْ عُمْرِي سِنِينَا

إنَّ هؤلاء المستخدمين الذين مقتهم الشاعر، وقدم صورة سوداوية عنهم، يجعل من أبياته وسيلة للكشف عن كثير من ممارساتهم في الأمة، وقد نقل لنا منها؛ خيانة أمانة، وارتشاء، وسرقة، وإن كان بدافع شخصي منه على تجربة فلا ينفي ذلك معاناة الرعية أيضا، فقد ذابت مصلحته الشخصية في الجماعة التي رزئت في مسؤوليها فأبدى قلقاً و حيرة و تطلعاً، وفي عرضه لصورهم متعددة الأبعاد حمولة احتجاج ورفض، ووسيلة فضح تكشف عن مستوى الظلم والجبروت، بل عملية توبيخ لمستوى الضعف والخور الذي وصلت إليه الإنسانية النبيلة التي أصبحت تتحكم في رقاها جمالات من البشر من زاوية مقابلة.

إن مثل هذا النموذج الذي حسد وضعا اجتماعيا وسياسيا (فساد الحكم)، طبع تاريخ تلك الحقبة، لن يكون مجرد ظاهرة عابرة تنتهي بزوال الفترة، بل هي قابلة للتجدد والبعث على مدى تاريخ سيُعيد نفسه مع ذهاب الأشخاص، لأن دلالة الفساد والصلاح تبقى بعد انتهاء القائم بها، وصالحة لأن تتكرر في مواقف وتفسيرات حديدة (5).

<sup>(5)</sup> على عشري زايد، استدعاء الشخصيات التراثية في شعرنا العربي المعاصر، المنشأة الشعبية للنشر، دط، دت، ص120



<sup>(1)</sup> طارق سعد شلبي، من جماليات التلقي للشعر الإسلامي، المرجع السابق، ص15

<sup>(2)</sup> ينظر: عز الدين إسماعيل، التفسير النفسي للأدب، دار العودة، بيروت، د ت، ص96

<sup>(3)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الأدبية، المرجع السابق، ص33

<sup>(4)</sup> الديوان، ص218

توظيف الشاعر للتاريخ يكسب تراثه طاقة جديدة، قابلة للتأويل عند إعادة كتابتها من جديد، فتأخذ حمولة جديدة، لكنه لا يحيط بكل ما شهده أو حفظه، بل يحتفظ بالتجارب ذات القيمة "لأن الشاعر يراها فياضة بالدلالة التي يحاول أن يقدمها للوعى $^{(1)}$ .

لجأ البوصيري إلى التراث الديني, متوسلا برموزه (الصحابة)، يوظفها في شعره توظيفا، عبَّر من خلاله عن هموم أمته، فحدد ملامحها وتجلياتها، وبرهن من خلال ذلك كلِّه على مدى ثراء هذا التراث, وقدرته على العطاء الدَّائم المتجدِّد، إذا ما اتخَّذَ الشاعر أسبابه, وضربَ بجذوره في تربته الخصيبة.

يقول البوصيري<sup>(2)</sup>: [الوافر]

إِذَا أُمَــناؤُنَا قَبلُــوا الهَدَايَا وَصَارُوا يَتْجَرُونَ وَيَزْرَعُونَا فَلَمْ لاَ شَاطَرُوا فيمَا اسْتَفَادُوا كَمَا كَانَ الصَّحابَةُ يَفْعَلُونَا

فالاستعانة بالتراث لمعالجة قضايا الأمة مطلبُ الشاعر، لأنَّ العلاج بالقُدوة والأثر بضرب المثَل والاعتبار، مطلبٌ ووسيلةٌ للإقبال ومحاسبة النَّفس بالترغيب في السَّير على خُطَى السَّلَف.

زاوج البوصيري بين رمز -الصحابة- وعلى طريقه ذلك أنشأ الشاعر مجالا حيويا، يستمد منه القدرة على تجاوز الواقع البئيس، والابتعاد عن المألوف المرفوض.

يبدو البوصيري شاعرًا مولعًا منفتحًا على الشِّعر القديم الذي طفًا عَلَى مياه ذاكرته، وَغَالباً مَا يستيقظُ متسلِّلاً صوبَ ما تُنتجه قريحَته من صور، يقول<sup>(3)</sup>: [البسيط]

> وَائْذَنْ لسُحْب صَلاَة منكَ دائمةً عَلَى النَّبِيِّ بمُنْهَلِّ ومُنْسَجم مَا رَنَّحَتْ عَذَباتِ البَانِ رِيحُ صَبَا وَأَطْرَبَ العيسَ حَادي العيس بالنَّغَم

فها هو ينشئ من علاقة العربي بالبيئة معادلا كنائيا يخدم مديحه، فإذ يصور لنا الرحلة القاسية التي تعترض الحادي وما يتبعها من تعب وضنك، لا يسليه إلا الحداء الذي يطوي تلك الأمصار، يحيل هذا السلوك في حدمة ممدوحه الذي يسلو بذكره، كما تسلو القافلة بتهاديها وطربها.

كما يتناص الشاعر مع صورة مركزية أخرى تظهر معالم الأطلال وأثرهـــا في ذاكــرة الجماعـــة فيقو ل<sup>(4)</sup>: [البسيط]

> مَدْحُ النَّبِيِّ أَمانُ الخَائف الوَجل فامْدَحْهُ مَرْتَجلاً أَوْ غَيرَ مُرْتَجل وَلاَ تُشَبِّبْ بِأَوْطَانِ وَلاَ دِمَنِ وَلاَ تُعَرِّجْ عَلَى رَبْعِ وَلاَ طَللِ بِوَصْفه فَهْوَ خَيْرُ الوصْف وَالغَزَلِ

وَصِفْ جَمَالَ حَبيبِ اللهِ مُنْفَرِدًا



<sup>(1)</sup> مصطفى ناصف، الصورة الأدبية، المرجع السابق، 31

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 220

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 200-201

<sup>(4)</sup> نفسه، ص185

حيث شكّلت تلك الصورة بؤرة المعنى، وشكل المبدأ فيها عنصراً مهيمناً "إذ هو المحور الذي يتوالد ويتنامى، ويعيد إنتاج نفسه وهو الذي يحدد هوية القصيدة" (1)، فالشاعر ممتعض من صدى الأطلال الذي ينقل بتموجاته المتوالية حقيقةً مرة يريد نسيالها، وهي فراق الأحبة ورحيلهم، ليرسم غرض المدح، يراه وسيلة قربي من الممدوح، فلا يحتاج عناء الوقوف، وبفعل ما يتضمنه من عنصر الإحالة والمرجعية التي تنقلنا إلى العصر العباسي، حيث الشعوبية تضرب بأطنابها، تتداعى لنا معها صورة أبي نواس وهو يسسخر من التراث العربي، وبكل ما يمت للعرب بصلة، نراه يقول (2): [الرمل]

قُل لِمَن يَبكِي عَلَى رَسم دَرَسَ وَاقِفاً مَا ضَرَّ لَو ْ كَانَ جَلَسْ أُترُكِ الرَّبْعَ وَسَلْمَ يَ جَانِباً وَاصْطَبِحْ كَرْ حِيَّةً مِثلَ القَبَسْ

فالتَّناص أُثير في تركيبين اثنين حرَّك الذَّاكرة الواعية؛ فالأول قول البوصيري" مَرْتَجلاً أَوْ غيرَ مُرْتَجلِ" وما يقابلها عند أبي نواس "واقفاً ما ضَرَّ لَو كانَ جَلَس" والثاني قول البوصيري: ولا تُعَرِّجُ عَلَسى رَبْعٍ ولا طَلَل ويقابله قول أبي نواس الرَّك الرَبعَ وَسَلمى جانباً".

ويقارع الشَّاعر سلطات الجور، فنلمح بنية شعريَّة تناصيَّة ترسم صورة الرَّعيَّة المضطهدة من حيانـــة وسطوٍ ونهبٍ... وكان هُو فيهَا صاحبَ قضيّة؛ ينقل الوقائع بجزئياتها ويترصد رموز الفـــساد يقـــول<sup>(3)</sup>: [الوافر]

أَغَارَ عَلَى قُرَى فَاقُوسَ مِنْهُ بِجَوْرٍ يَمْنَعُ النَّوْمَ الجُفُونَا وَجَاسَ خلالها طُولاً وعَرْضاً وَغَادَرَ عَالياً منْها حزُونَا

فمن وحي هذه الصورة المكتَّفة "جاس خلالها" يعيد الشاعر كتابة النص القرآني ممتصا ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ أُولِيهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمُ عِبَادًا لَّنَا أَوْلِي بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلْالُ ٱلدِّيَارِ ۚ وَكَانَ وَعُدًا مَّفْعُولًا ﴾ (4).

فيشير إلى شراسة وخبث الموصوف الذي يمثل العصابة التي تبث عيونها في ربوع البلاد، وهو تعبير لطيف فيه إشارة لسرعة تحصيل المبتغى وهو السلب والنهب.

استثمر الشاعر البوصيري مصادر متعددة تعزيزا لصورته الشعرية، حيث تنوعت ثقافته وكثر اطلاعه على الأفكار السابقة والتاريخ الإسلامي، وكان الأثر الأكبر في نتاجه الشعري هـو كتـاب الله العزيـز، والكتب السماوية الأخرى بدرجة، كما جسد النص التراثي الشعري حضوره الواسع ضمن تناصاته بـل وظفه بطرائقه الخاصة التي ألقت بظلالها على كل موضوعات يعالجها، فالشاعر عليه أن "يسلم بما يربطـه بالماضي من علاقة حدلية وينطلق من حق الحاضر في فهم الماضي في ضوء همومه" (5).

<sup>(1)</sup> محمد مفتاح، دينامية النص، المركز الثقافي العربي، بيروت - الدار البيضاء، ط2، 1990، ص72.

<sup>(2)</sup> أبو نواس، الديوان، المرجع السابق، ص299

<sup>(3)</sup> الديوان، ص223

<sup>(4)</sup> سورة الإسراء: الآية 55

<sup>(5)</sup> نصر حامد أبو زيد، إشكاليات القراءة واليات التأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء – بيروت، ط7، 2005، ص228

الشاعر في تعامله مع النص القرآني كان حذرا لم تتجاوز تناصاته معه حدود الاجترار والامتــصاص لسُوره، يقول<sup>(1)</sup>: [الوافر]

وَمَا فِرْعَوْنُ فِيهَا غَيْر مُوسَى يَسُومُ الْمُسْلِمِينَ أَذًى وَهُونَا إِذَا أَلْقَى بِهَا مُوسَى عَصَاهُ تَلَقَّفَتِ الْقَوَافِلَ وَالسَّفِينَا

وظّف الشاعر هنا قصة سيدنا موسى في مواجهته بطش فرعون مع إحداث تغيير حذري في القصة، قال على: ﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ (2) حيث استخدم إطارها العام واستثمر في دوالها كلها محتصا لسياقها، فلم تبرح صورة العصا التي كانت تلقف البهتان والسحر حتى تحوَّلت إلى آكلة لحقوق الناس، وموسى وهو رمز القدوة تحول إلى جاسوس سهلت له العصا - المعجزة - نهب متاعهم، في إشارة إلى محنة بلاده في غياب الوازع الديني عن المسلمين، أليس هو من يقول (3): [الوافر]

وَكَيفَ يُلاَمُ فُسَّاقُ النَّصَارَى إِذَا خَانَت عُدُولُ الْسْلِمينَا

يتفاعل الشاعر مع طرفي التناص (النص السابق والنص الماثل) ولكي يصدق تأثيره فلا بدَّ من استناده على قاعدة من التجربة الحية التي تقوم بتحريك بواعث التناص والرغبة في قول الشعر.

فقد تناص الشاعر مع الشعر والتاريخ العربي وكان الحيز الأوسع للنص القرآني عبر قانوني الاجترار والامتصاص، والذي قلَّمَا يدخل في علاقة حوارية معه، وكان غرضه من تناصاته تلك تصوير الهوّة الواسعة بين ما يريده القرآن من المسلمين وبين واقع الأمة الإسلامية، فقد اتخذ الشاعر القرآن وسيلة حجاج للترغيب وأداة لتمرير مفاهيمه وأفكاره، وأراد أيضاً أن يضفي على شعره حيزا أوسع من القدسية.

بقدر ما كان في اختيار تناصاته حراً، كان مراعيا شأن المتلقي فتناول شخصيات ونصوصاً معروفة ومشهورة، لأن "معرفة الجمهور بشيفرات النص الخاضعة للتناص لهي بالغة الضرورة ليحقق التناص أثره المنشود" (4)، فعلى سبيل المثال (5): [البسيط]

قَالَت لِيَ النَّاسُ مَاذَا الْخُلْفُ قُلتُ هُمْ كَمَا تَحَالَفَ مُوسَى قَبْلُ وَالْخَضرُ

فيذكر أسماء شخصيتي "موسى والخَضِرُ " ثِقةً منه بثقافة المتلقي وإحاطته بتراثه. إشعارا بضرورة نبذ التفرق والتناحر بحيث لا يصنع الخلاف أسوارا بين الناس، فالتعالق قائم على التشبيه الرامي إلى وجود اختلاف لكن لا ضرر فيه إذ هو نابع من أولي التقوى لأنهم فطروا على الخير وأدب الخلاف فيهم قائم.

ويبقى التناص مع النص المقدس ذو حساسية في ظل حرص الشاعر على خلخلة الأطر النصوصية القديمة ومحو قداستها من مبدأ الانزياح والانحراف الدلالي، فهذا الأمر لا يمكن أن يصح مع القرآن؛ لأن



<sup>(1)</sup> الديوان، ص223

<sup>(2)</sup> سورة الشعراء: 45

<sup>(3)</sup> الديوان، ص218

<sup>(4)</sup> كاظم جهاد، أدونيس منتحلاً، المرجع السابق، ص43

<sup>(5)</sup> الديوان، ص94

دلالة اللفظ والسياق القرآني ليست محددة بإطار السورة والآية فقط، فالقرآن الكريم له فضاؤه المعرفي الواسع وأفقه التأويلي المتجدِّدُ الذي لا يمكن لفكر الشاعر المحدود أن يجاريه، فضلاً عن أن النص القرآني حمَّال أوجه.

تشكيل الصورة في تناصات البوصيري أسهم في تفرُّد صور أثارت مشاعره واستهدفت واقعه المأساوي، فاقترب بتلك الصور ليرسم وثيقة تاريخية قيِّمة، أرَّخت لفترة حساسة شهدها عصره، حيث الصورة نابضة ترسم صراعا وانفلاتا في القيم، تتدلى دركات حتى ليحس القارئ باليأس، وترتفع في المديح درجات تأسرُ المتلقي وتستبيه لما في طابع الشاعر الخاص وأسلوبه في الكتابة في هذا اللون من فنون.

ساهمت الصورة الفنية أو الصورة الأدبية في استكمال تناول النص الأدبي من زواياه جميعها، وهي بحاجة إلى البصيرة اللمّاحة القادرة على معايشته بصورة تضارع معايشة صاحبه إنْ لم تفُقُها، بحيث يحتم على الباحث في هذا الأمر تناول المنابع التي يستوحي منها الأديب صورَه الفنية.

مصادر الصور الأدبية تختلف من أديب لآخر؛ فقد نجد عند أديب اهتماماً بالحياة الإنسانية، وقد نجد عند آخر اهتماماً مبالغاً بالتراث بمشاربه المتنوعة، وقد نجد صنفاً ثالثا من الأدباء - وهو أكثرهم - يمزج بين هذه المصادر وغيرها للتعبير عن تجربته.

### 2-على مستوى اللغة:

يتفق الدارسون على أن التناص شيء لا مناص منه؛ إذ لا فكاك للإنسان من شروطه الزمانية والمكانية ومحتوياتهما ومن تاريخه الشخصي، فأساس إنتاج أي نص هو معرفة صاحبه للعالم، وهذه المعرفة هي ركيزة تأويل النص من قبل المتلقّى أيضا.

ومادام النص لا يمكن إيجاده من اللاشيء، فالتناص هو الذي يعزى إليه ربط العلاقة بين النص وبقية النصوص، لأن العلاقة بينهما لا نهائية؛ تبدأ بالأصوات وتنتهى بالدلالة.

جاء التناص يبحث عن الكيفية التي تتحرك بها النصوص في النص اللاحق، وليكون محصِّلة تستوعب العمليات الإنتاجية، فيتم التخلي عن كل ما يسيء للمبدع في شخصه من إدانته بالسرقة والانتحال والمناقضة.

تعتبر اللغة أهم وظيفة يُتلمَّس بها جَمالُ النص؛ حيث يستعمل المبدع كلمات ومفردات نصوص سابقة يوظفها في نصوصه فتنمِّيها وتُثريَها، إمّا بترسيخها والاعتراف بها؛ بإيضاحها وإبراز مدلولاتها أو . . عناقضتها ومعارضتها.

فالنص يظهر لنا في شكل لغة تتراءى في بنية ملفوظات، تُحقِّق وظيفة التواصل لنماذج قديمة يتكرر ورودها في النصوص اللاحقة، ووُجد - النص- للقراءة لأن صاحبه - المبدع- "ضنين بكتَابه أن يعرض



قبيحا أو مشوَّها أوناقِصًا... ويفكر في القراءة أكثر من تفكيره بنفسه، وبِسُمعَتِهِ قبل اسمه، وبأثره في القارئ..." (1).

توافرت للبوصيري خبرة بالحياة وما يركن فيها من خبرات الآخرين، كما أنتجت له فنون الكتابة وأساليبها اللغة التي أُوتيَها من عمق التجربة الخاصة، وتأثره بالتراث الإسلامي خصوصا والعربي بوجه عام.

فمنذ التماس الأول مع الديوان وتهاديه بين يدي القارئ الواعي، وإلى آخر نص، يلمس توظيف اللغة التراثية، ومتطلبات النص الحاضر في استقطاب مفرداته من مساحات بعيدة في التكوين اللغوي الثقافي والمعرفي الممتد عبر عصور، وحتى لا أجزم في التعامل مع البوصيري، فقد تشرب لغة القرآن وأشعار العرب، إلى درجة لا تكاد تخلو قصيدة له من تأثر أو تضمين، فمعظم الألفاظ من التراث العربي القديم، دينيا ولغويا، وشعريا.

حيث نجد تناصًّا لغويًّا موغلا في التراث، من خلال المفردات الآتية (على سبيل المثال لكثرتها)، فكلمة: مريم، تترى، الدُّسر، جاءت على الترتيب في تناص مع القرآن الكريم في عدة مواضع:

من قول البوصيري<sup>(2)</sup>: [الخفيف]

وَأَتَتْ قَوْمَها بِأَفضَلَ مُمَّا حَمَلَتْ قبلُ مريمُ العذراءُ

يتناص مع قول الله : ﴿ فَأَتَتْ بِهِ عَوْمَهَا تَحْمِلُهُ وَ قَالُواْ يَكُمْرِيَهُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْءًا فَرِيًّا ﴾ (3)

فهو يستحضر قصة مريم عليها السلام، ويدمج قصة مولد الرسول في لغتها، ويسيِّر مفردات القرآن في ذات النسق الشعري، لكنَّ الموقف يختلف؛ فالإتيان يحمل معنى البشارة في النص الحاضر، ومعنى الخوف والتَّرقب في النّص الغائب، لكنّ القارئ يقف بينهما مستشعرًا إرهاصات مولد نَبيَّين، ويحيي ثقافته الإسلامية العميقة والمتجذرة في ذاكرته الشعرية الأولى، والتي أسعفته في تحريك مشاعره تجاه رسل الله.

ومن قوله<sup>(4)</sup>: [الخفيف]

صَلَوَاتُ اللَّهِ تَتْرَى عَلَيهِ وَعليهِمْ طَيِّباتٌ عِذَابَا

يتناص مع قولِهِ عِنْ ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتُرَا كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولُهَا كَذَّبُوهُ ... ﴿ (5)

حيث شكَّلت لفظة "تترى" المتناصَّة بوعي من الشَّاعر مع الموروث اللَّغوي الذي شكَّل الأساس الأول للمكوِّن المعرفيِّ والثقافيِّ له، فهي وإن دلت على التواتر والتتابع مع تراخي، فقد حاول الشاعر أن يختط لنفسه موغلا بقصد بمفردة يرجع نحو ماضي لغته ومفرداتها وألفاظها، والذي شكَّل رصيده الثقافي الأول، فنجح في توظيف التراث اللغوي في نصه بشكل يزيد بهاء النص ويميز حضوره.



<sup>(1)</sup> سلام حياط، صناعة الكتابة وأسرار اللغة، شركة رياض الريس للكتب والنشر، ط1، حانفي1999، ص26

<sup>(2)</sup> الديوان، ص33

<sup>(3)</sup> سورة مريم: الآية 27

<sup>(4)</sup> الديوان، ص34

<sup>(5)</sup> سورة المؤمنون: الآية 44

ومن قوله<sup>(1)</sup>: [البسيط]

وَمَعْشَرٌ سُمِّرُوا فَوْقَ الجياد وَقَدْ شَدَّتْ جُسُومَهُمُ الأَلْوَاحُ وَالدُّسُرُ

يتناص مع قوله على: ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلَوْبِحِ وَدُسُرٍ ﴾ ينقل لنا الملمح الكنائي عن سفينة سيدنا نوح التي صنعها بإحكام فشدت أركانها، يمتص ذلك الوصف، وينقل تلك الصورة لتنسحب على الجند الذين نكل بهم وعذبوا، والجامع بينهما تعظيم صورة البطش، وإظهار السيطرة وإحقاق الحق الذي قادهم إلى بر الأمان بزجر الغاصبين وردع المجرمين.

عنايَةٌ ضَلَّ كَيْدُ الْمُشْرِكِينَ هِمَا وَمَا مَكَايِدُهُ مِ إِلاَّ الأَضَالِيلُ إِذَّ يَنْظُرُونَ وَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَهُمَا كَأَنَّ أَبصارَهُمْ مِنْ زَيْغِهَا حُولُ

لقد سفّه الله أصنام المشركين وأنزلها مترلة العقلاء، فجعلها تنظر ولا تبصر، وأحدث الشاعر مغايرة في السياق ليعود على المشركين العقلاء، لأهم مثل الأصنام في جهلهم وبلادة تفكيرهم، فأعظم الشاعر كيفية حفظ الله لنبيه، واستثمر في البيت الثاني الآية الكريمة التي يقول فيها الله: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمُ إِلَى ٱلْمُدَى لَا يُسْمَعُوا أُوتَرَدُهُمُ مَن نُظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمُ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ فهل جاء هذا النناص اعتباطا ؟

إرادةُ الله لاَ رَادَّ لها، وَجُندُه لا تُحصَى عَددًا، فبرَّر الشّاعر هنا نفاذ قدرة الله ومشيئته، إنّه استثمار لإضفاء العظمة على سنة الله في حفظه أولياءه ورسله.

ويقول البوصيري <sup>(4)</sup>: [البسيط]

كُمْ عَادَ بَغْيٌ عَلَى قَوْمٍ عَلَيهِ بَغَوْا وَحَاقَ مَكْرٌ بِأَقْوَامٍ بِهِ مَكَرُوا

وهذا البيت يدنو من قوله على :" ﴿ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِّعُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ۚ ﴾ فالظلم مرتعه وحيم، وقد كان النبي يتلقى أفانين من أذى المشركين، إلا ألهم سيموا العذاب الهون، بعد مكرهم المستمر من أحل نسف رسالته، إن الصورة تشربت عقاب الله الذي حق عليهم، وبيَّنت المدى الذي وصله الكفرة من إنكار رسالة الله، وتعديهم على رسوله.



<sup>91</sup>) الديوان، ص

<sup>(2)</sup> سورة القمر: الآية 13

<sup>(3)</sup> الديوان، ص177

<sup>(4)</sup> الديوان، ص90

<sup>(5)</sup> سورة فاطر: الآية 43

وعلى مستوى آخر، يتجلى التناص مجسدا الطابع الانفعالي، مما جعل النص يستدعي جماليات اللغة الشعرية التي استخدمها الشاعر، ففي مقام وصف جند الرسول الله أحسن اختيار اللفظ المناسب للمقام، يقول (1): [البسيط]

كَأَنَّمَا الدِّينُ ضَيْفُ حَلَّ سَاحَتَهُمْ بِكُلِّ قَرْمٍ إِلَى لَحْمِ العِدَا قَرِمِ كَأَنَّمَا الدِّينُ ضَيْفُ حَلَّ سَاجِحَةٍ يَرْمِي بِمَوجٍ مِنَ الأبطالِ مُلْتَطِمِ يَجُرُّ بَحْرَ حَمِيسٍ فَوْقَ سَابِحَةٍ يَرْمِي بِمَوجٍ مِنَ الأبطالِ مُلْتَطِمِ مِنْ كُلِّ مُنْتَدَبٍ لللهِ مُحْتَسِبٍ يَسْطُو بِمُسْتَأْصِلٍ لِلْكُفْرِ مُصْطَلِمِ

فالكلمات الجزلة المستخدمة (يجر، خميس، موج، ملتطم، مصطلم) وذات رنين حاص يناسب مقام الجهر والشدة في الحرب، حيث تشيع الحركة والصَّلصلة والهياج.

وبغية استكمال صورة المشهد والإحاطة به، لتحقيق أكبر قدر ممكن من التأثير؛ يذكر الشاعر معجزات النبي ألم يصوغها في كل مرة صياغة تختلف عن سابقتها ويخرجها في ثوب جديد يقول<sup>(2)</sup>: [البسيط]

ومَا حَوَى الغَارُ مِنْ خَيرٍ وَمِنْ كَرَمٍ وَكُلُّ طَرْفٍ مِنَ الكُّفَّارِ عنه عَمِي وَعَ الخَادِثة نفسها يصوغها في موضع آخر<sup>(3)</sup>: [البسيط] إِذْ يَنْظُرُونَ وَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَهُما كَأَنَّ أَبصارَهمْ مِنْ زَيْغِهَا حُولُ

تكرُّرُ المشهد الواحد لم يمكن عبثيا، بل لعرض فكرة ازدادت وضوحا في ذهنه، حيث كانت الصورة الأولى أقوى وأشد في النفس من الثانية، لأن استغراق العمى أطراف العين أكثر دلالة على تمكن الضلال منهم وتحقق الرعاية الإلهية لغيرهم.

كما يشعرنا البوصيري بامتلاكه رصيدا لغويا زاخرا، يكشف عن ذاكرة قرائية ثرَّة، لمسنا تَشبُّعه بقواعد العلوم المختلفة، كعلم النحو فنجده يقول<sup>(4)</sup>: [البسيط]

خَفَضْتَ كُلَّ مَقَامِ بِالإِضافَةِ إِذْ نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ الْمُفْرَدِ العَلَمِ

ففي سياق مدحه النبي، يذكر مقامه الرفيع الذي خفض بسببه مراتب سواه، لأنه نودي نداء رفيعا حال اختصاصه بالنداء مثل العلم المفرد المرفوع، هذا النوع من الممارسة يسمى في البديع بــ"التوجيه"؛ وهو عبارة أن يؤلف المتكلم مفردات لعض كلامه أو جمله ويوجهها إلى أسماء متلائمة من قواعد العلوم أو أسماء الأعلام (5)، يستثير بهذه الصورة الذاكرة اللغوية للمتلقي ليقبل على معاني النحو وما تستشرفه من إيحاءات،

<sup>(1)</sup> الديوان، ص198

<sup>(2)</sup> نفسه، ص195

<sup>(3)</sup> نفسه، ص178

<sup>(4)</sup> نفسه، ص197

<sup>(5)</sup> على صدر الدين بن معصوم المدني، أنوار الربيع في ألوان البديع، تح: شاكر هادي شكر، ط1، ج3، 1968، ص144

ومن علم العروض قوله (1): [الخفيف] وَدَهَتْ أَوْجُهاً بِهَا وبُيوتاً مُلُّ مِنهَا الإكفَاءُ وَالإقواءُ

فقد ضمَّن من عيوب القافية المتمثلة في الإكفاء والإقواء، وهذا التناص يحيل الذاكرة على مرجع العروض، كما يشعرنا البيت الشعري بإحاطة الشاعر بهذا العلم.

من اليقين الذي لا مراء فيه، أن أهمية التناص تبدو في تشكيل الصورة وتضامنها معه- التناص- في بناء القصيدة بشكل مميز وواضح، إلا أن هذا الدور يبقى أبتر مع غياب أداة مؤثرة أخرى هي الصوت والإيقاع.

# 3 -على مستوى الصُّوت والإِيقاع:

إذا كانت العاطفة السائدة في العمل الأدبي أهم ما في الصورة الشعرية، فإن الجانب الموسيقي فيها عنصرا أكثر أهمية في تكوين تلك الصورة، إذ يشد السمع ويبعثه على الاستمتاع بها، وكلاً منهما يسهم في تذوق الصورة وينقلان تأثيرها وروعتها وسحرها وجمالها .

للموسيقي أثرها على اعتبارها أبرز العناصر المائزة للشعر عن غيره من الفنون الأدبية الأحرى، وتتجلى عبر سلسلة الإيقاعات العروضية واللفظية وغيرها<sup>(2)</sup>.

تنبّه النقاد العرب القدامي لأهمية الوزن، فعده الجاحظ من فضائل كلام العرب<sup>(3)</sup>، وجعله قدامه بن جعفر شرطاً أولياً في تعريفه الشعر؛ "قولٌ موزونٌ مقفّى يدلّ على معنَى"<sup>(4)</sup>، وهو ميزة بين المنظوم والمنثور عند ابن طباطبا العلوي<sup>(5)</sup>، وعدّه حازم القرطاجي من جملة جواهر الشعر ومما يتقوم به، ويُعَدّ من جملة جوهره <sup>(6)</sup>، كما أنه علامة من علامات شعرية النص في نظر الفلاسفة (ابن سينا وابن رشد)، واقتفى أثرهم بعض النقاد العرب المحدثين. وإن وُجد من يرى فرقا بين الوزن والإيقاع فالوزن "مجموع التفعيلات التي تؤلف بيتاً شعرياً أي أنه بنية مجردة، أما الإيقاع فهو وحدة نغمية تتكرر على نحو مخصوص في الشعر أو في الكلام" <sup>(7)</sup>وربما تعلق الأمر بين كلى وهو الإيقاع وجزئى وهو الوزن والقافية.

فطبيعة العمل وانفعالات المنشئ تنتجان علاقة متولدة من شعرية النص وموسيقاه، ليسهم المتلقي في الأخير بتوجهاته بصنع مناطق للاستجابة مع النص، فالصورة والإيقاع الشعريين يكمل أحدهما الآخر في عملية صنع الأثر الذي يكون المعنى جزءاً منه.

<sup>(7)</sup> رحمن غركان، مقومات عمود الشعر الأسلوبية في النظرية والتطبيق، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2004، ص 166-167



<sup>(1)</sup> الديوان، ص18

<sup>(2)</sup> محمد فتوح، تحليل النص الشعري، النادي الأدبي الثقافي، حدة، ط1، 1999، ص96

<sup>(3)</sup> الجاحظ، الحيوان، تر : عبد السلام محمد هارون، المجمع العلمي العربي الإسلامي- بيروت، ج1، ط3، 1969، ص96

<sup>(4)</sup> قدامه بن جعفر، نقد الشعر، تح: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت، ص15

<sup>(5)</sup> ابن طباطبا، عيار الشعر، المرجع السابق، ص5، وابن فارس، الصاحبي، تح: أحمد صقر، مكتبة ومطبعة دار إحياء الكتب العربية، د.ت، ص

<sup>(6)</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، المرجع السابق، ص263

لتجربة الشاعر وإحساسه ومرجعيته الثقافية دور كبير في بناء واختيار موسيقى شعره مثلما كان لها الدور في اختياره لصوره الشعرية وهذه من أهم نقاط الالتقاء بين الإيقاع والصورة؛ فالشاعر وهو يجوس متاهات لاوعيه "يصبح حين تعتريه لجج الحالة الشعرية مشحون الذهن بالموسيقى، غائصاً في أعماق عدم الوعي بحيث تندمج اللغة في عقله غير الواعي فترفع إلى سطحه عشرات الكلمات المطموسة الأصداء مما رقد قروناً في الذهن الجماعي للأمة" (1).

شكَّل الإيقاع عند البوصيري مفتاحاً لدهاليز وعيه، استعاد بها ما اكتر في ذاكرته من نغمات موسيقية تلقاها عبر مسيرته الثقافية، فاستوعب نصه إيقاعات أخرى تسللت إليه عبر علاقات تناصية إيقاعية مع نصوص أخرى، وتعدى إلى المتلقي الذي يعيش هو الآخر أجواءً من التداعي والتأمل، فتح أمامه أفقا من اللذة والنشوة، حدَّدت معالم الإثارة القديمة الجديدة في آن معا، فهي قديمة لأن المتلقي اعتادها وعرف مواطن الإثارة والجمال فيها، وجديدة بفعل علاقاتما الحاضرة مع الكلمات، منحت للشعر مساحة للتأثير أكثر مما هي عليه في النشر<sup>(2)</sup>.

تسلَّلت مظاهر إيقاعية من فنون شتى إلى قصائد البوصيري فتداخلت معها، وشكلت سياقها العام، تمثلت في المعارضات والنقائض، إذ تشاكلت القصائد المعارضة والمعارضة من حيث البنية الإيقاعية الخارجية (الوزن والروي) والبنية الداخلية في ظاهرة تكرار بعض ألفاظ الشاعر المعارض وتراكيبه وحرس ألفاظه.

وفي ضوء ما ذكر سنعرج على تناصات الشاعر الإيقاعية من خلال هذين الجانبين مع استبيان كيفية توظيفه موسيقاه التي اعتمدها في إثراء مخزونه الشعري.

### 1-التناص الإيقاعي:

وظَف الشاعر رؤيته الإيقاعية في نصوصِه مستفيدًا من التَّشكِيلاَت العَروضِيّة، فكما يتناصّ المبدعُ مع نصوص أُخرَى فهْو يعيش عوالمَ إيقاعيةً لتلك النّصوص أيضا، ومُكره على التناصُ معَهَا.

فقد تهيمنُ على خيال الشَّاعر رُؤية معيَّنة، تجعله مسكُونًا بجوِّ إيقاعيٍّ معيَّن لفترة محدَّدة، قَد تطُول أو تقصر تبعًا لظرُوفه وتجارِبه، أو تبَعًا لسيادة تقنيات شعرية في ميدان التأليف الشعري في عصره، من هذا المنطلق سنسعى لاكتشاف المهيمنات التناصية في الموسيقى الخارجية والداخلية للبوصيري وأثرها في تعزيز الجانب الدلالي في نصوصه، من خلال مظاهرها المتجلية في شعره.

ساهم الإيقاع في تحقيق درجة الشعرية من خلال الجناسات والوحدات التركيبية والصوتية والتكرار فقد ضم الديوان أكاليل متنوعة من الإيقاعات بتموجاتها التي تنساب مع النصوص الغائبة ظهرت جلية راسية على سطوح الأبيات.

<sup>(2)</sup> عبد الكريم راضي جعفر، نظرية الشعر عند نازك الملائكة، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 2000، ص137



<sup>10</sup>نازك الملائكة، سايكولوجية الشعر ومقالات أخرى، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد،، د ت، ص (1)

### أ-الإِيقاع الخارجي:

لم يخرج البوصيري على سنة الشعراء القدامى الذين تنوع إنتاجهم بين بحور صافية ومتنوعة، ركز البوصيري على بحور معينة تقدم فيها بحر الكامل النصيب الأكبر، ويردفه البسيط ثم الخفيف والطويل بنسب متساوية، فقد شكَّل استخدامه بحر الكامل ما يقارب نسبة 23 % من نتاجه الشعري، بينما كانت نسبة "البسيط" 20 %، وتساوى "الخفيف" و"الطويل" بنسبة 13 %، أما "الرَّمَل" فقل استخدامه، كما كان الحال في الشعر العربي القديم. حيث يحتل "البسيط" المرتبة الثانية بعد "الكامل" و"الطويل" الذي يمثل ثلث الشعر العربي، وكان القدماء يؤثرونه على غيره ويتخذونه ميزاناً لأشعارهم، ولا سيما في الأغراض الجدية الجليلة الشأن، بحور موفورة الحظ، كثر النظم منها، وتألفها آذان الناس في بيئة اللغة العربية، والبوصيري لم يكن بدعا منهم.

يعتمد الوزن والقافية بصورة رئيسة ويسمى أيضا بموسيقى الإطار، ولمّا كان للوزن دلالات وجدانية وقيماً عاطفية، بصرف النظر عن كونه فاصلا بين الشعر وغيره، لزم لأجل ذلك معرفة كيفية توظيف الشاعر لرؤيته الإيقاعية في نصوصه وكيف استفاد من التشكيلات العروضية.

إن الوزن الشعري في عملية بناء النص يخضع لما تخضع له عناصر النص الأخرى أثناء عملية الإنتاج، فكما يتناص المنشئ مع نصوص أخرى، فهو يعيش العوالم الإيقاعية لتلك النصوص أيضا، ولا بدّ من أن يتناص معها وبذلك تنتفي فرضية الربط بين الحركة الإيقاعية للأوزان الشعرية وبين معان أو موضوعات مخصوصة.

وتبعاً لظروف وتجارب الشاعر أو لتقنيات شعرية سائدة في عصره، قد تهيمن على خياله رؤية معينة تجعله مرتبطا بجو إيقاعي في هذا الصدد سنسعى لاكتشاف المهيمنات التناصية في موسيقى شعر البوصيري الخارجية وأثرها في تعزيز الجانب الدلالي في نصوصه، من خلال مظاهرها المتجلية في شعره.

تناصَّ البوصيري موسيقيا مع نفسه ومع تراث سابقيه؛ وقع هذا التناص على مستوى الروي والوزن عموما (القالب الذي تنسج فيه المعاني)، ولما تقاربت الأوزان انساقت الكلمات المشابحة وبخاصة حرف الروي، فلا نكاد نصادف في الديوان قصيدة لها وزن وقافية إلا ووجدنا نفسا شعريا متراكبا مع القصائد السابقة والتي تعضد عملية التناص الموسيقي.

نقرأ قول البوصيري: (1): [الكامل]

مُتَمَكِّنُ الْأَحَـلاَقِ إِلاَّ أَنَّهُ فِي الْحُكمِ يَرْضَى لِلإِلَهِ وَيَغْضَبُ

فبمجرد قراءة البيت تستدعي قافيته وموضوع القصيدة قول الكميت بن زيد: (2): [الطويل] بَنِي هَاشِمٍ رَهْطِ النَّبِيِّ فَإِنَّنِي بِهِمْ ولَهُم أَرضَى مِرَاراً وَأَغضَبُ

<sup>(2)</sup> الكميت بن زيد، الديوان، تح محمد نبيل طريفي، دار صادر، بيروت- ط1، 2000، ص512



<sup>(1)</sup> الديوان، ص43

فالبيتان اختلفا في بحر القصيدة (الكامل والطويل) وتشابها في الروي (يغضبو - أغضبو) وتماثلا في الغرض الواحد وهو المدح.

ومن مثله يقول البوصيري في بيت آخر: (1): [البسيط]

يَا لاَئِمِي فِي الْهُوَى العُذْرِيِّ مَعْذِرَةً مِنِّي إِلَيْكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ

نحد صداها في قول ابن الفارض<sup>(2)</sup>: [البسيط]

يَا لاَئِمًا لاَمَني فِي حُبِّهِمْ سَفَهًا كُفَّ الملاَمَ فَلُو أَحْبَبْتَ لَمْ تُلُمِ

إن كلمة المطلع (يا لائِمِي) والقافية (لَمْ تَلُمِي) في البيتين؛ استدعتْ تناصّاً، ومعه حمولة أفكار تبدو متناسقة والمقام؛ وهو دفع الملامة في حبُّ المرغوب.

كما تناصَّ البوصيري مع القالب الذي درجت العرب على النظم فيه، وناسب موضوعاتها التي تتطلب ثراء لغويا ودفقا شعوريا ممزوجا بالوصف، ومــثلا لذلك المديح النبوي الذي غلب على الديوان، فــهو" ليس من الموضوعات التي تنفعل لها النفوس، وتضطرب لها القلوب، وأحدر به أن يكون في قصائد طويلة وبحور كثيرة المقاطع، كالطويل والبسيط والكامل، ومثل هذا يمكن أن يقال في الوصف بوجه عام "(3).

لقد خضع شعر البوصيري حُلّه لهذه القاعدة، وبالخصوص ما تعلق بالبردة و"اللامية" التي عارض فيها كعب بن زهير، يقول البوصيري<sup>(4)</sup>: [البسيط]

إِلَى مَتَى أَنْتَ بِاللَّذَّاتِ مَشْغُولُ وَأَنتَ عَن كُلِّ مَا قَدَّمْتَ مَسْؤُولُ

فاتسق بحر القصيدتين وهو البسيط، والقافية اللامية وحرف رويها المضموم (مَسؤُولُو- مَكْبُولُـو)، والغاية إظهار البراعة والقدرة على فن القول، كما تساوق الموضوع العام وهو مدح النبي يقول كعب بن زهير<sup>(5)</sup>: [البسيط]

بَانَت سُعادُ فَقَلبي اليَوْمَ مَتبُولُ مُتَيَّمٌ إِثْرَهَا لَم يُجزَ مَكبولُ

وإذا أنعمنا النظر في البحور الشعرية التي نسج الشاعر قصائده عليها، سنجدها تستجيب لقصائد سابقة انحذب إليها في الإيقاع وغايرها في الغرض، وخير مثال بردته المشهورة ومطلعها (6): [البسيط] مَن تُذَكُّرِ جيرانِ بِذِي سَلَمِ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ



<sup>(1)</sup> الديوان، ص191

<sup>129</sup>ن الفارض، الديوان، دار صادر، د ط، 1962، ص (2)

<sup>(3)</sup> إبراهيم أنيس، موسيقي الشعر، دار القلم، ط 4، بيروت 1972، ص196

<sup>(4)</sup> الديوان، ص172

<sup>(5)</sup> كعب بن زهير، الديوان، المرجع السابق، ص26

<sup>(6)</sup> الديوان، ص190

والتي عارض فيها أبا تمام، مخالفا الغرض والمضمون ومستوحيا نبرتها الموسيقية، وقافيتها، وحركة رويها، وإطارها العام دون غرضها، وتناص إيقاعيا معه.

يقول أبو تمام مادحا مالك بن طوق تغلب (1): [البسيط]

سَلِّم عَلَى الرَّبع مِن سَلمي بِذي سَلَمٍ عَلَيهِ وَشَمٌّ مِنَ الأَيّامِ وَالقِدَمِ

فالقصيدتان من "بحر البسيط" الذي يستوعب المعاني الكثيرة، فكلاهما رويهما الميم المكسورة (تنبدَمي - وَلْقَدَمِي)، وإن اختلفا في موقفها من الطلل، فقد تناسب موضوع القصيدة والذي حملًل فيضا من المديح وتعداد خصال وصفات الممدوح.

وفي قوله أيضاً<sup>(2)</sup>: [البسيط]

يَصُدُّ عَنكَ إِذَا استَغْنَى بِجَانِيهِ وَلا يَزُورُكَ إِلاَّ حِينَ يَفْتَقِرُ

ينقل غرض المدح الذي نظمه الفرزدق في زين العابدين على بن الحسين، إلى غرض الهجاء محافظا على أسلوب الحصر، فقد حَسُنَ في ذوق الفرزدق مدح زين العابدين علي بن الحسين بقوله:

يُغضي حَياءً ويُغضَى مِن مَهابَتِهِ فَمَا يُكَلَّمُ إِلاَّ حِينَ يَيْتَسِمُ

أَنْ يُكَرِّر استعمال الفعل" يُغضي- يُغضَى" اللذين تعلق أولهما بحياء الممدوح وتعلق الثاني بهيبة الناس من حوله وهذا من بديع وصف الممدوح الذي يتطلب الإطناب كملمح جمالي.

### ب-الإبقاع الداخلي:

هو نمط موسيقي يتغير تبعاً لتغير لحالات الشاعر ومواقفه وانفعالاته، ولإحساسه بالحروف والكلمات والعبارات إحساسا خاصاً، بحيث تأتي متسقة ومتجاوبة داخل النص.

يؤدي الإيقاع الداحلي دوراً لافتا في البنية الموسيقية للقصيدة، فالتقييد المفروض على الشاعر في البنية الخارجية انفك عنه بفعل ما تتيحه الحرية المتوفرة في هذه البنية الداخلية للإيقاع، والمتشكلة عبر وسائل عديدة منها: التركيب اللغوي، والتكرار، والتوزيع والتقسيم على مستوى حسم القصيدة، والتوقيع على حرس بعض الألفاظ المعجمية والموازاة بين حروفها (3)، فالقصيدة تركز إيقاعها الداخلي على حركة هذه المكونات ونموها وتمازجها مع نسيج العلاقات القائم بينها، والتي لا تخلو من القيمة الجمالية الصادرة عن الحركة الموسيقية الباطنية، التي تخلقها البنية الصوتية للألفاظ عبر تآلفها، "فعلاقة الجرس بحقيقة الجمال لا تتركز في حسن الصوت بقدر ما يثيره هذا الصوت من انفعال ذاتي للإنسان، لأن أثر الملفوظ لا يتحدد في إثارة حاسة السمع فحسب، وإنما فيما يثيره الجوانب الروحية الكامنة في ذات الإنسان أيضا" (4)

<sup>(4)</sup> ماهر مهدي هلال، حرس الألفاظ، وزارة الثقافة والإعلام، دار الرشيد للنشر، بغداد، 1980، ص310



<sup>(1)</sup> أبو تمام، الديوان، المرجع السابق، ج3، ط4، ص137

<sup>(2)</sup> الديوان، ص93

<sup>(3)</sup> يمنى العيد، معرفة النص، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط3، 1985 ص 100

كما لا يقتصر أثر الإيقاع الداحلي في البيت الواحد بل يتعداه ليشمل القصيدة بأسرها فيشكل نسيجا كلامياً مكوناً من التناغم الصوتي.

### 1- توظيف الحروف:

تكاثفت حروف معينة في مواضع محددة من الديوان كان لها وقعها النفسي على المتلقي فتفاعل معها، والذي تمثل في تكرار بعض الحروف، بحيث تشكل الكلمات التي تحتوي عليها شبكة دالة تنبني وفق علاقة إيحائية، فنرى في القصيدة "النونية" استئثار الشاعر البوصيري بحرف النون فيقول: (1) [الوافر]

> تُكلْتُ طُوَائِفَ المُسْتَحْدَمينَا فَلَمْ أَرَ فِيهِمُ رَجُلاً أَمينَا فَخُذْ أَخْبَارَهُمْ مَنِّي شفاهًا وَأَنْظِرْنِي لأُخْبِرِكَ اليَقينَا فَقَدْ عَاشَرْتُهُمْ وَلَبِثْتُ فيهمْ مَعَ التَّجْرِيبِ منْ عُمْري سنينَا و كَيفَ يُلاَمُ فُسَّاقُ النَّصارَى إذا حانَتْ عُدُولُ المُسلمينَا وَجُلُّ النَّاسِ خُوَّانٌ وَلكِنْ أُناسٌ مِنْهُمُ لاَ يَـسْتُرُونَا بأيِّ أَمَانَة وباًيِّ ضَابُط أَرُدٌ عَن الخيانَة فَاسَقينَا وَفيهَا عُصْبَةٌ لا خَيرَ فيهم عَلَى كُلِّ الوررَى يَتَعَصَّبُونا فَهَاكَ قَصِيدَةً فِي السِّرِّ مِنِّسِي حَوَتْ منْ كُلِّ وَاقعَة فُنُونَا

لقد استغل الشاعر موسيقي بعض حروف القافية (\_ينك) في البيت الأوَّل مثَلاً ليرسل لحنا خفيفا، فصوت النون أنفيٌّ يصدر أثناء البكاء من شدة المعاناة والحزن، كأنَّه أداة معبرة عن الغُصَّة التي يحملها الشاعر في حناجره، وكان صوت ألف الإطلاق الذي تلاهُ موحيًا عادةً بخروج التّفَس الموافق لإخراج المعاناة والحزن وتجديد حياته، أضف إلى ذلك سهولة نطق هذا الحرف.

عمل إيقاع الحروف ونغمها على إثارة النصوص السابقة لدى المتلقى، ففي القصيدة الميمية (البردة) [1] يكرر الشاعر استخدام حرف الميم 685 مرة $^{(2)}$ ، يقول في مطلعها  $^{(3)}$ :

> أَمْ هَبَّت الريحُ منْ تلْقاء كاظمة وَأَوْمَضَ البَرْقُ في الظَّلْماء منْ إضَم أَيَحْسَبُ الصَّبُّ أَنَّ الحُبَّ مُنْكتم مَا بَيْنَ مُنْسَجِم مِنْهُ ومُضْطَرِم مَحَّضْتَني النُّصْحَ لَكنْ لَسْتُ أَسْمَعُه إِنَّ الْمُحبِّ عَنْ العُلْقَال فِي صَلَّمَم منِّي إلَيكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَـمْ تَلُـم

> أُمِنْ تَذَكُّر حِيران بِذِي سَلَمِ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَة بدم يَا لاَئِمِي فِي الْهَـــوَى الْعُذْرِيِّ مَعْذِرَةً



<sup>(1)</sup> الديوان، ص218

<sup>(2)</sup> رابح بوحوش، البنية اللغوية لبردة البوصيري، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون – الجزائر–، 1993، ص59

<sup>(3)</sup> الديوان، ص190-191

فنلاحظ في النص تكراراً لحرف الميم في كل سطر تقريبا، وهو من الحروف كثيرة الوضوح في السَّمع، سهلة من حيث النطق<sup>(1)</sup>

كما تكرَّر "حرف الراء" ست مرات وذلك قوله: (2) [الطويل] حَوارُكَ مِنْ جُورِ الزَّمَانِ يُجِيرُ وَبِشْرُكَ لِلرَّاحِي نَدَاكَ بَـشِيرُ

فطبيعة الصوت في حرف الرّاء تعتمد على التّكرار والتوالي، وهذا ما أسبغ على القصيدة سماتِ التلاحق والتكرار والتواصل، وقد اقترن بالجيم فدل على حركة من مدّ الشّيءِ وسَحْبه: جوارُ، جُورِ، يُجيرُ، بِشْر، راجي، بَشِيرُ؛ والتي تتلاءم مع رغبة الشاعر في الحصول على الفضل والمكانة والرغبة في النصر والذي يتطلب حركة ونشاطا بالغين.

وفي تكرار حرف الجر "عن" ثلاث مرات دلائل توحي بالبعدية التي خطها الشاعر ليعبر عن قيمة الآيات البينة التي أوتيها الممدوح،

فإيقاع اللَّفظة ونغَم الحرف عملاً على إثارة الذكريات العميقة لدى المتلقي، فساعدا بذلك على النفاذ إلى ما وراء المستويات الواعية للتفكير والشعور، ومن ثمة الخوض إلى الطبقات البدائية الباقية في حياتنا النفسية.

### 2- توظيف الألفاظ؛

يتناص الشاعر مع بنية إيقاعية أخرى لها دور في بناء الإيقاع الداخلي لنصوصه، وهي تكرار لفظة قد تأتي في بدايات المقاطع، ففي معرض كشفه لممارسات المستخدمين، يكرر الشاعر أداة (كم) الخبرية، مع لفظة (هكذا) ثلاثا، فيقول<sup>(3)</sup> [البسيط]

كُمْ هَكَذَا سَرَقُوا كُمْ هَكَذَا ظَلَمُوا كُمْ هَكَذَا أَحَذُوا مَالَ السَّلاَطِينِ

تاركاً للرؤية الشعرية أن تتوالد، وتتسع لرؤية انتهاكات أصحاب الدواوين وهي تتعاظم وينتشر شررها بين الرعية.

وفي قوله: <sup>(4)</sup> [البسيط]

وسَلْ حُنَيْناً وسَلْ بَدْراً وَسَلْ أُحُداً فُصُولُ حَتْفٍ لَهُمْ أَدْهَى مِنَ الوَحَمِ

يكرِّر الشاعر فعل الأمر "سكُ" ثلاث مرات، ليشحن المتلقي بالرغبة في تغيير الحاضر برياح نصر نشرها غزوات رسمت تاريخ المسلمين، فهو يذكِّر بالبطولات ويفخر بالماضي المجيد.



<sup>(1)</sup> ينظر إبراهيم أنيس، موسيقي الشعر، المرجع السابق، ص 30 .

<sup>(2)</sup> الديوان، ص126

<sup>(3)</sup> نفسه، الديوان، ص217

<sup>(4)</sup> الديوان ص198

ونلمس نموذجا آخر للتكرار؛ يقول البوصيري (1): [البسيط]

مُحَمَّدٌ أَشْرَفُ الأَعْرَابِ والعَجَمِ مُحَمَّدٌ خَيْرٌ مَنْ يَمْشِي عَلَى قَدَمِ مُحَمَّدٌ بَاسِطُ المَعْرُوفَ جَامِعُهُ مُحَمَّدٌ صَاحِبُ الإِحْسانِ والكَرَمِ مُحَمَّدٌ بَاسِطُ المَعْرُوفَ جَامِعُهُ مُحَمَّدٌ صَادِقُ الأَقْوَالِ وَالكَلِمِ مُحَمَّدٌ تَاجُ رُسُلِ اللهِ قاطِبَةً مُحَمَّدٌ طيِّبُ الأَعْوَالِ وَالكَلِمِ مُحَمَّدٌ تَابِتُ المِيثَاقِ حَافِظُهُ مُحَمَّدٌ طيِّبُ الأَعْلاقِ وَالشِّيمِ مُحَمَّدٌ نَابِتُ المِيثَاقِ حَافِظُهُ مُحَمَّدٌ لَمْ يَزَلْ نُوراً مِنَ القِدَمِ مُحَمَّدٌ خَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلُّهِمِ مُحَمَّدٌ خَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلِّهِمِ مُحَمَّدٌ حَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلِّهِمِ مُحَمَّدٌ مُحْمَدٌ حَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلِّهِمِ مُحَمَّدٌ مُحْمَدٌ حَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلِّهِمِ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلِّهِمِ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَيْرُ رُسُلِ اللهِ كُلِّهِمِ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَقًا عَلَى عَلَمٍ مُحَمَّدٌ وَيُسُدِ وَقَا عَلَى عَلَمٍ مُصَّدً مُحْمَلٌ حَقًا عَلَى عَلَمٍ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَقًا عَلَى عَلَمٍ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَقًا عَلَى عَلَمٍ مُحَمَّدٌ وَيُسُدِ وَقُلْ اللهِ مُنْ مُصَرِّ اللهِ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَقًا عَلَى عَلَمٍ عَلَمْ فَا عَلَى عَلَمٍ مُحَمَّدٌ وَيُسُدِ وَقُلْ اللهِ اللهِ عَلَى عَلَمٍ اللهِ مُنْ مُحَمَّدٌ مُحْمَلٌ حَقًا عَلَى عَلَمٍ عَلَمْ مُعَلِقًا عَلَى عَلَمٍ مُحَمَّدٌ وَيُسُدِ وَقُلْ اللهِ عَلَى عَلَمْ وَاللهِ اللهِ عَلَى عَلَمُ اللهِ عَلَى عَلَمُ وَلَا عَلَى عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَى عَلَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

فكلمة "محمَّد" تواترت اثنتين وثلاثين مرة، وجاءت موزعة بين أوائل الصدور والأعجاز، ففي هذه القصيدة محاولة خلق حو إيقاعي بواسطة التكرار، إذ مثل أحد عناصر الإيقاع والنغم، يطرب به لذكر الممدوح، وفرضت الموسيقي نفسها في أذهان متلقيها بتكرار عناصر البناء<sup>(2)</sup>

هو حوُّ نغمي متفاعل مع موضوع المديح، فالشاعر انتقى اسم الممدوح يكرِّرُه، بحيث يشكل طيفًا يحيط به في كل مكان، فحاول بهذا التناص بسط مقصده وغرسه في نفس المتلقي، فلا يجد وسيلة أنجع من تعزيز نصه بنغمات إيقاعية تصور شدة تعلقه بممدوحه باستعذابه اسمه فَكَانَ حُضُورهُ قَويًّا في مُدوَّنته.

### 3- توظيف الذاكرة الإيقاعية :

يتعدى البوصيري الموسيقى الداخلية متناصا مع تشكيلات إيقاعية تراثية تسللت إليه من خال ذاكرته ومحفوظاتها، التي تماسَّت مع تراث شكل حدائق متنوعة، بالخصوص ما كان منها وليد المعاناة والهموم والتوسل الممزوج بالمديح، أخذها من دروب الحياة.

فقد اشتغل البوصيري بمكوِّن الإيقاع الشعري العربي، الذي حفر في ذاكرته واستـــشرف مـــضامينه وأسراره، فمنحه قوالبه وأساليبه فرسم على نهجها ونظم على مثالها، فتحسس إيقاعات الشعراء في شــعره وموسيقاهم التي تطفو وتختفي وتتناسَبُ لخِدمةِ الدَّلالة والسِّياقِ الذي يَرتَضِيهِ المبدعُ.

ففي قصيدته النونية بإيقاعها ونغمها، عمل على إثارة النصوص السابقة لدى المتلقي، فأذكرنا بنونية "عَمرُو بنُ كُلثوم" التي حفلت بجو مشابه لما يعانيه الشاعر من مآسي ومنغصات وأحزان، إذ بمجرد تلقي "خمور الأندرينا" في قول البوصيري: (3): [الوافر]

وَلَوْلا ذَاكَ مَا لَبِسُوا حَرِيراً وَلاَ شَرِبُوا خُمُورَ الأَنْدَرِينَا



<sup>(1)</sup> الديوان، ص227

<sup>(2)</sup> عبد الله الغذامي، الخطيئة والتكفير، المرجع السابق، ص24

<sup>(3)</sup> الديوان، ص218

حتى نلمس صدى في مطلع قصيدة عمرو ابن كلثوم التي يقول فيها(1): [الوافر] أَلاَ هُبِّي بصَحنك فَاصبَحينَا وَلاَ تُبقي خُمُورَ الأَندرينَا

شكَّلت (قصيدة البوصيري) صدىً واضحاً لقصيدة عمرو بن كلثوم، وعلى الرُّغم من توافقهما في الوزن والقافية، إلا أن الغرض منهما جاء مخالفا أو متباينا؛ فالأولى كانت في هجاء المستخدمين وكشف ممارساتهم السيئة، وفي الثانية غزل رقيق وتشبيب بالمحبوبة.

والشاعر وهو يتناص مع النص القرآبي لا يكتفي بحضور معانيه أو صوره أو أبعاده المعرفية والعقائدية الأخرى بل استعان بما تحتويه فواصله ليديم جو ذلك التفاعل مع القرآن، و لم يقتصر ذلك على القرآن، بل ضمَّن الشاعر ما احتفظت به ذاكرته الإيقاعية من أوزان وإيقاعات تراكمت فيها وبالتحديد موسيقى وإيقاعات السور القرآنية المكية القصيرة في اغلبها التي اتسمت بجرس موسيقي عال ميزها عن بقية سرور القران الكريم  $^{(2)}$ .

وربما وحد نوعاً من التوافق بين قوافيه التي انسجمت مع فواصل سور التي كانت مليئة بــشعارات الترغيب والتهديد والزَّحر وهْيَ مواعظُ وومضاتٌ لسيرَة الأنبياء؛ يستَلهمُ الْمضيُّ عَلَى نمجهـــم والاعتبـــار بقصَصهم، فَفي قصيدة له، يستخدمُ الشَّاعرُ تقنية القسم القرآني، ممثلا في حرف النون التي كثر ورُوده -حرف روي- في مواضعَ مختلفة مُستعيناً بإيقاع هذه الفاصلة من سُوَر عدَّة فيقول<sup>(3)</sup>: [الرَّمَلُ]

وَأَتاهُم بكتاب أُحْكمَت منْهُ آيَاتٌ لقوم يَعْقلُونَا (4)

أَغْلَقُوا بابَ الهُدَى منْ دُونهمْ بَعْدَمَا كَانُوا به يَسْتَفْتحُونَا (5)

شَهدَ الكُفَّارَ بالغيّيب لَهُ وأَتاهُمْ فَإِذَا هُمْ مُبْلسونَا (6)

يَغْضَ بُ المَوْتُ إِذَا مَا غَضِبُوا وَإِذَا مَا غَضبُوا هُمُ يَغْفرُونَا (7)

عَجَبِ أَنْ يَتَوَلَّى الصَّالحينَا (8)

أُوقَدُوهُ وَتَدولُوا مُدبرينَا (9)

أَنْ يَكيدُوهُ فَكَانُوا الأَحْسَرينَا (10

مَصْدَرُ الرَّحْمة للْخَلْق فَلاَ

وَنُبُورُ المصْطَهُ عَي إطهَاء مَا

وَخَليلُ الله هَمَّــتْ قَومُهُ

<sup>(10)</sup> سورة الصافات: الآية 98 ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِـ كَيْدًا فَجْعَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ۗ ١٠٠٠ ﴾ .



<sup>(1)</sup> عمرو بن كلثوم، الديوان، المرجع السابق، ص64

<sup>(2)</sup> سيد قطب، التصوير الفني في القران، مكتبة القران، د ت، ص19

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 210 -211 - 212

<sup>(4)</sup> سورة هود: الآية 01 ﴿ الَّرْكِنَاتُ أُعْلِمَتَ ءَايَنَانُهُۥثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞ ﴾ .

<sup>(5)</sup> سورة البقرة: الآية 89 ﴿ وَلَمَّا جَآءَ هُمْ كِنْكُ مِنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْمِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ .

<sup>(6)</sup> سورة الأنعام: الآية 44 ﴿...حَتَى ٓإِذَا فَرِحُواْ بِمَآ أُوتُوٓ ٱلْخَذَنَّهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُتْبلِسُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ .

<sup>(7)</sup> سورة الشورى: الآية 37 ﴿ وَالَّذِينَ يَعَنِبُونَ كَبَّيرَ ٱلْإِنْمِ وَٱلْفَوْحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَّ يَغْفِرُونَ ٣٠٠٠ .

<sup>(8)</sup> سورة الأعراف: الآية 196 ﴿ إِنَّ وَلِتِّي َاللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئَابِّ وَهُوَ يَتَوَلَّى ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ .

<sup>(9)</sup> سورة الأنبياء: الآية 57 ﴿ وَتَٱللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمْ بَعْدَأَنْ تُولُّواْ مُدْبِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ .

- ودُعُوا أَنْ تِلْكُمُ اللَّارُ لَكُمْ فَادْخُلُوهَا بِسَلامٍ آمِنِينَا (1)
- أَحْمَدَ الهادِي الَّهِ ذينا أُمَّتُه رَضِيَ الله لَهَا الإِسْلاَمَ دينا (2)
- قال لِلْكُفَّارِ إِذْ أَفْحَمَهُمْ بِالتَّحَدِّي مَا لَكُمْ لاَ تَنْطِقُونَا (3)

فالتناص الاقتباسي بيِّنٌ حليٌّ بين موسيقى قوافي أبيات القصيدة وموسيقى الفواصل الأولى من سور شتى، ولا شك في أن هذه الفواصل حققت للنص جانباً جمالياً لا يخطئه الذوق السليم، وتضفي عليه صوتية منتظمة (<sup>4)</sup>، فالشاعر يسعى إلى استثمار الإيقاع القرآني ليعكسه على نصه موحياً للقارئ بحسن تصرف في سياق الآيات وإشعاره بوجود أوزان من الشعر في آي القرآن الكريم.

إن البوصيري وهو أحد الشعراء المغمورين في عصرهم، كغيره من الشعراء، يعمد إلى التناص مع نصوص أحرى على اختلافها، ولم يكن ذلك من باب النقص فيه أو لنضوب في خياله أو ضحالة في لغته، فقد تمثلت لنا بردته كخير دليل على أصالة وفرادة في النظم واتساق المعنى مع المبنى، إنَّه يُطلِعُ قَارِئَهُ على تربته الثقافية وزاده المعرفي حتى يحرك بتراكمات نصه خيال المتلقي فينفتح النص وتتعدد أبواب مداخله، فيقبل القارئ وقد أوتي من النص ألوانا من التراث. بل يفعل ذلك لأغراض أحرى جمالية وثقافية، ندكر أبرزها:

## 1. تحفيز الذاكرة الشعرية واستنفارها:

تعد الذاكرة المخزون الهائل الذي يحمل ماضي الإنسان بكل أطيافه، كما أنها جزء مهم من العبقرية المبدعة، تمكن المبدع من المزج بين الإدراك المباشر، وزمن الماضي الذي يشكل له معادلا موضوعيا لما هوطاضر، وهي من الوسائل الفنية التي يضطلع بها التناص، حيث يعمد الشاعر إلى بعث تراثه الحضاري ؛ يستمد من النصوص المغمورة فكرته، ليعيد إحياءها؛ بإعادته كتابتها مما يتطلب منه إعادة النظر في طرائق القراءة، سواء تعلق الأمر بالنصوص القديمة أو الجديدة.

إن ثقافة المبدع تعد منبعا خصبا لنصه، تعمل على إثرائه وجعله خطابا منفتحا على مجالات واسعة وأفكار متنوعة، فتكون إلى جانب الموهبة عنصرا أساسا لكل تجربة، ذلك أن الفكر الإنساني يتطور عبر تجاربه الخاصة، وكذلك تجارب الناس الذين يقدمون له أبعادا أخرى لرؤية العالم والفن والكتابة

<sup>(4)</sup> ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، عالم الكتب- القاهرة، ط2، 2000، ص 195



<sup>(1)</sup> سورة الحجر: الآية 46 ﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَمٍ ءَامِنِينَ ۗ ﴾ .

<sup>(2)</sup> سورة المائدة: الآية 03 ﴿ أَ أَلْيُومَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ۚ ... ﴿ ﴾ .

<sup>(3)</sup> سورة الصافات: الآية 91-92 ﴿ فَرَاغَ إِلَى عَالِهَهُمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞ مَالَكُمْ لَا نَطِقُونَ ۞ ﴾ .

والبوصيري من حلال ما سبق، كان قد رجع إلى قضايا جوهرية عالجها الشعر العربي القديم فعمل على دحض ما لم بعد صالحا للممارسة وتعريته وإظهار سلبياته؛ كدأب الشاعر الجاهلي على البكاء على الأطلال.

## 2. بعث اللغة من مرقدها وتحريكما من جديد:

إن النصوص المهجورة والمطمورة حين يصطلي الشاعر بجذوة نارها، فيوظف بعضا من قبسها في نصوصه، يكون قد أحدث توثبا ونشاطا للمتلقي حين يعيد معايشة فكرة في نص سابق، كان قد وجدها راسية في النص الحاضر فيقبل عليه محاورا إياه باحثا عن علة تواجده هناك بالكيفية التي رضيها المبدع وساقها في فحوى حديثه.

وإذا كان الشاعر كـــ"صياد لا يتدخل إلا إذا نبهته رعشة حباله"، فإن القارئ أيضا بدوره لا يستثار إلا بفعل ما يحدثه المبدع من زعزعة اللغة وخلخلة أطرها، ونمثل لذلك بطريقة تعامله مــع نــص الآيــة الكريمة (1) التي سبق التفصيل فيها، في قوله (2): [البسيط]

الكَاتِبُونَ وَلَيْسُوا بالكِرَامِ فَمَا مِنْهُمْ عَلَى المالِ إِنْسانٌ بِمَأْمُونِ

حيث يمتص الشاعر مضمون الآية التي كانت في معرض تعظيم لخلق الملائكة، يحدث الشاعر حلحلة في تركيب الآية نافيا جزءا منها، ليتحول الخطاب نقمة على من هم يحترفون مهنة الكتابة الديوانية وساموا الرعية العذاب العون بمضم حقوقهم ففي مقام وصف الملائكة المقربين.

## 3. إظمار الاطلاع على موروث السابقين:

بعد أن أحطنا بديوان البوصيري في حدود ما أوتينا من وعي، ونظرا لشيوع التناص وعموميته إذ لم يقتصر على الشعر وحده كما كان الأمر مع السرقات الأدبية، فقد سرى طيفه حتى عمَّ كل جنس أدبي وغير أدبي (الثقافة - الحضارة -...) نجد البوصيري وهو يضمِّن ويقبس ويجتر أحايين، ويمتص أحيانا شعر سابقيه أو معاصريه، حتى لو لم يكونوا من الشهرة التي هو عليها في بردته، فبالإضافة إلى تأنقه في اللَّغة وتألُّقه في الشَّعر، لكنَّه في محافظتِه عَلَى نسيج غيره أو الكتابة عَلَى منواله، أشعر نا بحافظتِه القويَّة وحُسنِ اطلَّلاَعه وإحاطته بكتابات سابقيه، نُلاحظ قَولَه (3): [البسيط]

وَلاَ أَعَدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِرَى ضَيفِ أَلمَّ بِرَأْسِي غيرَ مُحْتَشِمِ أَخذ شطرا كَاملا من بيت شعر المتنبي الذي يقول (4): [البسيط] ضَيفٌ أَلمَّ بِرَأْسِي غَيرَ مُحْتَشِم وَالسَّيفُ أَحسَنُ فعلاً منهُ باللمَم

<sup>(4)</sup> أبو الطيب المتنبي، الديوان، المرجع السابق، ج4، ص34



<sup>(1)</sup> الديوان، ص 214

<sup>(2)</sup> قوله ﷺ: ﴿ كِرَامًا كَثِيبِينَ ﴾ سورة الانفطار: الآية 11

<sup>(3)</sup> الديوان، ص 191

لكن البوصيري بوعيه التام بتضمينه شعر المتنبي أوماً لنا باطلاعه على تراث شعر العصر العباسي وخاصة النَّوابِع من الشُّعَرَاءِ أَمثَالَ أَبِي تمَّام والمتنبِّي و...، لكنَّه غاير في معناه، فالبُوصيري ساقه في معرض محاسبة النَّفس؛ إذ الشَّيب عنده رسول يشعره بدنوِّ الأجل، في حينٍ عَهِدَ إِلَينَا المُتنبِّي إلى الفخرِ بالقُوَّة والتَّمكين وربَطه بالسيف، فَلاَ يهابُ الموتَ بَل يَألَفُهُ.

# 4. ربط الثقافة الأدبية الجديدة بالقديمة:

يكون القارئ الذي لم يكن قد ألَه بقسط من ثقافة سابقة عليه أوْ تَرَاءَت لَهُ وقَدْ قَدُم عليها العهد، فإذا هو يرى تباشيرها في نص جديد، وقد أُخَذَت سياقًا أعاد إليها الحياة والحيوية ونشأ عن ذلك شعور بوحدة الثقافة وامتدادها في الزمن ماضيا وحاضرًا، وخيرُ دليلٍ على ذلك مَا وَرَد مِن أَمثَالِ العَرَبِ في الجاهليَّة فِي قَولِهُ (2): [المديد] الجاهليَّة فِي قَولِهُ (2): [المديد] يومَ نالتُهُ بإفْك يَهودٌ مثلَما اسْتَنْبَحَ بَدْرٌ كلابا

بعث هذا البيت المثل العربي القديم من مرقده، وكان الجامع بينهما التَّرفع عن الدنايا والتحلي بالمروءة وقيم الأخلاق، فسَير المثَل سنَّة في التُّراثِ لا يخرج عنها الأَديبُ، لما تتميَّز بهِ من إِيجازِ ولطفِ كلاَمٍ.

# 5. الإعجاب على مستوى الشكل أو المضمون أو الموسيقى:

يستدعي وجود هذه الميزة عند الشاعر أن يمارس أسلوب المعجب به، مقتديا أم محتذيا وربما معارضا لاكتشاف الموهبة، فكثير هم الشعراء الذين وهبوا توفيقا في ديباحة شعرهم فصاروا محجة للشعراء، حيث ما انفكوا حتى شاركوه التركيب أو التقديم فينسج على ذلك المنوال بقصد أو دونه، فتمتزج سلطة التأثير فينساق المتلقي تحتها مبديا ولاءه، وما نشهده من أشعار معارضة لهو خير دليل على بروز هذا العنصر الذي مبدؤه من النظر الذي ذكره الجرجاني، ويقصد به الإعجاب. وربما كان التكرار الذي مارسه البوصيري في ملفوظ القرآن " قَابَ قَوْسَيّنِ " ثماني مرات (3)، مما يوحي بإعجابه بهذه التركيب، والتأثر لا يخلو منه أي شاعر، يتجاوز الكلمة إلى التركيب ومنه إلى الإيقاع، خاصة لما يتعلق الأمر بالشعر.

تحقّق بعض الأبيات حضورًا في الذاكرة الشعرية بسبب طاقتها التصويرية، أو بسبب نكتة بلاغية جعلت البيت الشعري يتداول على ألسنة الناس، وهذا يدفع الشعراء الآخرين لاقتفاء أثر تلك الأبيات، مركّزين على العنصر الذي حقَّق لها الذيوع وأعطاها الحضور، لأن القافية تأتي بأختها من شاعر آخر، فنجد مثلا صدى عمرو بن كلثوم في نونيته، مسموعا في نونية البوصيري القائل: (4) [الوافر]

فَخُذْ أَخْبَارَهُمْ مَنِّي شِفاهًا وَأَنْظِرْنِي لأُخْبِرُكَ اليَقينا



<sup>(1)</sup> الميداني، مجمع الأمثال، المرجع السابق، ج2، ص215

<sup>(2)</sup> الديوان، ص 33

<sup>(3)</sup> الديوان، صفحات (6-31-35-42-176-211)

<sup>(4)</sup> الديوان، ص 218

تبقى القيمة الجمالية هي الأصل في استعمال التناص غالبا، لأن من رضي تحلية كلامه بمكتوب أو ملفوظ غيره، لا يكون حينها إلا صاحب ذوق فنيًّ أو معترفا بقيمة فنيَّة ومكانة جماليَّة لهذا النص المقروء.

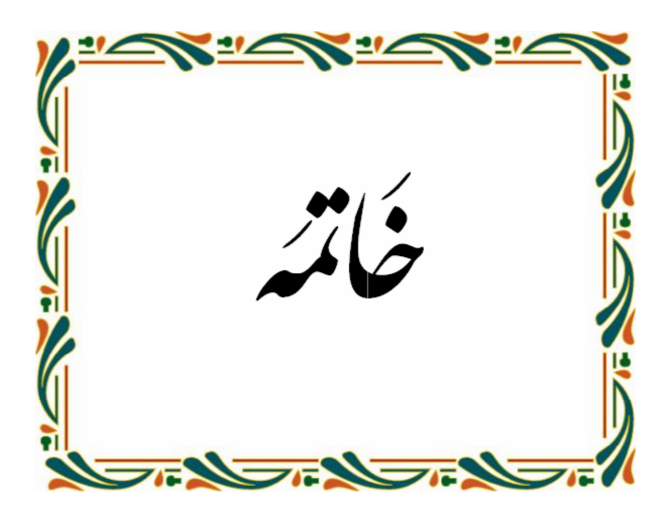
بحلّى التناص في ديوان البوصيري بشكل مكثّف، أحالنا إلى فضاءات متنوعة وعصور مختلفة، أثرت نصوصه بمختلف الرؤى والأفكار، وذلك عن طريق تعامل المؤلف مع هذه الاقتباسات، حيث يبعث فيها الحياة من جديد بل إنه يمتصها ويحولها إذا اقتضى الأمر ذلك وحسب حاجة نصه.

أدى التناص وظيفة مهمة في إكساب النصوص جملة من السياقات مع محافظته على سياقه الخاص به، وتنوعت أنماطه في الديوان بين استعانة بموضوعات دينية وأدبية وتاريخية واستنباطها في سياق الخطاب بعد أن ترسبت في ذهن المتكلم ووجد لها خيطا يشد بعضها إلى بعض، فتبدو له الأشياء وقد دخلت في علاقات دلالية، تفصح له عن حقيقة فكرته (1).

كما عمل على تقوية البناء الشعري وخلق حوار فيه نوع من الإيحائية داخل نصوصه الشعرية، وأمدًّ النص الشعري بجماليات أضفت حياة زائدة داخله حين خلق نوعا من التفاعل ما بين النص والمتلقي، مكن من إتاحة فضاءات تأويلية أكثر خصوبة وثراءً.

<sup>(1)</sup> إبراهيم جنداري، تعدد الأصوات في المنظور السردي - دراسة- مجلة الموقف الأدبي، ع: 383، 2003، ص 84







هذا البحث هو باكورة عملي في موضوع نقدي يعتمد التحليل والقراءة الواعية، ونظرية لم يكن لي كثير إحاطة بجوانبها، فاتخذت مما أتيح لي من البحوث التي تناولت التناص وأثارت حول النص وقوانينه والعوامل الفعالة في توجيه شاعريته ميداناً رحباً لنشوء فكرة التناص التي لا تخلو من بعد فلسفي وإيديولوجي.

قدم لنا الديوان مأدبة تناصية آمل أنني مددت يدي وأدركت بعض ثمارها والتي سأوجز فيها القول مرتبة حسب فصول البحث:

- لا يعدُو التناصُّ رغم الهالة التي تعتريه كونه يجسد حضور نص سابق في نص لاحق، تمظهر في تراكيب تلملم معارف المبدع المتنوعة؛ من أدب وتاريخ وفن وفلسفة وغيرها، والتي ترسبت في ذاكرة منشئها متجلية في أشكال عديدة من عمله الإبداعي؛ نشأ غربيا ولكنّ جذوره موغلة في الأرض العربية.
- أحذ العرب الأوائل علائق التداخل النصي ضمن إطار عام مثَّلته نظرية عمود الشعر العربي التي صاغها النقاد لكي يتبع الشعراء سُنَنها وقواعدها والتناصص مع نماذجها العليا، تمثَّل هذا التداخل والتداول في موضوعات السرقات الشعرية والنقائض والمعارضات وقد كان لتلك العلاقات بعدُّ معياري يقوِّمُ النص الجديد من خلال بعده أو قربه من النُّصوص السَّالفة.
- تعدّدت تفريعات التناص؛ أنواعٌ وآليات وقوانين ومستويات، وهذا راجع إلى عدم استقرار مفهوم المصطلح الذي هو في طور النشأة، لكن دوره من خلال تفريعاته كفيل بتقييم النص، نظرا لما يحمله من حينات تسهم في تعزيز شعريته أو أدبيته، وهو أداة فنية مطلوب بسط ظلالها على النص.
- اختلاف مسميات آليات التعامل مع النصوص السابقة لا يعني الاختلاف حقيقة، بل في مجرد التسميات، فالآلية واحدة وإن تعددت المُسمَّيات.
- ساهم التّناص الخارجيُّ بفاعلية كبيرة وتأثير لافت في النص الأدبي والقارئ الواعي، بما يحدثه من تحريك لمؤشرات الاستقبال لدى المتلقي، وتمكينه من قراءة النص وفق مرجعية اشترك الطرفان (المبدع والمتلقي) في خلقها وبعثها. كما عمل عنصر الإيقاع على تجلي التناص، فلا يمكن إهماله ما دام المنشئ والمتلقي يحتفظان بذاكرة إيقاعية أكثر من غيرها، فقد نلمس جينات نصوص، وبخاصة الشعرية منها بمجرَّد القراءة العروضية العابرة.
- تنوَّع التَّناص في شعر البوصيري فجاء داخليا وخارجيا؛ داخلي ذاتي (أشرك ذاته في منتوجه) وخارجي تناص فيه مع معني ينأى عن إنتاجه (بسيطا أو مركَبا).
- زخر ديوان شعر البوصيري بالتناص على اختلاف أشكاله، وقد هيمن التناص القرآني على موارد شعره، بل طغا عليها؛ فقد حفلت به قصائده دون استثناء، فضلا عن لزوم الشاعر معالجة قضايا أمته عامة،



والقضايا الاجتماعية خاصة؛ حيث كانت معاناته شديدة استقيناها من خلال قصائد ديوانه، وربما طبيعة ظروفه الخاصة هي التي ساعدته على إبراز عواطفه.

- شكّل التناص عند البوصيري أداة تصوير لطموحاته من خلال تناصاته التي شكلت عنصرا مهيمنا لتشكيلات صورية لم تنأ عن فخ التكرار؛ فقد تكررت تناصاته وتشابحت في استدعائه الشخصيات الإيجابية والمواقف المضيئة من تاريخ الإسلام.
- كان البارز من تناصات الشاعر الخارجية تعلقه بالتراث الديني (القرآن والحديث)، والشعر العربي القديم مع تباين ملحوظ، فلم يخرج فيهما عن الاجترار والامتصاص؛ تارةً يعيد كتابة النص الغائب بطريقة احترارية صامتة وتارة يوظفه بطريقة امتصاصية مباشرة؛ تأخذ من النص الغائب بقدر ما يتطلبه التحديد ومواصلة الإبداع في النص الحاضر، كما وظف طريقة الحوار، والتي عملت على هدم النص الغائب وخلق نص حديد على أنقاضه يحمل جيناته.
- غلب تناص البوصيري مع الشعر العربي القديم، مقارنة بالنثر الذي اقتصر فيه على بعض الأمثال المشهورة والشخصيات ذائعة الصيت. وكان استعان بأوزان عروضية بارزة (بحر البسيط والكامل) مع حروف الروي: واللام الميم والنون، ربما كانت الأنسب لجو المديح الذي غلب على ديوانه.
- للتناص دوره في الكشف والتبليغ في آن معا؛ كاشف عن تراكمات معرفية استمدها الشاعر من واقعه المليء بالتناقضات، ومبلِّغُ لرسالة مشفرة تتضمن اقتراحا للحلول التي يرتضيها، فتتحقق حينها مصلحة النص وثمرة قراءته.
- التفت البوصيري إلى الماضي والحاضر واستحضر نصوصا تخفّت حينا وتجلت أحايين، أشعرَنا بسعة ثقافة وقدرة على الابتكار من خلال تناصات كثيرة لم يقف الباحث عند بعضها فاقتصر على نماذج تصب في صلب الموضوع، والملحق الذي ذيّل به البحث يمثل صورة شاهدة على ذلك، قد تكون حافزا لخوض رحلة أخرى في رحاب الشعر المملوكي.
- التعويل على التناص في الدراسات النقدية قد يخفت، فلا يتجاوز حدود الكشف عن ثقافة المبدع وحسن إبداعه في خلق الجديد وصَهْر ما امتد إليه من ماضيه، لكن لا يعني الانمحاء إذا ما راعينا أن التناص قَدَرُ كلِّ نصٍّ مهما كان نوعُه أو جنسُه، وقد فتح لنفسه مجالا للكتابة الأدبية المبدعة، ويكتب له البقاء ما بقي مخصبا يعيد بعث القديم ولا ينكر أُبوَّته.

هي دراسة مكّنت الباحث من معرفة بعض مميزات شعر البوصيري ومصادر ثرائه، يحسب أنه وفق إلى حد تلمّس فيه صورة مشرِقة عن البوصيري وشعره وعصره، وكذا تناصاته المختلفة، فالبحث هذا لبنة وحلقة من حلقات كثيرة للوصول إلى استلهام مواضع الأخذ بنبض النص الأدبي للكشف عن أسراره التركيبية والجمالية.



أودُّ إجمال ما أسهبت القول فيه لأعترف بأن ما قمت به لم يتعدَّ المحاولة الجادة، لأن بحر التناص زاخر صعبٌ ركوبُه؛ ولأن الأمر يستدعي قارئا محيطا به، ركبَ أمواجه مرات عديدة. فإن لمست توفيقا فمن الذي ما ساء قط؟ وإن جانبتُه فأحسب أن لي أجر المحاولة، ومن له الحسني فقط؟

موقن بلا شك يراودني أن البحث هذا سيتنامى ويزهو بالملاحظات التي سيتكرم الأساتذة الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة ببسطها، فلكم مني -أنتم- سلفًا خالص الشكر وللحضور مثلُ ذلك.

و لله الحمدُ من قبلُ و من بعدُ



ملحق البحث:
هذا جدول يبين المواضع التي تناص فيها البوصيري مع أهم المصادر التراثية: الدينية والأدبية والتاريخية بشخصياتها، حيث لم يتسنَّ الوقوف عند كثير منها لكثرتها.

| و فير سها معربه.                                                                                                                                                                                                             | ر الدريبية بسد كيت المعالية المعالم المورد                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| التناص القرأني                                                                                                                                                                                                               | البيت الشعري                                                                          |
| ﴿ فَأَتَتْ بِهِ عَوْمَهَا تَحْمِلُهُۥ قَالُواْ يَكُمْ رَبُكُ لَقَدْ جِنْتِ شَيْكَ افْرِتًا ﴾ مرى: ٢٧                                                                                                                         | وَأَتَتُ قُومَها بأفضلَ مما حَمَلَتُ قبلُ مريمُ العذراءُ                              |
| ﴿ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ شُنْبُكُمْ مِائَةً                                                                                    | حَبَّة أَنْبَنَت سَنَابِلَ والعَص ف لدَيْهِ يَسْتَشْرُف الضُّعَفَاءُ                  |
| حَبَّةً وَاللَّهُ يُضَافِعُكُ لِمَن يَشَآعٌ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيـهُم ﴾ البقرة: ٢٦١                                                                                                                                        |                                                                                       |
| ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَهَا مُلِثَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُمًا ﴾ الجن: ٨                                                                                                                                  | بَعَثَ اللَّهُ عندَ مبعث إلشُّه بِ الشُّهِ بِ حِراساً وضاقَ عنها الفضاءُ              |
| ﴿ وَأَنَّاكُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَعِعِ ٱلْأَن يَجِدُ لَهُ شِهَابًا زَصَدًا ﴾ الحن: ٩                                                                                                        | تَطْرُدُ الجِنَّ عن مقاعدَ للسَّمْ عِ كما تَطْرُدُ الدِّنَابَ الرِّعاءُ               |
| ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْـلَ بِكُ غَرِهِـمُ قُـلُ بِنْسَمَا                                                                                                                     | أَمْمَا أَشْرِيَتُ قلوبُهُم الكف حرَ فداءُ الضَّللِ فيهم عَيَاءُ                      |
| يَأْمُرُكُم بِهِ : إِيمَانُكُمُّمْ إِن كُنْتُهُ مُوَّمِنِينَ ۞ ﴾البقرة: ٩٣                                                                                                                                                   | المنا المسريت عوبهم المساح المساحر ليهام فياء                                         |
| ﴿ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ. مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَـادِهِ ۚ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا ۚ يَعْمَلُونَ ﴾<br>الأنعام: ٨٨                                                                           | رَبِّ إِنَّ الهُدى هُداك وَآيا ثُكَ نور ته دي بها من تشاء                             |
| ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَشُّواْ مِنْ حَوْلِكٍّ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ                                                                               | فيمًا رحمةٍ مِنَ اللَّهِ لانتَ صنحْرة مِن إبائِهم صمّاء أ                             |
| <u>هَ</u> َمْ وَسُنَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِيُّ ﴾ آل عمران: ١٥٩                                                                                                                                                               |                                                                                       |
| ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ الحجر: ٩٥                                                                                                                                                                           | وَكَفَاهُ المستهزئينَ وَكُم سَا ءَ نَبِيًّا مِن قَـومِـه استَـهزاءُ                   |
| ﴿ وَمَثَلُعُرُ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَرْرِعٍ أَخْرَجَ شَطْتَهُۥ فَتَازَرَهُ. فَاَسْتَغَلَظَ عَلَىٰ سُوقِهِۦ يُعْجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ<br>ٱلكُفَّارُ ﴾ الفتح: ٢٩                                                        | فهْي كالحَبِّ والنَّوَى أعجبَ الزرُّ راعَ منهُ سنابلٌ وزكاءُ                          |
| ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ فُورَ ٱللَّهِ فِأَفَوْهِهِمْ وَاللَّهُ ثُمُّ ثُورِهِ. وَلَوْ كِرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ۞ ﴾ الصف: ٨                                                                                                      | أوَ نُـورُ الإلـهِ تُطْقِئُـهُ الأقْـ واهُ وَهْـوَ الـذي بـه يُسْتَضـاءُ              |
| ﴿ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُلِكِ فَإِذًا لَّا يُؤَتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴾ النساء: ٥٣                                                                                                                                   | الْكِلِّ منهم نَصيبٌ مِنَ المُل لِكِ فَهَلًا تَـمَـيَّزُ الأَنْصِيبَاءُ               |
| ﴿ فَحَوْنًا ءَايَةَ ٱلنَّالِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُواْ فَضْلًا مِّن زَّيْكُمْ وَلِتَعْ لَمُواْ عَكَدَ ٱلسِّنِينَ                                                                               | أم مَحاً اللَّهُ آية الليل ذكرا بعدَ سَهْ و ليوجَدَ الإمساءُ                          |
| وَلَغِسَابٌ ﴾ الإسراء: ١٢                                                                                                                                                                                                    |                                                                                       |
| ﴿ ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُم مُّوسَىٰ بِأَلْبَيِّنَاتِ ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ البقرة: ٩٢                                                                                                | قَتَلُــوا الأَنبيــاءَ وَاتَّخَــدُوا العِجِــ لَ أَلَا إنهم هــم السَّــُفَــهــاءُ |
| ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَسْمُوسَىٰ لَنَ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَسِعِدٍ فَأَدْءُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَسَامِتَا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ مِنْ بَقَلِهَا<br>وَقِثَّ إِنِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِها ۖ ﴾ البقرة: من الآية ٦١ | وسَفية من ساءَه المن والسَّل عوى وأرضاهُ الله ومُ والقِتَّاءُ                         |
| ﴿ فَيُظْلِّمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتَ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ كَثِيرًا ﴾<br>النساء: ١٦٠                                                                         | فَيَظُلُم منهمُ وكـقر عَدَثْهُم طَيِّبَـاتٌ في تــرَكِهـنَّ ابْتِـــلاءُ              |
| ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلُ كَانَ أَكْثَرُهُم مُشْرِكِينَ ﴾الروم:<br>٤٢                                                                                              | فانظروا كيف كان عاقبة القو م وما ساق البنزيِّ البَذاءُ                                |
| ﴿ فَأَثَرُنَ بِهِ ـ نَفَّعًا اللهِ العاديات: ٤                                                                                                                                                                               | وأَثَارَتُ يأرض مكَـة نَقْعَا ظُـنَّ أَن الغُـدُوَّ منها عِشـاءُ                      |
| ﴿ رَضِى ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبُ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْفُلِحُونَ ﴾ المحادلة: ٢٢                                                                                            | رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَدْ له فَأَنَّى يَخْطُو الِيهِمُ خَطَاءُ            |
| ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىٰ بَعَوْمَكُوْ صَدَقَةً ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُوْ وَأَطْهُرُ فَإِن لَّهُ<br>يَجِدُواْ فَإِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ المحادلة: ١٢   | وتَثَاءٌ قُدَّمْتَ بينَ يَدَيُ نَجْوَايَ إِدْ لَـم يكن لَـديَّ ثراءُ                  |
| عِبَدُو عِنْ مَمْ عَلَى الْعَاشِيةِ: ٢٥<br>﴿ إِنَّ الْتِمَا إِلْمَا إِلَيْهُمْ ﴾ الغاشية: ٢٥                                                                                                                                 | يا حبيبًا وتشفيعًا مُطاعًا حَسنبُنا أنَّ إليك الإيابا                                 |
| ﴿ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ۚ وَكَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْك                                                                                                    | إنا أنت نذير مبين أنزل الله عليك الكتابا                                              |
| عَظِيمًا ﴾ النساء: ١١٣<br>﴿ بِلِسَانِ عَرَفِيْ مَّيِينِ ﴾ الشعراء: ١٩٥                                                                                                                                                       | بلسان عربي بليغ أفحم العرب فعيَّت جوابا                                               |



| ** *** *** *** *** *** *** *** *** ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                               |                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنهِمْ وَشَهِدُوٓاْ أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَآهَهُمُ الْبَيِّنَـٰتُ ۖ<br>وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ۞ ﴾ آل عمران: ٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كلما أبْصَرَ حقًّا تَغَابى                                    | كيف يهدي الله منهم عنيدا                                 |
| ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍ ۚ وَلَمِنِ جِئْتَهُم بِثَايَةٍ لَيَقُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓا<br>إِنْ أَنتُدُ إِلَّا مُبْطِلُونَ ۞ ﴾الروم: ٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لم تَزدُهم بكَ إلاً ارتباا                                    | وَإِذَا حِيثَتَ بِآيَاتِ صَيْقٍ                          |
| هِ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ النحم: ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رَف قـوسيـن بـذكـر وقـابا<br>بـانَ عنــه كــلُّ وَاشِ وغــابا | وله من قاب قوسين ما شر مين دُنُو وَشِر ً                 |
| ﴿ يَكَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِدِه فَسَوْفَ يَأْتِى اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ ۖ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ<br>أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَلْفِرِينَ ﴾ للمائدة: ٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | لمْ يَخَـفُ لــوُمــاً ولــم يَخْشَ عتابا                     | قاطعَ الأهلينَ في الله جَهْرا                            |
| رَوْنَ وَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّ | خلتهم بین بدیه ذبابا                                          | لو تَرى الأحزابَ طاروا فرارا                             |
| يستعوب عن ابسايهم ﴿ الاحراب ؟ ﴾<br>﴿ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّحْنَيِّ لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ۞ ﴾ النبأ: ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ك ومن يملك منه الخطابا                                        | إنني قُمْتُ خَطيباً بِمَدْحـيــ                          |
| ﴿ ثُمُّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَثَرَّأُ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَسُولُهَا كَذَبُوهً فَأَتَبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعُدًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                               |                                                          |
| ور م ارتشار رئيست دار من ما جاء المه ريسول عدود قابلت بعظهم بعظه وجمعتهم العويف لبعدا<br>لِقَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ الملومنون: ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وعليهم طيباتٌ عِذابا                                          | صلوات الله تَثرَى عليه                                   |
| ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَوْمٍمْ فَسَاءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ الصافات ١٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | إذا نَــزَلَتْ بســاحَتــنِـا الكُروبُ                        | يُفَرِّجُ ذِكْرُهُ الكُرُباتِ عنا                        |
| ﴿ فَكَانَ قَابَ قَرْسَكُنِ أَوْ أَدْنَى ١٠ ﴾ النحم: ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ولا واش هناك ولا رقيب                                         | يُفَرِّجُ ذِكْرُهُ الكُرُباتِ عنا تبوأ قاب قوسين اختصاصا |
| ﴿ وَإِنَّ لَكُونِ ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً ثَسْتِهِمْ مِّمَا فِي بُطُونِهِ عِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَّا خَالِصًا سَآبِغَا لِلشَّدرِيِينَ ﴾<br>النحل: 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | وجاءت مثلَ ما جاء الحلـيبُ                                    | أَبَـينَ مِـنَ الطُّبـاعِ دَمًـا وَفَرْثًا               |
| ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ مَا أَنـٰزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنْنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ<br>صُدُودًا ﴾ النساء: ٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وصد أولئك العجب العجيب                                        | فلما جاءَهم بالحقِّ صَدُّوا                              |
| ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَحَلُنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَشُنَا فِهَا نَصَبُ وَلَا يَمَشُنَا فِهَا لُغُوبٌ ﴾ فاطر: ٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فليس يمسنا فيها لغوب                                          | شريعتـــُهُ صـــراطٌ مُســــــــقيمٌ                     |
| ﴿ وَلَقَدْ نَادَىٰنَا نُوحٌ فَلَيْعُمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴿ ﴿ ﴾ الصافات: ٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لــهُ فأجــابهُ نِعــْمَ المُجــيبُ                           | وجذع النخل حنَّ حنينَ ثكلي                               |
| ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا آَنَزُنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاتَ ٱهْتَرَتَ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِ زَوْج<br>بَهِيج ﴾ الحج: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | رَبَتْ وَاهْتَزَّتِ الأرضُ الْجَــدِيبُ                       | وكم من دعوة في المحل منها                                |
| وَ اللَّهِ عَلَى مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَلَا عَذْبٌ قُرَاتٌ وَهَلَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَهُا وَجِجْرًا تَحْجُورًا<br>الله قان: ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | أجاجٌ طعْمُهُ إلا يَطيبُ                                      | وما ماءٌ تلقى وهُـو ملـــحٌ                              |
| ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ ٱلْكِيمِ مَآءَكِ وَيَــُسَمَاتُهُ أَقَلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ هود: ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فغيض الماءُ وانطفأ اللَّهيبُ                                  | وفارس خانها ماءٌ ونار                                    |
| ﴿ وَأَنَّا لَمُسَنًّا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدُنَهَا مُلِثَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُمًا ۞ ﴾ الحن: ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | على طرس الظّلام بها شُطوبُ                                    | وشهب ارسات حرسا فخطت                                     |
| ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا النَّوْرِينَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَادِ يَحْمِلُ أَشْفَارًا ﴾ الجمعة: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | فواحِدُنَا لأله فِهم ضروب                                     | حَكَــوْا في ضــَــرْبِ أمثلة حَميرا                     |
| ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَى إِذَا صَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ وَصَاقَتَ عَلَيْهِمْ ٱنفُسُهُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بــه الــدنيا وجــانبُــها رَحيــبُ                           | وللدَّنْبِ الذي ضاقت عليه                                |
| ﴿ وَمَا يَعْـرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَاۤ أَصْغَـرَ مِن ذَلِكَ وَلَاۤ أَكْبَرُ إِلَّا<br>فِي كِنكِ مُثِينٍ ﴾ يونس: ٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فعُل ومُـــهُ لا شـــيء عنـــها يَعْزُبُ                      | كُشِفَ الغِطاءُ لهُ وقد أُسري بـــه                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                               |                                                          |
| ﴿ فَفَهَمْنَكُهَا شُلَيْمَنَ ۚ وَكُلًّا ءَانْيَنَا كُكُمًّا وَعِلْمًا ۚ وَسَخِّرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْحِبَالَ يُسَيِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وَمِنَ الحِيالِ مُسَبِّحٌ ومُؤوِّبُ                           | والهُتَــزُّ مِنْ فــرَج تَبيــرٌ تَــحْتَهُ             |
| وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ ﴾ ﴾ الأنبياء: ٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                               |                                                          |
| ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعْدُ بِحَـمْدِهِ - وَٱلْمَلَتَيِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ - وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | نفس بها تحيا ونفس تعطب                                        | للناس فيها وابل وصواعق                                   |
| وَهُمْ يُجَدِدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمُحَالِ ٣ ﴾ الرعد: ١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                               |                                                          |
| ﴿ فَمَا بَكَتَ عَلَيْهُمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا كَانُواْ مُنظرِينَ ۞ ﴾ الدحان: ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رقت لشائمها البروق الخلب                                      | لم تبكِ للأرض السماءُ ولا                                |
| ﴿ وَبَنْيَتُ نَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴾ النبأ: ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مجدٌ على السبع الطباق مطنب                                    | آلَ النبي ومن لهم بالمصطفى                               |



|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٠٠٠ ا ا ١٠٠٠ ا ١٠٠٠ ا                         |                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|
| ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَنِيُّ حَسَّبُكَ اللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ الأنفال: ٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | في كلِّ مُعْضِلةٍ بِكُم أَتَحَسَّبُ           | الله حَسْبُكُمُ وَحَسْبِي إنسني          |
| ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٓ أَنْفُسِمِمْ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ۚ فَأُولَتِهِكَ هُمُ<br>ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ الحشر ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ويلــدُّ مـِــن كــرم لهم أن يسغــبوا         | وعلى الخصاصةِ يؤثرونَ بزادهم             |
| ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَوَلُّوا فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ فَدْيَبِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَبِ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ فَدْيَبِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَبِ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ المتحنة : ١٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | حادوا عن الحق المبين ونكبوا                   | ما بال من غضب الإله عليهم                |
| ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ، وَادَّعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ<br>اللّه إِن كُنتُمْ صَدِوْمِينَ ﴾ البقرة: ٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | مِنْ مِثْلَهُ وبيانُهُم يُتَهِيَّبُ           | ف تهيبوهُ وما أتـوهُ بسورة               |
| * فَخَرَجَ مِنْهَا خَاَيِفًا يَتْرَقَبُ قَالَ رَبِّ نَجِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ القصص: ٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كذروج مـوسى خـائفا يترقب                      | لله يومُ خروجِه من مكــة                 |
| ﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَدِرٌ جَيدُلٌ ﴾ يوسف: ٨٣<br>﴿ قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَيدُلٌ ﴾ يوسف: ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | فقد كان أمرا لم تجد منه مهربا                 | فصبرا جميلا فالمقدر كائــنّ              |
| ﴿ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ لَمُمُا سَوْءَ تُهُمَا وَكُلِفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةَ وَعَصَى ٓءَادَمُ رَبَّهُۥ<br>فَفَوَىٰ اللهِ ثُمَّ ٱجْنَبَتُهُ رَبُّهُۥ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ طه: ١٢١و١٢١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | فتاب علیه الله مِنْ بعدُ وَاجْتنبی            | وقد كانت العقبى لأدم دونـــه             |
| ﴿ ٱلَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدُدُهُ, ﴾ الهمزة: ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | مِنْ أَصْلُ مَــالُ الزَّكــاةِ والــوَهْبَهُ | حصَّلَ مالاً جَمًّا وعدَّده              |
| ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ. مَا أَوْحَىٰ ۞ ﴾ النحم: ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أوحى وحان إلى السرجوع جنوخ                    | حتى إذا أوْحَى إليه الله ما              |
| ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيَ عَدُوًّا شَيَطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ رُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ<br>غُرُورًا ﴾ الأنعام: ١١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | يــوحوا البهــم مــا عسى أن يوحوا             | فَدْرُوا شَيَاطَيِنَ الأَلْي كَفَرُوا به |
| ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱنْفُسَهُمْ وَأَمْوَكُمْ بِأَنَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ ﴾ التوبة: ١١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | منه فميزان الوفاء رجيح                        | فاسْتَبْشِرُوا بشِرا الإله وَبَيْعِكُمْ  |
| ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّهُمْ فِ كُلِّ وَلُو يَهِيمُونَ ١٣٥ ﴾ الشعراء: ٢٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وَيَكُلُّ بَحْرٍ مِنْ نَدَاكَ سَبُوح          | في كــلِّ وَادٍ مِنْ صِفَاتِكَ هَائمٌ    |
| ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ ﴾ النساء: ٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وَلا قَاعِـدٌ يـومَ الـوغَى وَمجـاهِدُ        | وما يستوي في الفضل حالٍ وعاطلٌ           |
| قَالَ تَعَالَىٰ: أَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّحِيدِ ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ ـ كَيْدًا جُعَالْنَكُهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾ الصافات: ٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | بكم وعَلَى الأشقى تَعودُ المكايدُ             | أرادوا بكم كيدأ فكادوا نفوسهم            |
| ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْعًا مَّذَكُورًا ﴾ الإنسان: ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مكارمُ أخْلاق لكم ومَحَامِدُ                  | وقد بينت لي هل أتى كم أتى بها            |
| ﴿ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهِ اللَّمَاءَ ٱهْ مَنْزَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾ الحج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | و لا اهـــتز من أرض المـــكارم هامدُ          | ولولا ندى كفيكِ ما اخضر يابسٌ            |
| ﴿ وَجِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطَانِ مَارِدِ ﴾ الصافات: ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عَلَيَّ وَشَيْطَانٌ مِنَ البُوْسُ ماردُ       | تسلط شيطانً من النفس غالبً               |
| ﴿ زَبُّكُمُ الَّذِى يُزْجِى لَكُمُ الْفُلُكَ فِى الْبَحْرِ لِتَبْنَغُواْ مِن فَضَالِمِ ۚ إِنَّهُ, كَاكَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ الإسراء: 77<br>﴿ وَمِنْ النِّيهِ الْجُوَارِ فِى الْبَحْرِ كَالْأَعْلَمِ ﴿ إِن يَشَأْ يُسْكِنِ الرِّيحَ فَيَظَلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِوهِ ﴾ الشورى: ٣٢ - ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وهـنَّ حِــوَارِ بَــلْ وَهُــنَّ رَوَاكِــدُ | ويا من يُزجى الفلك في البحر لطفه         |
| ﴿ وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْنِهِ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴿ اللهِ وَٱلْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَيْعُمَ ٱلْمَنِهِدُونَ ﴾ الذاريات: ٤٧ – ٤٨<br>٤٨ ﴿ أَلَوْ تَرَوَّا كَيْفَ خَلَقَ ٱللهُ سَبْعَ سَمَوْتِ طِلِهَا فَا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُل | ومن هو للأرض البسيطةِ مــاهدُ                 | ويا من هو السبعَ الطوابقَ رافعُ          |
| ﴿ هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِ قُوا عَلَىٰ مَنْ عِنـدَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّواً وَلِلَّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ<br>وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكَنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ المنافقون: ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إلى رفده إن أمسك الفضل رافد أ                 | ويا مَـنْ ثَنَاديـنا خَرَائِنُ فضلِهِ    |
| ﴿ أَمَن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشَّوَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَكَآءَ ٱلأَرْضِ ﴾ النسل: ٦٢<br>﴿ رَبَّنَا وَءَالِنَا مَا وَعَدَتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُحْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ آل عسران: 19٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فإنـكَ لـم تُخْلَفُ لَدَيْـكَ المـواعِدُ      | دعوناك مضطرين يارب فاستجب                |
| ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ۚ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبَلُ وَمِنْ بَعَدُ ۚ وَيَوْمَ إِذِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ الروم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ومالكَ قبلٌ كالزمان ولا بعد                   | لك الأمرُ مـن قبل الزمان وبعدهِ          |
| ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَكُ تُعِندُلُ بِهَا مَن تَشَاّهُ وَتَهْدِف مَن تَشَاّةٌ أَنتَ وَلِيْنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَٱرْحَمَنَا وَأَنتَ خَيْرُ الْفَافِرِينَ ﴾ الأعراف: ١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | وما بيد الإنْسَان غَيِّ ولا رُشْدُ            | تُضلُّ وتهدي منْ تشْنَاءُ منَ الوَرَى    |



|                                                                                                                                                                                                                |                                                   | . 1                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَّا شُوَاظٌ مِن نَارِ وَفُحَاشٌ فَلَا تَنغَصِرَانِ ﴾ الرحمن: ٣٥                                                                                                                            | فلوِّحَ منها للضحى والدجــى جلــد                 | أتت بشواظٍ مُكفَهرٍ نحاسهُ                                 |
| ﴿ مَانَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ الذاريات: ٤٢                                                                                                                           | من الريّح ما إن يُستطاعُ لهُ ردُّ                 | تُدَمِّرُ ما تأتي عليه كعاصفٍ                              |
| ﴿ قَالُواْ يَنَذَا ٱلْقَرِّيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلْ نَجَعَلُ لَكَ خَرِمًا عَلَقَ أَن تَجَعَلَ بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ سَدًّا                                             | بَنَى منه دُو القرنتيْن دُكَّ بها السَّدُّ        | فلو قرُبَتْ مِنْ سَــدٌ يأجُــوجَ بَعْدَما                 |
| ﴾ الكهف: ٩٤                                                                                                                                                                                                    |                                                   |                                                            |
| ﴿ قُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ سبأ: ٤٩                                                                                                                                         |                                                   | فأطَّفِئَتِ النَّــارُ الَّتِي وَقَفَ الْوَرَى             |
| ﴿ الَّوْ كِنَابُ أُخْرِكُتُ ءَايَنَاهُ مُمَّ فَصَلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ هود: ١                                                                                                                      | فَلِ لَمُبُنَّ دِي وِرِدٌ لِلمَ نُنَّهِ ي وِرِدْ  | شُب وقد أُحْكِمَـتْ آياتُهُ وتشابَهَتْ                     |
| ﴿ وَحَسِبُوٓا أَلَا تَكُونَ فِتَنَةٌ فَعَمُوا وَصَمُّوا ثُمَّ نَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَصَمُوا كَثِيرٌ                                                                                           | سيوفاً لها برق وخيلاً لها رعدُ                    | فلمَّا عَمُوا عنــها وصَمَّوا أراهــمُ                     |
| مِنْهُمْ وَاللَّهُ بَعَيِدِيرًا بِمَا يَعْمَلُونَ ١٠٠ ﴾ المائدة: ٧١                                                                                                                                            | - 5 % - 5 55 % - 5 5                              | ( )                                                        |
| ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ۔ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِهِ ۚ ذَلِكَ                                                               | وَلَـم يُعْيِـهِ قِسْطٌ يُقـامُ وَلا حَدُّ        | ومن لم يخف فـي الله لـومة لائم                             |
| فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيدُ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ المائدة: ٤ ٥                                                                                                                            | _ 27 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5          | ردن م يد دي درد                                            |
| ﴿ لَقَدَ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَا يَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ الَّذِينَ ٱنَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ                                                                                                   | تعدّر من قوتٍ به الصاعُ والمدُّ                   | وجهَّزَ جيشاً سار في وقت عسرة                              |
| ٱلْعُسَّرَةِ ﴾التوبة: ١١٧                                                                                                                                                                                      | بعدر من فوت به الصدع والمد                        | وجهر جيس سار تي وت عسره                                    |
| ﴿ وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِي كُلَّ أَرَى الْهُدْهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْعَكَابِينِ ۞ كُأُعَذِّبَنَهُ، عَذَابًا                                                                                     | مُتَوَعِّدٌ فيها وعيد الهُدْهُدِ                  | وخليـ فـــةٍ فـــي الأرض إلا أنـــه                        |
| شَكِدِيدًا أَوْ لَأَاذْبَكَنَّهُۥ أَوْ لِيَـاْتِيتِي بِسُلَطَنِ مُبِينِ ﴾ النمل: ٢٠ و ٢١                                                                                                                       |                                                   |                                                            |
| ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرُقِهِ يَدُهُبُ بِٱلْأَبْصَدِ ﴾ النور: ٣٤                                                                                                                                                    | مصباح نور نبوةٍ متوقد                             | مِــنْ كُلِّ ناحِيَةٍ سَنــاَهُ يَلــوحُ مِنْ              |
| ﴿ حَتَّىٰ إِذَاجَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ النَّنُورُ . وَاسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْرِ الظَّلِمِينَ ﴾ هود: ٤٠ – ٤<br>٤٤                                                                  | تتُّورها جُـودِيُّ كـلٍّ موحـدِ                   | فَدْحٌ أَتَى طُوفَائُهُ بِمَعارِفٍ                         |
| ﴿إِذْ نُصْعِدُونَ وَلَاتَنُورُنَ عَلَىٰٓ أَحَدِوَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِيَ أُخْرَسَكُمْ ﴾<br>آل عمران: ١٥٣                                                                                                   | يلوي على أحد وليس بمصعد                           | إن الضنين بنفسه في الأرض لا                                |
| ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَنَاهُ لَآ أَبْرَحُ حَقَّ أَبْلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْأَمْضِيَ حُقُبًا ۞ الكهف:                                                                                            | عِلْمَيْهِ فَانْــقَعْ غُلَــة القــلْبِ الصَّدِي | و إذا بَلْــعْتَ بِمَجْمَــعِ البَحْرَيْنِ مِنْ            |
| ﴿ فَٱنطَلَقَاحَقَىٰ إِذَارِيكِنَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ۗ قَالَ أَخَرُقَنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ حِثْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴾ الكهف ٧١                                                               | لنجاتــها وجــدَ الأسى غيــرَ الــدَّدِ           | وإذا الفَــتى خُرِقتْ سَفينَهُ حِــدَّهِ                   |
| ﴿ فَأَرَدْنَا أَن يُبُولِهُ مَا رَجُهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكُوةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴾ الكهف: ٨٦                                                                                                                | بأبر منه لوالديه وأرشد                            | وتبدلت أبــوا الغـــلام بقتــــلهِ                         |
| ﴿ فَأَنطَلَقَا حَتَىٰٓ إِذَآ أَنْيَآ أَهُلَ قَرْيَةٍ ٱسْتَطْعَمَاۤ أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَنْ يُضِيِّفُوهُمَا فَوَجَدًا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن                                                              |                                                   |                                                            |
| يَنْفَضَّ فَأَقَامَكُّهُ قَالَ لَوْ شِنْتَ لَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ الكهف: ٧٧                                                                                                                            | كَنْزُ الوُصُولِ إلى البقاءِ السَّرِمَدِي         | وَ أَقِيمَ مُنْتَقَصَ الْحِدَارِ وتَحْتَهُ                 |
| ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الشَّرَتِ فَأَسْلُكِي شَبْلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْلِفُ ٱلْوَنْهُ. فِيهِ                                                                                | مثــل الحمــير تقــودها للمــوردِ                 | ما النحلُ ذللتِ الهدايــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| شِفَآةٌ لِلنَّاسِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْةً لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ ﴾ النحل: ٦٩                                                                                                                              | دُرِّيَّةٍ مَحْقُوفَةٍ بِالأَسْعِدِ               | طلعَت مُجَرَّة ' فضلِها بكُواكِبٍ                          |
| ﴿ ٱلرَّبَا كَوْ كُلُّ مُرَيِّ يُوفَدُ مِن شَجَرَةِ ﴿ آَنَ النور: ٣٥ النور: ٣٥ ﴿ النور: ٣٥ ﴾ النور: ٨٥                                                                                                          | لمًا أنتنك فلم يَجِدْ مِن مَقْعَدِ                | رامَ استراق السمع منها ماردٌ                               |
| ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَلْبَعَهُ شِهَاكُ ثَبِينٌ ﴿ ﴾ الحجر: ١٨                                                                                                                                   | لما الله قدم يجد مِن معقر                         | رام السراق السمع منها مارد                                 |
| ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِعَثْيرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُوًّا ۚ أُولَئِكَ<br>هَمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴿ ﴾ لقمان: ٦                                        | مَدْحَ الورَى عنِّي فَمَا أَنَا مِنْ دَدِ         | أَعْرَضْتُ عَنْ لَهُو الْحَدَيْثِ وَقُلْتُ يَا             |
| ﴿ وَأَنَا آخَرَتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ ﴿ اللَّهِ ﴾ طه: ١٣                                                                                                                                               |                                                   | واسمع لما يوحى من الذكر الذي                               |
| ﴿ وَتَفَقَّدُ ٱلطَّيْرَ فَقَالَ مَالِي كَا أَرَى ٱلْهُدْهُدَ أَمَّ كَانَ مِنَ ٱلْعَكَإِيدِينَ ﴾ النمل: ٢٠                                                                                                      | أصْغَى سُلَيْمانٌ لَـقِول الهُدْهُدِ              | لم تصغ للعلماء إلا مثلما                                   |
| ﴿ وُجُوهُ يُوْيَهِذِ مُسْفِرَةً ﴾ عبس: ٣٨                                                                                                                                                                      | ــتاجُ في الجــود عنــده لسفاره                   | وجههٔ مسْفِرٌ لعافیهِ ما ند_                               |
| ﴿ وَءَاتَنَكُمْ مِن كُلِّ مَا سَأَلَتُمُوهُ وَإِن نَعُدُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُبُوهَا ۗ إِنَ الْإِنسَانَ لَظَالُومٌ<br>كَفَانٌ ﴾ إبراهيم: ٣٤                                                           | س ونفس ظلومةٍ كقَارَه                             | يَتَجِنَّى بِسُوءِ خُلْقٍ عَلَى النا                       |
| ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَنْيَدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُۥ مَتَنَعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَارَةِ ۖ وَحُرِمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُمْ حُرُمًا ۖ                                                                  | سُ متاعًا لهُم وللسياره                           | وطعام قد كان يعهده النَّا                                  |
| وَاتَــَـقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحَشِّرُونَ ﴾ المائدة: ٩٦<br>﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمْلَهَا | على الحِيالِ فكادَتُ منه تَنْقَطِرُ               | يكفيه حملُ الأماناتِ التي عرضتْ                            |
| ﴿ إِنَّا عَرْضِنَا اللَّهُ مَانِهُ عَلَى السَّوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ قَابِينَ الْ يَحْمِنْهَا وَاسْقَفْلُ مِهُ وَمِهُ                                                                                  | J = = = = = = = = = = = = = = = = = = =           | <del>پند</del> — ۲۰۰۰ بات                                  |



| ٱلْإِنسَٰنُ ۚ إِنَّهُۥكَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ اللَّهِ ﴾ الأحزاب: ٧٢                                                                                        |                                                                |                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَاذْكُرْ آخَا عَادٍ إِذْ أَنَدَرَ قَوْمَهُ, وَٱلْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِهِۦ أَلَّا نَعْبُدُوٓۤا إِلَّا       | نذيـــرُ مـــوتِ خلتْ مـــن قبلهِ النُّدُرُ                    | كأنَّ صارمــهُ فــي كلِّ معتركٍ                                  |
| اللَّهَ إِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يُوْمِ عَظِيمِ (١٠) ﴾ الأحقاف: ٢١                                                                                  | <u></u>                                                        | <i></i>                                                          |
| ﴿ سَوَآءٌ مِنكُمْ مَّنْ أَسَرَالْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِـ، وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَّتِيلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ                                        | فهُـــمْ ســــواءٌ أَسَرُّوا القَوْلَ أَوْ جَهَروا             | حَكَــتْ ظواهرُهــمْ حُسْنَا بواطِنَهُمْ                         |
| الرعد.١٠                                                                                                                                                     | تهم سواء اسروا العول او جهروا                                  | حسب طواهر هم حسب بواطيهم                                         |
| ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرِ مُسْتَطَرُّ (اللَّهُ ﴾ القسر: ٥٣                                                                                                 | ففي صحيفت إلغ رَّاء مستطر                                      | قَمَا أَتَى النَّاسُ مِن فرضٍ ومن سننٍ                           |
| ﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُواْ وَيَمَاقَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهْ زِءُونَ ﴾النحل: ٣٤                                                      | وحَــاقَ مَكْــرٌ بــأقــوام بـــه مَكَرُوا                    | كَم عادَ بَغيِّ عَلْـــى قوم عَليه بَغَوا                        |
| ﴿ ٱسْتِكْبَازًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَكُرُ ٱلسِّيمَ وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيِئَ ۚ إِلَّا بِأَهْلِهِ ۚ ﴾ فاطر: ٤٣                                           | وحساق مسر بالسوام بالمعمدروا                                   | حم عاد بعي عسى فوم عليه بعوا                                     |
| ﴿ كُلُو كُورُكُ ﴿ اللَّهِ الْقَيَامَةِ: ١١                                                                                                                   | منهم ْ فِـرارٌ فَقُـلُ كَـلَاً ولا وَزَرُ                      | وَليـسَ يُنْجِـي امْـراً رامُوا أَذِيَّتَهُ                      |
| ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَرِجِ وَدُسُرٍ ﴿ اللَّهِ ﴿ الْقَسرِ: ١٣                                                                                      | شدت جسومهم الألــواح والدسرُ                                   | ومعــشرٌ سُمّــروا فوق الجيادِ وقد                               |
| ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْمَنْهِمْ لَهِن جَآءَتُهُم ءَايَّةٌ لَيُوْمِئَنَ بِهَا ۚ قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيَنَتُ عِندَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ       | لا يـــَــــُركـــونَ الأذى إلا إذا قـــهرُوا                  | كأنهم أقـ ْسَـ مُــوا بــالله أنهــمُ                            |
| أَنَّهَا إِذَا جَآءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ ۞﴾ الأنعام: ١٠٩                                                                                                       | لا يسترحسون الادي إلا إدا فهروا                                | حالهم السموا بالله الهم                                          |
| ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ءَامَنُوا ثُمَّرَكَا ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفَّرًا لَّذَ يَكُنِ اللَّهُ لِيغْفِرَ لَمُمْ وَلَا                  | كأنهــمْ آمَلُــوا مِــنْ بــعْدِمَا كَفَرُوا                  | ولا شكرتهم من بعد ذمهم                                           |
| لِيَهْدِينُهُمْ سَبِيلًا ﴿ النساء: ١٣٧                                                                                                                       |                                                                |                                                                  |
| ﴿ ثُمَّ آَمَانُهُ فَأَقَبُرُهُ ﴿ ٢٠ ﴾ عبس: ٢١                                                                                                                | مشاعليان ما أدُّوا ولا نَصرَوا                                 | مُـ قَدَّماتٌ: أماتاهُ وأقب رَهُ                                 |
| ﴿ ٱلَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدُدُهُۥ ۞ ﴾ الهمزة: ٢                                                                                                            | كمــا يــزول بحلــق العــانة الشعرُ                            | وكان جمَّع أموالا وعدَّدها                                       |
| ﴿ لَكِنِ ٱلَّذِينَ الْغَوَّا رَبَّهُمْ أَكُمْ غُرَقٌ مِن فَوْقِهَا غُرَقُ مَبْنِيَّةٌ تَجْرِي مِن تَحْيِهَا ٱلْأَشْهَرُّ وَعَدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ | من فوقهم غـرفٌ من تحـتهم سررُ                                  | وأهلها في أمانٍ مــن مســـاكنـــها                               |
| ٱلْمِيعَادَ 🕝 🛊 الزمر: ٢٠                                                                                                                                    | من فوقهم حدرف من تحديهم سرر                                    | و اهدها کی اهار مسکدسها                                          |
| ﴿ أَفَنَ يَمْشِي مُكِمًّا عَلَى وَجْهِهِ عَ أَهْدَىٰ أَمَّن يَعْشِي سَوِيًّا عَلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ الملك: ٢٢                                           | فما يـزال بأمـر الله يأتمر                                     | مَشَى صبر َاطأ سَويًّا مِنْ ديانَتِهِ                            |
| ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادِ يَهِيمُونَ ۞ ﴾ الشعراء: ٢٢٥                                                                                          | على معان أضلت حسنها الفكر                                      | يَهيم في كلِّ وَادٍ مـنْ مـدائِحِه                               |
| ﴿ وَلَــ إِنْ أَذَقَنَاهُ نَعْمَاءً بَعْدَ ضَرَّاءً مَسَــتُهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيِّتَاتُ عَنِيٌّ إِنَّهُ لَفَرِّ فَخُورً ﴾ هود:                      | بــه فــرَحٌ بيــنَ الملــوكِ فخُــورُ                         | فلا نتسهِ الأيامُ ذكركَ إنهُ                                     |
| ﴿ ءَأَمِنتُمْ مَن فِي ٱلسَّمَآيَ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ﴾ الملك: ١٦                                                               | تكادُ لـهُ أمُّ النجـوم تمـورُ                                 | إذا مر في أرض بجيش عرمرم                                         |
| ﴿ وَمَا أَفَاهَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ. مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُدُ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِكَنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ.              | وَسَــرْجٌ إذا جـــابَ الفَـــلاة َ وَكُورُ                    | سواءً عليه خَيْلُهُ وَرِكَابُهُ                                  |
| عَلَىٰ مَن يَشَآةً وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّي صَحْلِ شَيْءٍ قَلِيرٌ ﴿ ﴾ الحشر: ٦                                                                                | وسترج إدا جتب المصارة ودور                                     | سواء هيه حيب ورحب                                                |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَاللَّهِ حَتُّى فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنْكَ ۖ وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِأَللَهِ ٱلْغَرُودُ ﴾ فاطر: ٥            | وَغَرّهم بالمسلمين غرور                                        | لقد جَهلتْ دَاوِيِّــَة ُ الْــكُثْرِ بَــأْسَهُ                 |
| ﴿ فَلَمَّا رَأَوَهُ عَارِضَا مُسْتَقْيِلَ أَوْدِينِهِمْ قَالُواْ هَذَا عَارِضُ مُعْطِرُناً ﴾ الأحقاف: ٢٤                                                     | ونبلٍ وكلٌّ بالعذابِ مطيرُ                                     | وصب عليهم عارض من حجارة                                          |
| ﴿ فَلَمَّا أَحَسُواْ بَأَسَنَا إِذَا هُم مِّنَهَا يَرُهُنُونَ ۞ ﴾ الأسياء: ١٢                                                                                | غَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                         | فلما أحَسُّوا بَأْسَ أغْلُبَ هِمَّةً                             |
| ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَّ لَوْلَا أَنْ تُفَيِّدُونِ ﴾ يوسف:                                                |                                                                |                                                                  |
| 9 £                                                                                                                                                          | إذا فصلت منهم لِغزَّة عِيرُ<br>وتَحْفَظُ منهمْ إخْوةً وتَمِيرُ | نُبَشّر مُصر دائماً بِقُدُومِهِمْ<br>تَسُرُّهُم عند القفول بضاعة |
| ﴿ قَـالُواْ يَكَأَبَّانَا مَا نَبْغِي ۚ هَٰذِهِ. بِضَدْعَنُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا ۚ وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ                | وتحفظ منهم إخوة وتمرير                                         | تسرُّهُم عند القفول بضاعة                                        |
| بَعِيرٍ ذَلِكَ كَيْلُ يُسِيرٌ ١٠ ﴿ يُوسَفُ ٢٠                                                                                                                |                                                                |                                                                  |
| ﴿ ذَالِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُعِيَ عَلَيْهِ لَيَـنَصُرَنَـُهُ اللَّهُ إِكَ اللَّهَ<br>لَعَـفُونُ عَـفُورٌ ﴿ ﴾ الحج: ٦٠          | عَقُوٌّ عَـن الـدَّنْبِ العظـيم غفـورُ                         | وَلَكنَّــه مِــنْ حِلْمِــهِ وَاقْتِــدارهِ                     |
| ﴿ وَلَوْ أَنَ قُرَّءَانَا شُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَيُّ بَل بِلَّهِ ٱلْأَشُرُ جَمِيعًا                | A carre to a first to                                          | 실패 다 그 얼마는 그렇게 되었다. 저는                                           |
| ﴾ الرعد: ٣١                                                                                                                                                  | لهـــا الأرضُ تطـــوى والجبالُ تسيرُ                           | تكادُ إذا ما أَبْرِمَتْ عَزَماتُهُ                               |
| ﴿ قَالَ إِنَّهُ. يَقُولُ إِنَّهَا بَقَدَةٌ صَفْرَاءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُدُّ ٱلنَّظِرِينَ ﴿ ﴾ البقرة: ٦٩                                                   | سَمِينٌ يَسُرُ الناظرينَ طريرُ                                 | ويعجبه أني نحيف وأنه                                             |
| ﴿<br>﴿ وَعَادُّ وَهُرْعَوْنُ وَلِغُونُ لُوطٍ (١٣) وَأَصْحَابُ ٱلْأَبْكَةِ وَقَوْمُ نَبَعٍ كُلُّ كَذَبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدٍ ﴾ ق: ١٣-<br>١٤              | وليس سواء مُؤْمِنٌ وكَقُورُ                                    | بنی ما بَنَی کِسْرَی وعادٌ وَمُثَبَعٌ                            |
| ﴿ إِنِّى أَنَا ْرَبُّكَ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ۗ إِنِّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَى ۞ ﴾ طه: ١٢                                                             | كما دلَّ بالوادي المُقدَّس طور                                 | ودلَّ على تقــوى الإلهِ أساســـهُ                                |



| ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنشِقُ ٱلسَّمَابَ ٱلنِّقَالَ ﴾الرعد: ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | على عجل سوقا صبا ودبور                          | حجازيَّة السُّحْبِ الثقالِ يسوقها                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ﴿ لِنَسَلُكُوا مِنْهَا سُئِلًا فِجَاجًا ۞ ﴾ نوح: ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بها للرياح العاصفاتِ مسيرُ                      | تضيقُ بها السُّبْلُ الفجاجُ فلا يرى                             |
| ﴿ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدَى وَثُورٌ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَنةِ وَهُدًى وَمُورَدةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عليها هُـدًى لِلْعَـالميـنَ وَتُــورُ           | فْمِنْدْنَةً" في الجوِّ تُشْرِقُ في الدُّجَي                    |
| ﴿ قَدْ زَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَاءِ فَلَنُولِيِّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَلَهَا ۚ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                 |                                                                 |
| ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُهُ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَةً ﴾ البقرة: ١٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ          | ومن حيثما وجَّهْتَ وجهكَ نحوها                                  |
| ﴿ فَوَقَنْهُمُ ٱللَّهُ شُرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوْرِ وَلَقَنَّهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ١٠ ﴾ الإنسان: ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ં ં ક. બંધા                                     |                                                                 |
| ﴿ ثُمُ ٱنْجِعِ ٱلْمُصَرَكَنَاتُنِي يَنْقَلِتُ إِلَيْكَ ٱلْمُصَرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ الملك: ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فَيَرْجِع عنها الطَّرُّفُ وهُوَ حَسير           | يَمُدُ إليها الحاسدُ الطرفَ حسرة                                |
| ﴿ وَيَكُولُ عَنْ ثَلَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمِيدٍ ثَمَنِينَةٌ ﴿ ﴿ ﴾ الحاقة: ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2 1. 1. ti : . t * .                            | 1 '50 ' 31 0 ' " 11 : 4 ' 11 5                                  |
| ﴿ قُللَّةٍ نَا أَجْنَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وبعض لبعض في البناء ظهير ُ                      | ثمانيَةٌ في الجوِّ يَحْمِلُ عَرْشَها                            |
| بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا (١٠) ﴾ الإسراء: ٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                 | یری من یراها أنّ رافعَ سَمکها                                   |
| ﴿ رَفَعَ سَمَكُما فَسَوْنِهَا ﴿ ﴾ النازعات: ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ولو كان كالسبع الطباق حصير                      | يرى من يراها أن راقع سمحها على أنهم في جنب ما شاد من عُلا       |
| ﴿ أَلَوْ تَرُواْ كَيْفَ خَلُقَ اللَّهُ سَبَّعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ  |                                                 |                                                                 |
| ﴿ لَا تُضَاَّدُ وَالِدَهُمُ الْوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ، بِوَلَدِهِ ۚ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكُ ﴾ البقرة: ٢٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | رث إني عَبْدٌ لِعَبْدِ الشَّكُور                | وإذا كان مثلُ ذاكَ على الوا                                     |
| ﴿ وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ ١٤ ﴾ الطور: ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                 | أبدا بالصوابِ ينظرُ في الملـ                                    |
| ﴿ إِنَّ هَٰذَا كَانَ لَكُرْ جَزَاءً وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا ﴿ ﴾ الإنسان: ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | لُ بخير من سعيهِ المشكور                        | فغدا الجندُ والرَّعية ُ والما                                   |
| ﴿ أَمَنْ هَذَا ٱلَّذِي يَرْزُفُكُمْ إِنَّ أَمْسَكَ رِزْفَةً عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا | في عُــثُوً مــنْ كَبْـرتَي ونُـفور             | وعَتَتْ أمهم عليَّ ولَجتْ                                       |
| ﴿ وَإِن تُوَلُّواْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مُولَكُمُ أَنِعْمَ الْمُولَى وَيْعُمَ النَّصِيرُ ۞ ﴾ الأنفال: ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خير مولى لنا وخير نصير                          | فَسَيُغْنِينِي الإِلهُ عنهمْ بجَدْوى                            |
| ﴿ وَلَقَدْ كَتَبَكَ فِي ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَكَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى ٱلصَّدَلِحُونَ ﴾الأنبياء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ــهٔ تعــالى فـــي الذكر بعــد الزبور           | ورثوا الأرضَ مثل ما كتبَ اللـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ﴿ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْهِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ۞ ﴾ المؤمنون: ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                 | وَهُمُ المُؤْمِثُونَ الوارِئُو الْفِرْدَوْ                      |
| ﴿ وَمَآ أُمُرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حُنَفَآةً وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤثُواْ الزَّكُوٰةَ ﴾ البينة: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | نَ لِما في قلوبهم مِنْ ثُـور                    | عَبَدُوا الله مُخْلصينَ لــهُ الدّيــ                           |
| ﴿إِنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ لِلْذَهِبَ عَنَكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو تَطْهِيرًا ﴾ الأحزاب: ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ـس وهـم أغنيا عـن التطهيـر                      | أهلُ بيتٍ مطهرينَ من الرِّجــ                                   |
| ﴿ إِلَّامَنْ أَنَّى اللَّهَ يِقَلِّبِ سَلِيمِ (١٨٠) ﴾ الشعراء: ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وأتى غيرهم بثوب نقير                            | و أَنُّوْا كَأَنُّهُمْ يِقَلْبٍ سَلَيْتٍ                        |
| ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ عِسْكِينًا وَبِيِّمَا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّمَا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ اللّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُو جَرَاتَهُ وَلَا شُكُورًا<br>۞ ﴿ الإنسان: ٨ – ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | يَّدَرَجَّ وَنَدُهُ وَلا لِشُكُور               | يُطْعِمُ ونَ الطَّعَـامَ لا لَجَــزَاءٍ                         |
| ﴿<br>﴿ تُكَمِّرُكُلَّ شَيْءٍ لِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِثُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾الأحقاف:<br>٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مِنَ الرِيِّحِ ما مَرتْ عليه تُدَمِّرُ          | وكانت ولاة الحرب فيها كعاصف                                     |
| ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَن نَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءٌ فَأَحْبَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلِ<br>ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُكُمْزَ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ۖ ﴾ العنكبوت: ٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وفي الجُـودِ ما يُحْي المَواتَ ويَنشُرُ         | وأقبلتَ تُحي الأرضَمن بعدِ موتها                                |
| ﴿ أَخْرَجُ مِنْهَا مَآمَهَا وَمُرْعَنْهَا ﴿ اللَّهِ لَا النازعات: ٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | غَداة و بحار الأرض أشْعَثُ أغْبُرُ              | فأخْرَجْتَ مَرْعاها وَأَجْرَيْتَ ماءَها                         |
| ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةً مِن نَنْضِ لِ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَدُ ﴾ البقرة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ومِنْ تَحْتِها أنهارُها تَتَقَجَّرُ             | فها هِيَ تَحْكِي جَنَّة َ الخُلْدِ نُزْهَة                      |
| ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَةٍ وَأَمُر<br>قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا سَأُورِيكُوْ دَارَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ الأعراف: ١٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | وكـــلُّ النصــــارى و اليهــودِ تحسَّروا       | فَّذُدٌ آیَتيُّ موسے وعیسے بِثُوَّةٍ                            |
| ﴿ وَنَيْتُهُمْ أَنَّ ٱلْمَاءَ قِسْمَةً بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبِ تُحْضَرُ ﴿ ﴾ القسر: ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ولا ناڤة في أرْضِهِمْ لكَ تُعقّرُ               | فيا صالحاً في قسمــة الماءِ بينهــم                             |
| ﴿ أَفَهُنَّ أَسَّسَى بُلْيَكُنَّهُ، عَلَى تَقْوَى مِنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوَانٍ خَيْرٌ أَمْ مَّنَّ أَسَّسَ بُلْيَكُنَّهُ، عَلَى شَفَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                 |                                                                 |
| جُرُفٍ هَارٍ فَأَنْهَارَ بِهِ عِنْ نَادٍ جَهَنَّمُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ التوبة: ١٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | شْفَا جُـرُفٍ هـارِ مَعـي يَـتَهورَّ            | فوا عجَـباً مِـنْ واقِفٍ منهمُ على                              |
| القصص: ٥<br>القصص: ٥<br>القصص: ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عَلَـــى كــلِّ سُــوءٍ يُعْجِزُ الناس أَقْدَرُ | إن استضعفو ا في الأرض كان أقلهمْ                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u>l</u>                                        |                                                                 |



| ﴿ إِنَّمَا جَزَّوْأُ ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِى ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَـتَّلُوٓا أَوْ<br>يُصَـلَبُوّاً أَوْ تُشَـطَّعَ أَيْـدِيهِـمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلَنفٍ * ﴾ المائدة: ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ودِينِ هُ مُ أَنْ يَصِ لَبُ وا ويُسمِّرُوا                                | رياستُهُمْ أَنْ يُصَفَّعُوا ويُجَـرَّسـوا                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَنفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلِيلُمُونَ ۚ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ<br>ٱلْأَبْصَدُرُ ﴿ اللَّهِ ﴾ [براهيم: ٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بشهقة تتبعُها زفره                                                        | تشخص أبصارُهم نحوها                                                 |
| ﴿ وَعَلَّمَنْكُ صَنْعَكَةَ لَبُوسِ لَّكُمْ لِلنَّحْصِنَكُم مِّن بَأْسِكُمْ ۖ فَهَلْ أَنتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ الأنبياء: ٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لمْ يَجْعَلُوا لَهُمُ الْحَدِيدَ لَـ بُوسا                                | لهُ الخِصام إذا تَشاجَـرَتِ القنا                                   |
| ﴿ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَاَّنِيَةٌ فَاصَّفَحَ ٱلصَّفْحَ ٱلْجَبِيلَ ﴾ الحجر: ٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أحكمَ بنياناً علا تأسيسا                                                  | أدعوك للصفح الجميل فإن تُجب                                         |
| ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِدِّ. وَهَمَّ بِهَا لَوْلَآ أَن رَّءَا بُرُهْمَنَ رَبِّهِ ۚ كَذَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَّ،<br>وَٱلْفَحْشَآةً إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ يوسف: ٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | فاصْـرفــهُ عَــنًا واصــفَع القِسّيسا                                    | صَرَفَ الإلـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
| ﴿ فَتَقَطَّعُواْ أَشَرَهُم بَيْنَهُمْ ذَبُراً كُلُّ حِرْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ المؤمنون: ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | زُمَرا ألم تَر عِقدَها مَحْلُولا                                          | وتَقَطَّعُـوا أَمْـرَ العَقائِـدِ بينهـم                            |
| ﴿ قُلِ اَدْعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعْوِيلًا (١٠) ﴾ الإسراء:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | صرفاً له عنه ولا تَحْويلا                                                 | ويَمَسُّهُ الأَلْمُ الَّــذِي لَـــمْ يَسْتَطــِع                   |
| ﴿ وَلَقَدْ قَالَ لَمُمْ هَرُونُ مِن قَبْلُ يَنَوْمِ إِنَّمَا فُيَنتُم بِهِ ۚ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّمْنُ فَأَلْبِعُونِ وَأَطِيعُواْ أَمْرِي ۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | وَدُوا اتَّخادَ الأنبياءِ عُجُولا                                         | مُــدٌ فارقوا العِجْلَ الذي فَتِثُوا بـــه                          |
| ۹۰: ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ودُّوا السِّخادُ المُرْسَلِينَ عُجُولا                                    | والعابدُونَ العِجْـلَ قــد فُتِثُوا به                              |
| ﴿ مَّا ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْسَمَ إِلَّا رَسُولٌ فَدْ خَلَتْ مِن قَبْسِهِ ٱلرُّسُلُ وَأَمُّهُ، صِدِّيفَ ۗ ﴾ المائدة: ٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | صِدِّیِـقَـة حَمـلَتْ بـه وبَــثـولا                                      | وَ إلى المُسيبح وأُمِّهِ وَكَفَى بها                                |
| ﴿ وَمَن كَاكَ فِي هَاذِهِ ۚ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَصَلُّ سَبِيلًا ﴾ الإسراء: ٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | وَالمُؤْمِنِينَ بِهِ أَضَلَّ سَبِيلا                                      | لْعِنَ الَّذِينَ رَأُوا سَيِلَ مُحَمَّدٍ                            |
| ﴿ قُلْ أَرَءَيْتُم مَّا اَنْـزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِّنِ رِّزْقِ فَجَعَلْتُم مِّنْهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلْ ءَاللَّهُ أَذِبَ لَكُمَّ أَمَّر<br>عَلَى اللَّهِ تَقْتَرُونَ ۞ ﴾ يونس: ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | غَيًّا وَمَوْصولَ النُّـقَى مَقْصُولا                                     | جَعلوا الحَرامَ بهِ حَـــلالاً وَاللهُـــدَى                        |
| ﴿ وَتَظُنُّونَ بِإِللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿نَ ﴾ الأحزاب: ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                           | ظَنَّـ وُا بــربِّهِمُ الظُّثُــونَ ورُسْــلِهِ                     |
| ﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْكَ وَأَقْوَمُ فِيلًا ۞ ﴾ المزمل: ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | وكتَــابَــهُ أقــوَى وَأقــوَمُ قِيـــلا                                 | اللَّه أكبَـرُ إنَّ ديـنَ مُحَمَّـدٍ                                |
| ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ يَدِينَ إِسْرَهِ بِلَ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ بَدَى مِنَ ٱلنَّوَرَئَةِ وَمُبَشِّرًا مِرْسُولِ<br>يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُۥ أَحَدُ ۗ ﴾ الصف: ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | قِدْما بأحْمَدَ أَمْ بإسماعيلا                                            | تُخبركُمُ السُّوراةُ أَنْ قَـد بَشَّـرَتْ                           |
| ﴿ وَقَالُوٓاْ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِى تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا ۞ ﴾ الفرقان:<br>٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | يُتناعى عَليه بُكْرةً وأصيلا                                              | ودَعـــاهُ رُوحَ الحَــقِّ لِلوَحِي الذي                            |
| ﴿ وَالسَّنبِقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ الْمُهَاجِيِنَ وَالْأَصَادِ وَالَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ تَجَـٰرِي تَحَتْهَا الْأَنَهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ اللهِ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُ لَلْكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ اللهِ اللهِ عَنْهُمَ اللهِ عَنْهُمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا  | أُخَدُوا عَلَى الْعَمَلُ القَلِيلُ جَزِيلا                                | والآخِـرونَ الأوَّلـونَ فَقَـوْمُــهُ                               |
| ﴿ فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذُنَهُ أَخَذًا وَبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فَأُراكَ أَخْدَ الكافِرينَ وبيلا                                          | قُرنَت بهَيبَتِهِ شَريعَهُ دِينِهِ                                  |
| ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَىٰ مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن ثَنَيْءٍ يَنَفَيَوُاْ ظِلَالُهُۥ عَنِ ٱلْمَيْمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَدًا يَلَهِ وَهُمْ دَخِرُونَ<br>﴿ اللَّهِ النَّحَلَ: ٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | وتَقَيَّـأَتُ ظِـلً الصَّـلاح ظليــلا                                     | فِي أُمَّــةٍ خُصَّـت ْ بكــلٍّ كَرَامَــةٍ                         |
| ﴿ وَدَائِيَّةً عَلَيْمٌ ظِلَالُهُا وَذُلِلَتْ قُطُوفُهَا نَذْلِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ الإنسان: ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بيدِ الغُرورِ قُطُوفُها تَـذليلا                                          | دَهَبَتُ بِكَرْمُــَةِ قُــوْمٍ سَوءٍ دُلِّلْتُ                     |
| ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُواْ إِلَى دَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ (الله عَد عُوا السَّالَامِ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ (الله عَد عُوا السَّالَةِ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَل | وغَـدا بثـور كِتابــهِ مَكْـحُولا                                         | يُهْدِي إلى دار السَّلام مَـن اتَّقَـى                              |
| ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُسْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّكَاسِ وَبَهِيَنْتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ<br>وَٱلْفُرْقَانِ﴿ اللَّهِ ﴾ البقرة: ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | وَهَزَزُتَ فيهم صارماً مَسْلُولا                                          | ودَعَوتَهُم بالنَبِّنَاتِ مِنَ الهُدَى                              |
| ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَنَبُهُ. بِيمِينِهِ، فَأُوْلَتِهِكَ يَقْرَءُونَ كِتَنَبَهُمْ<br>وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلَا ۞﴾ الإسراء: ٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | وعَــدُوُّه لا يُــظلّمُــونَ فتــيلا                                     | غَمَرَ البَرِيّــَةِ عَـدلُهُ فصـَـديقــهُ                          |
| ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا ٱصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ ۚ إِن عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ۞ ﴾ الفرقان:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | كــَرَمَا وكُــفَّ ضبــرامَها المَشْعُولا                                 | واصرف بهِ عنَّا عَـذابَ جَهَنَّم                                    |
| ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ تَـرْمِيهِم بِحِجَارَةِ مِن سِجِيلِ ﴾ الفيل ٢ - ٤ ﴿ وَأَنَا لَمَسْنَا<br>اَلسَّمَآءَ فَوَجَدْنَهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُمًا ۞ وَأَنَاكُنَا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْجُ فَمَن يَسْتَجِع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إِذْ رَدَّتِ البَشَـرَ الطَّيْـرُ الأباييل لِلجنّ شُـهْبٌ وللإنسان سجّـيل | فردَّتِ الجنَّ عنْ سمع ملائكة<br>كلُّ غَدا وله مِنْ جِنْسِهِ رَصَدٌ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ·                                                                         |                                                                     |



| ٱلْأَنَّ يَعِدُ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا ﴾ الحن ٨ و ٩                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسۡتَرَقَ ٱلسَّمَعَ فَأَنْبَعَهُ شِهَاتُ ثَمِينٌ ﴿ ﴾ الحجر: ١٨<br>﴿ وَأَنَا كُنَا نَقَعُدُمِنْهَا مَقَعِدَ لِلسَّمْجَ فَمَن يَسْتَعِعِ ٱلْأَن يَعِدَ لَهُ شِهَابًا زَصَدًا ﴾ الحن: ٩                                                                                               | لمَّا تَـوَلَّتُ تَـوَلَّى كَـلُ مُسْتَرَقِ عَـنْ مَقْعَدِ السَّمْعِ منها وهُوَ مَعْزُول   |
| ﴿ كَيْسَ كُمِنْلِهِ عَنْ مَنْ مُنْ مُو كُلِنَكِيمُ الْسَمِيعُ ٱلْمَصِيرُ ١١ ﴾ الشورى: ١١                                                                                                                                                                                                         | وانظُــرْ فليــس كمثل الله من أحدٍ ولا كقــولٍ أتــى مِــن عنـــدهِ قيـــلُ                |
| ﴿ يَهْدِى ٓ إِلَى ٱلرُّشَٰذِ فَعَامَنَا بِهِۦۗ وَلَن نُشْرِكَ بِرَيِنَا أَحَدًا ۞ ﴾ الحن: ٢                                                                                                                                                                                                      | يَهْدِي إلى كُلِّ رُشْدٍ حينَ يَبْعَثُهُ اللَّبِي المسامع ترتيبٌ وتـرتيــلُ                |
| ﴿ فَلَالِكُوْ ٱللَّهُ رَبُّكُوْ ٱلْمُنَّ فَمَاذَا بِعَدَ ٱلْحَقِّ إِلَا الضَّلَالُّ فَأَنَّى نُصْرَفُونَ ﴾ يونس: ٣٢                                                                                                                                                                              | ما بَعْدَ آياتِهِ حَقٌّ لِمُثَّبِعِ والحَقُّ ما بَعْدَهُ إلاَ الأباطيلُ                    |
| ﴿ وَمَا أَرْسَانُكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَلِمِينَ ۞ ﴾ الأنبياء: ١٠٧                                                                                                                                                                                                                            | وما محمدٌ إلا رحمة بُعِثَت العالمينَ وفضلُ اللهِ مبذولُ                                    |
| ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم بِالْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَفْتُلُواْ أَبْنَاءَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ, وَاسْتَحْيُواْ فِسَاءَهُمَّ                                                                                                                                                             | عناية ضلَّ كيدُ المشركينَ بها وما مَكايدِدُهمْ إلاَّ الأضاليلُ                             |
| وَمَا كَیْدُ ٱلْكَفِرِینَ إِلَّا فِي ضَكُلِ ﴾ غافر ٢٥                                                                                                                                                                                                                                            | إِذْ يَنظْرُونَ وهمْ لا يُبْصِـرُونَهُمـا كَانَّ أَبصارهم مـن زيغـها حُـولُ                |
| ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُلَكُ لَا يَسْمَعُوا وَتَرَدُهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ الأعراف: ١٩٨                                                                                                                                                                        | ہد یسروں وہم 2 بینغیہ روتھت                                                                |
| ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِـَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةٌ. وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَأَ وَإِنَّهُ. فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ<br>ٱلصَّنلِحِينَ ٣﴾ البقرة: ١٣٠                                                                                                                    | إِنْ يقطع الله عنه أمَّة سفهت فنوسها فلها بالكفر تعليلُ                                    |
| ﴿ فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُرِيَهُۥكَيْفَ يُؤرِي سَوْءَةَ أَخِيهُ قَالَ يَوَيْلَتَى أَعَجَزْتُ أَنَّ<br>أَكُونَ مِثْلَ هَـٰذَا ٱلْغُرَابِ فَأُوْرِيَ سَوْءَةَ أَخِيٍّ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلنَّندِمِينَ ﴿ ۖ ﴾ المائدة: ٣١                                                 | مِنَ اليَهُودِ اسْتَقَدُّتُمْ ذَا الجُحودَ كما من الغرابِ استفادَ الدَّف نَ قابيلُ         |
| ﴿ وَمَا أَبْرَئِئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَهُ ۚ بِاللَّتَوَءِ إِلَّا مَا رَجِمَ رَبِّ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۗ ۞ ﴾ يوسف:<br>٥٣                                                                                                                                               | فَإِنَّ أُمَّارَتِي بِالسُّوءِ مِا اتَّعَظْتُ مِنْ جَهِلِهَا بِنذيرِ الشِّيْبِ وَالهَرَم   |
| ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقْعَلُونَ ۞ كَبُرٌ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقْعَلُونَ ۞ كَبُرٌ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقْعَلُونَ ۞ ﴾ الصف: ٢ – ٣                                                                      | أَمَرُنُكَ الْخَيْرَ لَكَنْ مَا ائْتَمَرْتُ بِـ وما اسْتَقَمْتُ فما قَوْلِي لَكَ اسْتَقِم  |
| ﴿ وَزَوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْنِهَا عَن نَفْسِهِ وَعَلَقَتِ ٱلْأَبَوْبَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ, رَبِّ ٱخْسَنَ مَثْوَاكَي إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِلْمُونَ ﴿ ﴾ يوسف: ٢٣                                                                                     | ورَاوَدَنْهُ الجِيالُ الشُّمُّ مِنْ ذَهِ بِ عَنْ نَفْسِهِ فَأَرَاهَا أَيُّمَا شَمَمِ       |
| ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَفِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَكُلِمَنْتُ رَقِي وَلَوْ حِثْنَا بِمِثْلِهِ. مَدَدًا ﴾ الكهف: ٩ . ١                                                                                                                                   | لها مَعان كَمَوْج البَحْر في مَدَدِ وَفُـوْقَ جَوْهَرهِ فِي الحُسْن والقيَــم              |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنَلُواْ الصَّيْدَ وَاَنَّمُ حُرُمٌ قَنَلَهُ مِنكُمْ مُّتَمَمِدًا فَجَزَآهٌ مِثْلُ مِن النَّتَم يَعَكُمُ<br>يهِ ـ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ الكَمْتِيةِ أَوْكَفَنَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِمِينَ أَوَّ عَدْلُ ذَلِكَ صِمِيامًا * ﴾ المائدة:<br>9 و | إِدْ قَلَ دانِيَ مِا تُخْشَى عَواقِبُهُ كَأَنَى بِهِما هَدْيٌ مِنَ النَّعَم                |
| ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَبُلًا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَكَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِى بَنرَكَنَا حَوْلَهُ لِلْزَيْهُ مِنْ اَلِنزِنَّا إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ الإسراء: ١                                                                                | سَرَيْتَ مِنْ حَرَم لَيْ اللَّهِ اللَّهِ حَرَم كُمَا سَرَى البَدْرُ في داج مِنَ الظُّلْم   |
| ﴿ أَلَمْ رَكَيْفَ فَعَلَرَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْمِعَادِ ۞ ﴾ الفحر: ٦ – ٧                                                                                                                                                                                                               | لَمْ نَقْتُرِنْ بِزِمانِ وَهْمِيَ تُخْبِرُنا عَن المعادِ وعَنْ عادٍ وعَنْ إرَم             |
| ﴿ وَلَا تَمُدُنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَامَتَعْنَا بِهِۦۚ أَزْوَبُجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْمُنِيْقِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْيَنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ<br>﴾ طه: ١٣١                                                                                                                | وَلَمْ أُرِدْ زَهْرَةَ الدُّنيا الَّتِي اقْتَطَفَتْ يَدَا زُهَيْرِ بما أَثْنَى عَلَى هَرَم |
| ﴿ آَهُرٌ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِكَ ۚ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُم ۚ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنِيَّا ۚ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُم فَوْقَ بَعْضِ<br>دَرَجَنتِ لِيَّتَنْجَذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا ۗ وَرَحْمَتُ رَبِكَ خَيْرٌ ثِمِمَا يَجْمَعُونَ ﴿ ۖ ﴾ الزحرف: ٣٢                          | لعلَّ رَحْمَة رَبِّي حينَ يَقْسِمُها تأتي عَلَى حَسَبِ العِصْيانِ في القِسَم               |
| ﴿وَأَن تَسۡـنَقۡسِمُواْ بِالْأَزۡكِمِ *﴿ ﴾ المائدة: ٣                                                                                                                                                                                                                                            | فكم ارتَزَقْتُ بغَيْرِها لِضَرُورَةٍ فكأنَّـما اسْتَـقْسـَمْتُ بـالأزْلام                  |
| ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَمُ وَكَانَتِ آمْرَأَقِى عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبِرِ عِتِيًا ﴾<br>مريم: ٨<br>﴿ وَمَن نُعْمَرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلَقِ ۖ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ۞ ﴾ يس: ٦٨                                                                                       | بِلَغَتْ مِنَ الكِبَرِ العِنَّي وِنْكُسَتْ فِي الْخَلْقِ وَهْيَ صَبِيَّةُ الأرحام          |
| ﴿ اللَّهُ مَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً ﴾ المائدة:                                                                                                                                                                         | أحْمَـ دُ الهادِي المَـذي أُمَّتُـه رضيي الله لها الإسلامَ ديـنا                           |
| ﴿ وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ. سُجَداً وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْينِي مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا<br>رَقِي حَقًا اللهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ. سُجَداً وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْينِي مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا                            | أَسْجَدَ اللهُ لـهُ أَمْ للكُـهُ يَـوْمَ خَـرُوا لأبيهِ ساجِدينا                           |



| ﴿ فَلَلَقَىٰٓ ءَادَمُ مِن زَيِهِ ۚ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ لِهُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ٣٧ ﴾ البقرة: ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كلمات ِ هُنَّ كَنْـزُ المُدُنِينا                     | فْتَلَقَى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ﴿وَنُودُواَ أَن تِلَكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ . ﴾ الأعراف: ٤٣ ﴿ ٱدْخُلُوهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فانْذُ لُـوها بـسَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ودُعُــوا أَنْ تِلْــكُمُ الــدَّارُ لِكُــمْ     |
| يِسَلَمِ ءَامِينِينَ (1) ﴾ الحجر: ٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                       |                                                   |
| ﴿ فَأَرَادُواْ بِهِ عَكِنْدًا خُعَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الما السافات: ٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أنْ يكيدُوهُ فكانوا الأخسرينا                         | وَخَلِيلُ اللهِ هَمَّتْ قُومُـهُ                  |
| ﴿ وَتَالِمُهِ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَفَكُمْ بَعَدَأَنْتُولُواْ مُدْبِرِينَ ۞ ﴾ الأنبياء: ٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أوقدوه وتولًوا مدبرينا                                | وئـور المصطفى إطفاء ما                            |
| ﴿ إِنَّ وَلِتَى َاللَّهُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْكِنَابُّ وَهُوَ يَتُولَى ٱلصَّلِحِينَ ١٩٦ ﴾ الأعراف: ١٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عَجَبٌ أَنْ يَتُولَكي الصَّاحينا                      | مَصْدَرُ الرَّحْمَـةِ لِلْخَلْـق فلا              |
| ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ ءَادُواْ مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ ٱللَّهُ مِمَّا قَالُواْ وَكَانَ عِندَاللَّهِ وَجِيهَا ﴾الأحزاب: ٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مِثْلَ ما قد كانَ جِبْرِيلُ مَكِينا                   | ووَجِيها كانَ مُوسَى عِنْدَهُ                     |
| ﴿ وَالَّذِينَ يَجْنَبُونَ كَبَّتِهِ ٱلْإِنْمُ وَالْفَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ ١٠٠ ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | وَإِذَا مِا غَضِيُوا هُمُ يَغْفِرُونَا                | يَغْضَبُ المَـوْتُ إِذَا مَا غَضِيبُـوا           |
| ﴿ فَلَـمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ ـ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَوْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوثُوآ أَخَذَنَّهُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وَأَتَاهُمْ قَاذًا هُمُ مُبْلَىسِونا                  | شَهدَ الكُقارَ بالغَيْبِ لــهُ                    |
| بَغْتَةً فَإِذَاهُم مُّتِلِسُونَ ( <sup>11)</sup> ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وهــــم ــــبه مــــبه                                |                                                   |
| ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَتُ ۚ مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُوكَ عَلَى الَّذِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بَعْدَما كاللهِ اللهِ يَسْتَـ قَتِحــُونا             | أغْلَقُ وا بابَ اله دُى مِنْ دُونِهِمْ            |
| كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّاعَرَقُوا كَفَرُوا بِهِ ـ فَلَمْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ۞ ﴾ البقرة: ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                       |                                                   |
| ﴿ الَّرَّكِنَابُ أَخْرِكُمْتَ ءَايَنْكُهُ ثُمَّ فُصِلَتَ مِن لَذُنَّ حَرِكِمٍ خَبِيرٍ ۞ ﴾ هود: ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | منه آياتً لقُوم يَعْقِلونا                            | وَأَتَاهُمْ بِكِتَابٍ أَحْكِمَتُ                  |
| ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِّن قِشْلِهِ - وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | فَهُمُ البَوْمَ له مُستُسَلِّ مُونا                   | عَجَــزُوا عَــنْ سُــورَةٍ مِنْ مِثْــلِهِ       |
| إِن كُنتُمْ صَالِدِقِينَ ١١٠﴾ البقرة: ٢٦ و ﴿ بَلْ هُوَ ٱلْيَوْمَ مُسَمَّتِهُونَ ١٨٠ ﴾ الصافات: ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                       |                                                   |
| ﴿ فَرَاعَ إِلَى الْهِنْمِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُونَ ١٠ مَا لَكُولَ لَا نَطِقُونَ ﴾ الصافات: ٩١ - ٩٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بالتَّحَدِّي مالكمْ لا تَنسْط فُونا                   | قال لِللَّهُ قَارِ إِذْ أَقْدَمَهُمْ              |
| ﴿ كِكَرَامًا كَنْبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | منهم على المال إنسان بمأمون                           | الكاتِبُونَ وَلَيْسُــوا بـــالكــرِامِ فما       |
| ﴿ قَالَ أَلَمْ ثُرَبِكَ فِيمَا وَلِيدًا وَلَيِثْتَ فِيمَامِنْ عُمُوكِ سِنِينَ ﴾ الشعراء: ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | مَعَ النَّجْ ريبِ مِنْ عُمْ ري سِنينا                 | فَقَدْ عَاشَرَتُ هُمْ وَلَدِثُ تُ فِي هِمْ        |
| ﴿ فَأَلْفَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ اللَّهِ السَّعِرَاء: ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تَــلةً فَــتِ القَوَافِــلَ والســّقيــنا            | إذا ألقى بها مُوسى عَصاهُ                         |
| ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَاوَواْ وَّنَصَرُوٓا أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وَهَاجَرُوا وَلَـــَهُ أَوَوْا وَقَـــدْ نَـــصَرُوا  | وَجَاهَدُوا مَعَهُ فَــي اللهِ وَاجْتَهَــدُوا    |
| حَقًا مُّهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كُويمٌ ١٠٠٠ ﴾ الأنفال: ٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 55 — — 5 55 — 5 55 <del></del> 5                      | ر <del>ب ۱</del> -رست <u>ي</u>                    |
| ﴿ ۚ فَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكَوْةَ وَاعْتَصِمُواْ بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَنَكُرٌ فَيْعُمَ الْمَوْلِي وَنِعْدَ النَّصِيرُ ﴾ الحج: ٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | للهِ وَاعْتَصِمُ وا بِاللهِ وَالْتَصَرُوا             | وبَيَّتُوا الْقَرْضَ وَالْمَسْنُونَ وَاعْتَصَبُوا |
| ﴿ سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ١٣ وَمَا أَدَرِكَ مَا سَقَرُ ١٣ ﴿ لَا نَفَقُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّالِمُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ ال | لكِنَّ عَـقْ وَكَ لا يُبْقي ولا يـتَرُ                | وقدْ أَنَتْ بِدُنُــوبِ لا عِــدَادَ لهــا        |

|                 | اص الأدبي                                                 | التنا                                                          | لشعري                                       | البيت ا                                 |
|-----------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------|
| المتنيي         | قليتَ دونَكَ بيدًا دونَهَا بيدُ                           | أمّا الأحِبّةُ فالبَيْداءُ دونَهُم                             | دوُنَها مَا ورَاءهُانَّ ورَاءُ              | رئتب ب تسفط الأماني حسرى                |
| المتنبي         | تَعِبَت في مُرادِها الأجسامُ                              | وَإِذَا كَانَتِ النَّفُوسُ كِبَارِ أ                           | نَشِطَتْ في العبادة الأعضاءُ                | وإذا حَلَتَ الْهدَايَةُ قُلْبا          |
| أبو تمام        | وَيَبقى العودُ ما بَقِيَ اللِّحاءُ                        | يَعيشُ المَرءُ ما اِستَحيا بخَير                               | مام والعودِ شُـقَّ عنه اللحاءُ              | فهُو كالزّهْر لاح من سَجَف الأك         |
| ابن<br>الرومي   | رائق الخمر في رقيق الصِّحان                               | راق معنىً ورقّ لفظًا فيحكي                                     | في حُــــلاها وحَليـــها الخَنْســَاءُ      | رَقَّ لَقْـظًا وراق معنىً فجـاءَتْ      |
| أبو فراس        | فكيفَ يهِ وقد شابَ العِذارُ                               | وَقَالَ الغانِياتُ سَلا غُــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | والتَّصَابي بَعْدَ المَشيبِ رُعُونَــه      | أَهُوَى والمَشْيِيبُ قَدْ حَالَ دُونَهُ |
| داخلي           | وَأَخُو الحِلْمِ دَأَبُهُ الإِغْضَاءُ                     | جَهلت قومُهُ عليه فأغْضَى                                      | وُ جـوابُ الحليــم والإغْضـــاءُ            | فَدَعَوْا أَحْلَمَ البريَّةِ والعـڤـ    |
| الشافعي         | فلا أرض تقيــه ولا سمـــاء                                | ومن نزلت بساحته المنايـــا                                     | إذا نَزَلَتْ بساحَتِـنا الكُروبُ            | يُقَرِّجُ ذِكْرُهُ الكُرُباتِ عنا       |
|                 | مني وبيض الهند تقطر من دمي                                | ولقد ذكرتك والرماح نواهل                                       | عَلَيَّ فَتَنْجلِي عني الخُطوبُ             | وأذكرهُ وليـلُ الخطـبِ داج              |
| المتنيي         | وعندُهمُ أنَّ النَّسيبَ يُقدَّم<br>أكل فصيح قال شعرا متيم | لمدحك أخَّرتُ النسيبَ تهيِّيا<br>إذا كان مدحا فالنسيب مقدم     | فما أدري أمدح أمْ نسيب                      | وَصَفَّتُ شَمَائًا منه حِسانا           |
| ابن نباتة       | ويتعب فيه من يلوم ويعتب                                   | إلى كم يخوض الدمعُ فيكَ ويلعبُ                                 | ما كان في الدنــيا يخوضُ ويَلعَبُ           | لعِبَتْ به الدنياولولا جَهْله           |
| الكميت          | بهم ولهم أرضى مرارا وأغضب                                 | بني هاشم رهطُ النبيّ فإنني                                     | في الحكم يرضى للإله ويغضب                   | مُـتَمَكِّنُ الأخالق إلاَّ أنه          |
| العجلي          | وأعدُبُ طوراً وطوراً أمُرْ                                | وإني لأصفَحُ عن قُدرةٍ                                         | طُورًا يَمُرُ لها وطورًا يَعْدُبُ           | يشفي الصدور كلامه فدواؤه                |
| أبو ذؤبب        | ألفيت كل تميمة لا تتفع                                    | وإذا المنية أنشبت أظفارها                                      | أظفارُها في كل صنيْدٍ تَنْشَبُ              | غالت بُغاتَهُمُ بُزَاةٌ كَريهَةٍ        |
| این شداد        | شَفَتْ بهبوبها قلْباً عليلا                               | إذا ريح الصَّبا هبت أصيلا                                      | فأصبح منها كل قطر مطيبا                     | أريحُ الصبا هبت على زهر الربا           |
| عمرو بن<br>أهتم | فهذا صَبُوخٌ راهِنٌ وصَدِيقُ                              | فقائتُ له أهلا وسهلا ومرحبا                                    | بَلَى قُلْ لَهُ أَهْلًا وَسَهُلًا وَمَرْحبا | فقلت أفَخْرُ الدين عثمانُ قال لي        |



| البوصيري        | غياً وفي نعمائه متقلبا                   | على أنني ما زلْتُ مِنْ بَرَكاتِه            | إِدْ باتَ في نَعْمائِه يَثَقَلُّبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لزمَ النَّقَلُّبَ في معَاصي ربِّهِ                    |
|-----------------|------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| البوصيري        | لشائمها البروق الخلب                     | لم تبكِ للأرضِالسماءُ ولا رقتْ              | لديه ولا برقي من الودّ خلبا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | و لا كان ديناري مِنَ النُّصح بَهرَجا                  |
| ابن نباتة       | وخاتم الأنبياء القصد والسول              | وليس لي في ربة الخلخال من أرب               | إذ وصفو كاليهود بالأربه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | فليسَ لي في الشُّهودِ مِنْ أرَبٍ                      |
| البوصيري        | ر مُحَيَّاهُ الرَّوْضَةُ الغَنَّاءُ      | مَا سِوَى خُلْقِهِ النسيمُ وَلا غَيْـــ     | هـبً عليـه من نشرهِ هبَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | مَنْ خُلْقُهُ كالنَّسِيمِ يَنْشُرُ إِنْ               |
| المتنيي         | إلى البحر يسعى أم إلى البدر يرتقي        | وأقبل يمشى في البساطِ فما درى               | إلى الصُّبْحِ سارٍ أو ْ إلى النَّجْم صاعدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يُضيُ محياهُ كأنَّ ثناءه                              |
| المعري          | هــوان الآبــاء والأجــــداد             | وقبيح بنا وإن قدم العهد                     | يُجدِّدُ أشجاني وإن قدم العهدُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | على أنَّ تذكاري لما قد أصابكم                         |
| الشافعي         | تهيأ لأخرى مثلها فكأن قد                 | فقل للذي يبقى خلاف الذي مضى                 | محتومة " إن لم يكن فكأن قدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | إنَّ الْفَنَاءَ لَكُلِّ حَيٍّ غَايَة                  |
| أبو تمام        | وَ حَنينُهُ أَبَدا لِأُوَّلِ مَنزلِ      | كَم مَنزِلٍ في الأرض يَألقُهُ الفَتى        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مُستَوْحِشٍ في أنْسِهِ مُتعاهِدٍ                      |
| (- 5.           | وحنينـــه دومـــا لأول منـــزل           | قِفا نَبكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ وَمَنزِل        | حُشِرَت إلى حَرم بأوَّل مَسْجِد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | والوحْشُ أمِنَةٌ لدَيهِ كَأَنَّهَا                    |
| حصري<br>قيرواني | ذا الأخضر الطامي وذاك الأحوصا            | لولا رياح لم أك أمتطي                       | طامي ويا بحر العلوم المزبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | فقل السلام عليك يا بحر الندى الط                      |
| الحطيتة         | حُمر الحَواصِلِ لا ماءٌ وَلا شَجَرُ      | ماذا تَقُولُ لِأَفْراخِ بِذِي مَرَخ         | من إناثٍ أعولهم وذكور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وَكَــزَرُغْبِ القطــا وَرائـــي فِراخٌ               |
| ابن شداد        | لمعت كبارق ثغرك المتبسم                  | فوددت تقبيل السيوف لأنها                    | إذا لمَعَت لم يَبْقَ في الأرض مُنْكَرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | فقد جـــاءكم وال ٍبــروقُ ســـيوفهِ                   |
| أبو فراس        | وَلالْمَعَت ليفي الدُروبِ حِرابُ         | وَلا بَرَقْت لي في اللِقاءِ قواطِع          | 5 5 5 Q D (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                       |
| امرؤ<br>القيس   | يسقطِ اللَّوى بَينَ الدَّخُولِ فَحَومَل  | قِفًا نَبِكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ وَمَنزِل      | وبغضهم لي من قفا نبكِ أشهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ومنهمْ أناسٌ يُظْهِرونَ مَـوَدَّتـي                   |
| أبو تمام        | طُوِيَت أَتَاحَ لَهَا لِسَانَ حَسُودِ    | وَإِذَا أَرادَ اللَّهُ نَشْرَ فَضيلةٍ       | وأضلَّهُم رأوا القييح جَميلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | وإذا أرادَ اللَّهُ فِتْنَــةٌ مَــعُشَــرِ            |
| (- ).           |                                          |                                             | خَرَجَ الْهَوَى مِنْ قُلْبُ مُعْزُولًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ حِفظَ وَلَيِّــهِ             |
| المتنبي         | فَفي الناس بوقاتٌ لها وَطُبولُ           | إذا كانَ بَعضُ الناس سَيفًا لِدَولَةٍ       | في الحَربِ بُـوقـاتٍ لهُ وَطُبُولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | وِيأنَّهِمْ ضَرَبُوا لِيَسْمَعَ ربُّهُمْ              |
| المتنيي         | إنَّ المَلامَة فيهِ مِن أعدائِهِ         | أأحِبُّهُ وأحِب فيهِ مَلامَة                | ليسَ المُحِبُّ لِمَنْ يُحِبُّ مَلُولا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أَأْحِبُّهُ وَأَملُ مِن ذِكرِي لهُ                    |
| أبو ذؤيب        | سُمِلت بشوڭٍ فَهْيَ عُور تَدمَعُ         | فَالْعَينُ بَعدَهُمُ كَأنَّ حِداقَها        | كَأَنَّــمَا كُلُّــهَا بِــالشَّــوْكِ مَسْمُــــولُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | سالت وساءت عُيـون منهم مَثَلا                         |
| کعب بن<br>زهیر  | مُهَنَّدٌ مِن سُيوفِ اللهِ مَسلولُ       | إِنَّ الرَّسولَ لسَيفٌ يُستَضاءُ بِهِ       | مُجَرِّدٌ بيَدِ الأمالِ مَسْلُولُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فَجَرِّدِ الْعَزْمَ إِنَّ الموتَ صارِمُهُ             |
| الكميت          | وفيهم خياء المكرمات المُطنَّب            | أناس بهم عَزَّت قُريشٌ فأصبَحُوا            | مَجْدٌ على السَّبْعِ الطِّباقِ مُطنِّبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | آلَ النبيِّ وَمن لهم بالمصطفى                         |
| ابن<br>الرومي   | كأنما كُحِلتُ سَمًّا على رمدِ            | كم مُقْلَةٍ بعدَه عَبْرَى مُؤرَقَّةٍ        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
|                 | الله الله الله الله الله                 | ے مصر بدہ طبری موردہ                        | كُحلُ الصَّحيحِ خِلافَ كُحلِ الأرمَدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | إن قالَ ذاكَ هُوَ الدَّواءُ فقل لهُ                   |
| حسان بن<br>ثابت | خُحِلت مَآقيها بِكُحلِ الأرمَدِ          | ما بالُ عَيني لا تَنامُ كَأَنَّما           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
| أبو تمام        | عَلَيهِ وَسَمٌ مِنَ الأَيّامِ وَالْقِدَم | سَلِّم عَلَى الرَّبع مِن سَلَّمي بذي سَلَّم | THE STATE OF THE S | t : .1 \$75°.1                                        |
| أبو طالب        | يَغشَونَ بِالظُّلْمِ مَن يَدعو إلى الدين | أُمِّن تَدْكُر أَقُوام دُوي سَفَهِ          | مَزَجْتَ دَمْعًا جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أمِنْ تَذَكُّر جيرانِ بذي سَلَّم                      |
| اين             | أمْ بارقٌ لاح في الزوراء فالعَلَم        | هل نار اللي بدت اليالا بذي سلم              | و أوْمَضَ البَرْقُ فِي الظَّلْمَاءِ مِنْ إِضَمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أَمْ هَبَّتْ الريحُ مِنْ تِلْقاءِ كاظِمَةٍ            |
| الفارض          | كُف الملامَ فلو أحبَبْتَ لم تَلُم        | يا لائمًا لأمني في حبّهمْ سفَها             | مِنِّي الدكَ ولو أَنْصَفْتَ لَمْ تَلْم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | يا لائمِي في الهَوزى العُدريِّ مَعْذِرةً              |
| أبو ذؤيب        | فْإِذَا تُرَدُّ إِلَى قَلْيِلٍ تَقْنَعُ  | وَالنَفْسُ راغِيةٌ إذا رَغَّبتُها           | حُبِّ الرِّضاعِ وإنْ تَقْطِ مُهُ يَنْ فَطِمِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | وِ النَّقْسُ كَالطَّقْلُ إِنْ تُهْمِلُه نُشَبَّ عَلَى |
| المتنبي         | وَالسَيفُ أحسَنُ فِعلاً مِنهُ بِاللَّمِم |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أَمَر ثُكَ الخَيْرَ لكنْ ما ائــ ثَمَــ رث به         |
| شريف<br>المرتضي | فقد كفاني شيب رأسي عاذلي                 | لا تعذلني بَعدَها على الهوى                 | ضيَفٍ ألمَّ برأسي غيرَ مُحْتَشِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ولا أعَدَّتْ مِنَ الفِعْــلِ الجَمِيلِ قِرَى          |
| الدؤلي          | عارٌ عَلَيكَ إذا فَعَلتُ عَظيمُ          | لا تَنهَ عَن خُلُقٍ وتَأْتيَ مِثْله         | و الشِّيْبُ أَبْعَدُ في نُصحٍ عَن النُّهُم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | إنِّي اتهَمْتُ نَصِيحَ الشَّيْبِ في عَـــذلٍ          |
| الفرزدق         | لولا التَشْهَدُ كانَت لاؤهُ نَعَمُ       | ما قالَ لا قط إلا في تَشَهُّدِه             | أبَّـرَّ فِـي قـول لا منِـــهُ وَلا نَعَم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | نَبِيُّنَا الْأَمِرُ النَّاهِي فِلْا أَحَدٌ           |
| المتنبي         | يَجِد مُرّاً بهِ الماءَ الزُلالا         |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | قد تُنكِرُ العيْنُ ضَوْءَ الشِّمْسِ من رَمَدٍ         |
| عمرو بن         |                                          |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وَلُــوْلا ذَاكَ مَــا لَيسُــوا حَــريرا             |
| كلثوم           | وَنُصدِرُهُنَّ حُمرًا قد رَوينا          | بــِأنّا نــوردُ الــراياتِ بيــضا          | مِنَ العِدا كُلَّ مُسْوَدٍّ مِنَ اللَّمَم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | المُصْدِرِي البيضَ حُمْرِ أبعدَما وَرَدَتْ            |
| · <u></u>       |                                          |                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |

| تناص مع الأمثال                                | البيت الشعري                                                                    |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| " كل إـــناء يرشح بمــا فيه"                   | فِعْلُـهُ كُلُّـهُ جَمَيِلٌ وَهَل يَئْ ضَـحُ إِلَّا بَمَـا حَـوَاهُ الإِناءُ    |
| "يحمد القوم السرى عند الصباح"                  | حَمِدَ الْمُدَاجِونَ غِبَّ سُرَاهُم وكَفَى مَن تَخَلَف الإِبْطاءُ               |
| "لا يَضُرُ السَّحابُ ثَبَاحَ الكِلابِ"         | يـومَ نالثـهُ بإقكٍ يَهـودٌ مِثْلـمَا اسْتَثْبَـحَ بَـدْرٌ كِـلابا              |
| "إنَّ المَهَا لَمْ تَكْتَحِلْ بالإِثْمَـــِدِ" | لا تَحْسَبُوا كُحْلَ العُيُون بحيلةً إِنَّ المَهَا لَـمْ تَكْتَحِلْ بالإِثْمِدِ |
| "أسيَـــر مـــن المــــثل"                     | لقد جُبِـات عَلى عَـدْلِ وَمعْرفة سارت بفضلهما الأمثال والسّير أ                |
| "أشهر من قفا نبك"                              |                                                                                 |

| تناص مع الشخصيات الدينية   |                                       |  |  |
|----------------------------|---------------------------------------|--|--|
| إنني أحسنت منه المنابا     | فادْعُنــي حَسَّــانَ مَـــدْح وزدْني |  |  |
| فما فيهم لخالقه منيب       | فَخالِفْ أُمَّتَيْ موسى وَعيسى        |  |  |
| وبيان مِنطقهِ تشرّفَ يعربُ | بجمال صُـورَتِهِ تَمـدَّحَ أَدَمٌ     |  |  |



| عنه وقُسِّ وَأَحِبارٌ مَقَاوِيل      | أَنْبَا سَطِيحٌ وَشَقٌ وَابْنُ ذِي يَزَنِ |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| مَثَلًا على الخَضِرِ السَّلامُ وموسى | فرددت قولهم بقولي ضاربا                   |
| أغرى رحاليه على بلقيسا               | وعلى سليمان النبي فإنــــه                |
| ما زالَ يَرْقَى أوْ حَكَى إِدْرِيسا  | وَحَظيتُ بَعْدَ اليَأْسِ بِالخِضْرِ الذي  |
| كما تَخَالَفَ موسى قَبْلُ والخَضِرُ  | قالت لي الناسُ ماذا الخُلفُ قلت لهم       |
| وما تعاطى أبو بكر ولا عمرُ           | وقد تعاطى ابن عفان لأسرته                 |
| عيسى وسرُّ محمدٍ في أحمدِ            | لِعَلِيِّ الْحَسْنُ اثْتَمَى لِمُحَمَّد   |

# تنام مع التاريخ وشخصياته

| حَمَارُ فيهم وضلتِ الأراءُ                       | وَبِيَوْمُ الأحزابِ إِدْ زاغتِ الأبِ        |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| وريحٌ ما يُطاقُ لها هُبُوبُ                      | ورَدَّ الفيلَ والأحزابَ طَيْرٌ              |
| حَرْبُ البَسُوس وَحَرِبٌ يَوْمَ صِفِّين          | لهُمْ مَوَ اقِفُ في حَرْبِ الشُّرُورِ كَمَا |
| حَمَارُ فيهم وضلتِ الأراءُ                       | وَبِيَوْمُ الأحزابِ إِدْ زاغتِ الأبـــ      |
| كأنها البيتُ لما جاءهُ الفيلُ                    | وانظر سماءً غدت مملوءة حرسا                 |
| فأجابني أثطِبٌ جالينوسا                          | يا رُبَّ ذِي عِلْمٍ رَأَى نُصْحِي له        |
| عيسى لسمَّى نفسهُ المرؤوسا                       | دُعيَ ابن سينا بالرئيس ولو رأى              |
| _رَّ دُيُولاً عَلَى قَريض جَرير                  | وعصاني نظمُ القريض الذي جـــ                |
| ولمَّا أتى الحَجَّاجُ أَمْكَنَهُ الهَدُّ         | وقدماً حمى من صاحب الفيل بيتهُ              |
| فِي جُودِهِ قد غار منها أشعَبُ                   | صلَّى عليه الله إنَّ مَطامِعي               |
| فِي جُودِهِ قد غار منها أشعَبُ                   | صلَّى عليه الله إنَّ مَطامِعي               |
| وَقُلْتُ كَذَا كَانَ امْرُ وُ الْقَيْسِ يَشْعُرُ | فتتتُ بشعري وهو كالسحر فنتة                 |
| فأجابني أنُطِبُّ جالينوسا                        | يا رُبَّ ذِي عِلْمِ رَأَى نُصْحِي له        |
| عيسى لسمَّى نفسهُ المرؤوسا                       | دُعيَ ابن سينا بالرئيس ولو رأى              |
| في كلِّ يومٍ داحساً وبسوسا                       | وأرحتهم من فنتةٍ تحيي لهم                   |
|                                                  | ·                                           |

# تناص مع اللغة والعروض

خَفَضْتَ كلَّ مَقام بالإضافة إلَّ نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ المُقْرَدِ العَلَم فارغَب إلى حُسْن النَّنَاءِ فإنَّه لايستوي في الدَّكْر نِعمَ وبيسا فإنَّ سَراةَ القَوْم منهم عَييدُهمْ وإنَّ حُرُوفَ النَّطَق منها الزوائِدُ



### المعادر والمراجع:

- شرف الدين البوصيري، الديوان، تح: محمد سيد كيلاني، مطبعة مصطفى بابي الحلبي، القاهرة، ط1، 1955
   القرآن الكريم:
  - مُصحَفُ المدينةِ النَّبويَّةِ للنَّشرِ الحَاسُوبِيِّ، على رِواية حفصٍ، محمّع الملك فهد للطباعة والنَّشر الحاسُوبِيِّ، إصدار: 1.0
     الحديث:
- الحافظ ابن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، تح: عبد العزيز بن باز، دار المعرفة- بيروت، 1959
  - أبو الحسن مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم، دار طيبة -الرياض- ج1، ط1، 2006
  - أبو داود، عون المعبود شر السنن، تح: عبد الرحمن محمد عثمان، المكتبة السلفية- المدينة المنورة، ج11، ط2، 1969

## المصادر والمراجع العربية :

- 1. ابن الأثير: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تح: أحمد الحوفي بدوي طبانه، دار نهضة مصر، ط3، 1962
  - 2. ابن الجوزي: صيد الخاطر، تح: عبد القادر أحمد عطا دار الكتب العلمية -بيروت- ط1، 1992
    - 3. ابن حجة الحموي: خزانة الأدب وغاية الأرب، شرح عصام شعيتو، بيروت، ط1، 1987
      - 4. ابن خلدون: المقدمة، تح: عبد السلام الشدادي، ج8، ط1 الدر البيضاء 2001
- 5. ابن رشيق القيرواني:العمدة في محاسن الشعر، تح:محمد محي الدين ع الحميد، بيروت:دار المعرفة، ط5، ج2، 1982
  - 6. ابن رشيق القيرواني: قراضة الذهب، تح محمد عبده عزام، القاهرة: دار المعارف، 1964
  - 7. ابن سلام الجمحي: طبقات فحول الشعراء، شرح محمود محمد شاكر، دار المدني -حدة- ج1، 1980.
    - 8. ابن طباطبا العلوي: عيار الشعر، تح د عبد العزيز المانع، الرياض: دار العلوم، 1985
      - 9. ابن عبد ربّه: العقد الفريد، المطبعة المشرقية، القاهرة، ج2، 1916
    - 10. ابن فارس: الصاحبي، تح السيد أحمد صقر، مكتبة ومطبعة دار إحياء الكتب العربية، د.ت
    - 11. ابن قتيبة: الشعر والشعراء، تحقيق و شرح أحمد محمد شاكر، القاهرة: دار المعارف، 1982
  - 12. الآمدي: الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، تح السيد أحمد صقر، القاهرة: دار المعارف، ط4، 1992.
    - 13. الأغاني، أبو الفرج الأصبهاني، مطبعة التقدم- مصر، ج11، 1916
    - 14. الجاحظ: البيان والتبيين، تح: المحامي فوزي عطوي، دار صعب ط1، بيروت، 1968
  - 15. الجاحظ، الحيوان، تر: عبد السلام محمد هارون، المجمع العلمي العربي الإسلامي- بيروت، ج1، ط3، 1969
    - 16. الحاتمي: حلية المحاضرة، تح: محمد عبده عزام، القاهرة- دار المعارف، 1964.
- 17. الحسن اليوسي: زهر الأكم في الأمثال والحكم، تح محمد حجي؛ محمد الأخضر، ج1، د.الثقافة- المغرب، ط1، 1981
- 18. القاضي على الجرجاني: الوساطة بين المتنبي وخصومه، تح محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، المطبعة العصرية- بيروت- ط1، 2006
  - 1965. المرزباني: الموشح مآخذ العلماء على الشعراء -، تح على البجاوي، القاهرة: مطبعة لجنة البيان العربي، 1965.
- 20. المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تح: إحسان عباس، دار صادر:بيروت- لبنان، ج7، 1988
  - 21. الميداني، مجمع الأمثال، تح محمد محي الدين عبد الحميد، ج1؛ ج2، 1955.



- 22. أبو العلاء المعري: شرح ديوان أبي الطيب المتنبي، تح: عبد المجيد دياب، دار المعارف، ج4، ط2، 1992
  - 23. أبو طالب محمد سعيد: علم النفس الفني، مطبعة التعليم العالي، الموصل- العراق، 1990
- 24. أبو عبيد البكري، فصل المقال في شرح كتاب الأمثال، تحقيق إحسان عباس، دار الأمانة، مؤسسة الرسالة، بيروت-لننان، ط3، 1983.
- 25. أبو هلال العسكري: الصناعتين، تح علي البجاوي وأبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية- القاهرة، 1952
  - 26. أحمد الزعبي: التناص نظريا وتطبيقيا، مؤسسة عمّان للنشر عمّان، 2000
  - 27. أحمد الشايب: تاريخ النقائض في الشعر العربي، مكتبة النهضة المصرية، مطبعة السعادة، ط2، القاهرة، 1954.
    - 28. أحمد شوقى: الأعمال الشعرية الكاملة، دار العودة بيروت، ط1، ج1، 1988
    - 29. أحمد محمد قدور: العربية الفصحى المعاصرة، الدار العربية للكتاب، تونس 1991
    - 30. أحمد محمد قدور: اللسانيات وآفاق الدرس اللغوي، دار الفكر المعاصر، بيروت، دمشق، 2001
      - 31. أدونيس: الشعرية العربية، دار الآداب بيروت، ط2، 1989
        - 32. أدونيس: زمن الشعر، دار العودة بيروت، ط 2، 1983
          - 33. أنور المرتجى: سيميائية النص الأدبي، المغرب، 1987
      - 34. إبراهيم أنيس: موسيقي الشعر، دار القلم- بيروت، ط4، 1972
        - 35. إبراهيم عوضين: المعارضة في الأدب العربي، ط1، 1980
      - 36. إسماعيل عز الدين: الشعر العربي المعاصر، دار الفكر، بيروت، لبنان، ط3، 1978
        - 37. إيليا الحاوي: شرح ديوان أبي تمام، ط1، دار الكتاب اللبناني، 1981
        - 38. بدوي طبانة: السرقات الأدبية، نهضة مصر القاهرة، دط، 1986
        - 39. تمام حسان: البيان في روائع القرآن، عالم الكتب- القاهرة، ط2، 2000
    - 40. حابر عصفور: الصورة الفنية في التراث النقدي البلاغي، دار الثقافة للطباعة والنشر- القاهرة، 1974.
      - 41. جرس الألفاظ: ماهر مهدي هلال، وزارة الثقافة والإعلام، دار الرشيد للنشر، بغداد، 1980
      - 42. حرير والفرزدق: النقائض، مطبعة ليدن، أعادت طبعه بالأوفسيت مكتبة المثنى، بغداد، ج1،1905
- 43. جمال مباركي: التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، إصدارات رابطة الإبداع الثقافية، الجزائر، د.ط، د.ت
- 44. حاتم الصكر: ترويض النص دراسة للتحليل النصي في النقد المعاصر: إحراءات ومنهجيات- الهيئة المصرية العامة للكتاب- القاهرة، 1998
  - 45. حازم القرطاحين: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح: محمد الجبيب بن خوجه، دار الغرب الإسلامي، 1986
    - 46. حسن طبل: المعنى الشعري في التراث النقدي، ج1، 1964.
    - 47. حسن محمد حماد: تداخل النصوص في الرواية العربية، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1997
    - 48. حسين جمعة: المسبار في النقد الأدبى صك جديد لعملة قديمة، منشورات اتحاد الكتاب العرب، 2003
      - 49. خيرة حمر العين: حدل الحداثة في نقد الشعر العربي، مطبعة اتحاد الكتاب العرب، ط1، 1996
      - 50. داود سلمان الشويلي، الذئب والخراف المهضومة، دار الشؤون الثقافية العامة- بغداد، ط1، 2001
      - 51. رابح بوحوش: البنية اللغوية لبردة البوصيري، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون الجزائر، 1993.



- 52. رجاء عيد، القول الشعري منظورات معاصرة، منشأة المعارف بالإسكندرية، إيداع، ط1، 1995.
- 53. رحمن غركان: مقومات عمود الشعر الأسلوبية في النظرية والتطبيق، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2004
  - 54. سعيد يقطين: الرواية والتراث السردي، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2006
- 55. سعيد يقطين: انفتاح النص الروائي (النص والسياق)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء- المغرب، ط2، 2001
  - 56. سلام حياط، صناعة الكتابة وأسرار اللغة، شركة رياض الريس للكتب والنشر، ط1، حانفي، 1999
  - 57. سليمان الجمل: الفتوحات الأحمدية بالمنح المحمدية على متن الهمزية المطبعة الخيرية، ط1، مصر، 1886.
    - 58. سيد قطب: التصوير الفني في القران، مكتبة القران، د.ت
  - 59. صبري حافظ: أفق الخطاب النقدي: دراسات نظرية وقراءات تطبيقية، دار شرقيات القاهرة، ط1، 1996
    - 60. صلاح فضل: إنتاج الدلالة قراءة في الشعر والأدب والمسرح- هيئة قصور الثقافة، 1993
- 61. صلاح فضل: شفرات النص: دراسة سيميولوجية في شعرية النص والقصيد، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، ط2، 1995
  - 62. عبد الحميد هيمة: البنيات الأسلوبية في الشعر الجزائري المعاصر، مطبعة هومة الجزائر، 1998.
  - 63. عبد الستار أحمد فراج: شرح أشعار الهذليين، راجعه محمد حامد شاكر، مطبعة المدني، ج1. دت
- 64. عبد القادر البغدادي: حزانة الأدب، تح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي القاهرة ج8، ط4، 2000
  - 65. عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي، ط1، 1991
  - 66. عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز، تع: عليه محمود محمد شاكر، القاهرة مكتبة الخانجي، 2004.
  - 67. عبد الكريم راضي جعفر: نظرية الشعر عند نازك الملائكة، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، 2000
  - 68. عبد الله التطاوي: المعارضات الشعرية... أنماط وتجارب، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع -القاهرة، 1998
  - 69. عبد الله محمد الغذامي: الخطيئة والتكفير، من البنيوية إلى التشريحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، 1998
    - 70. عبد المنعم خفاجي: معلقة عنترة، مكتبة القاهرة، ط1، 1969
    - 71. عبد الوارث عبد المنعم الحداد: من حديث المعارضات الأدبية، جامعة الأزهر. د ط. د ت
- 72. عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر قضاياه ظواهره الفنية والمعنوية منشورات جامعة البعث دار الثقافة
  - 73. عز الدين إسماعيل، التفسير النفسى للأدب، دار العودة، بيروت، دت،
  - 74. على صدر الدين بن معصوم المدني: أنوار الربيع في ألوان البديع، تح: شاكر هادي شكر، ط1، ج3، 1968
- 75. على البطل: الصورة في الشعر العربي إلى أواخر القرن2 هـ، دراسة في أصولها وتطورها، دار الأندلس-بيروت، ط2، 1981
- 76. على حرازم بن العربي برادة المغربي التيجاني: الإرشادات الربانية بالفتو حات الإلهية، مطبعة السعادة محافظة مصر، 1928
  - 77. على عشري زايد: استدعاء الشخصيات التراثية في شعرنا العربي المعاصر، المنشأة الشعبية للنشر، د ط، د ت
    - 78. عمر رضا كحالة: معجم المؤلفين، مؤسسة الرسالة، ج3، ط1، 1993.
    - 79. عيسي فوزي، تجليات الشعرية قراءة في الشعر المعاصر، منشأة المعارف، الإسكندرية، إبداع، 1997.
    - 80. قدامه بن جعفر: نقد الشعر، تح: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت
  - 81. كاظم جهاد: أدونيس منتحلا، دراسة في الاستحواذ الأدبي وارتجالية التر:، مكتبة مدبولي- مصر، ط2، 1993
    - 82. مجموعة من المؤلفين: آفاق التناصية: المفهوم والمنظور، الهيئة المصرية العامة للكتاب- القاهرة، 1998
      - 83. محمد الطاهر بن عاشور: التحرير والتنوير، مجلد 23، الدار التونسية للنشر، تونس، 1984



- 84. محمد بن شاكر الكتبي: فوات الوفيات، تح: إحسان عباس، دار صادر بيروت، ج3، ط1، د ت
- 85. محمد بنيس: الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها، الشعر المعاصر، درا توبقال، المغرب، ج3، ط1، 1990
  - 86. محمد بنيس: حداثة السؤال، المركز الثقافي العربي: بيروت لبنان، ط2، 1988
  - 87. محمد بنيس: ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، مقاربة بنيوية تكوينية، دار التنوير، بيروت، ط2، 1985.
    - 88. محمد حسين على الصغير: الصورة الفنية في المثل القرآبي، دار الرشيد للنشر، بغداد، 1981
    - 89. محمد حير البقاعي: دراسات في النص والتناصية، مركز الإنماء الحضاري- حلب، ط1، 1998
- 90. محمد عبد الرحمن شعيب: المتنبي بين ناقديه في القديم والحديث، محمد ع الرحمن شعيب، القاهرة، وزارة المعارف، 1964
- 91. محمد عبد المطلب: قضايا الحداثة عند عبد القاهر الجرجاني، الشركة المصرية العالمية للنشر (لونجمان)، الجيزة، مصر، ط1، 1995
  - 92. محمد عزام: النص الغائب، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2001
- 93. محمد غنيمي هلال: دور الأدب المقارن في توجيه دراسات الأدب المعاصر، دار نهضة مصر للطباعة والنشر مصر، 1957.
  - 94. محمد فتوح: تحليل النص الشعري، النادي الأدبي الثقافي، حدة، ط1، 1999
- 95. محمد محمود قاسم نوفل: تاريخ المعارضات في الشعر العربي، مؤسسة الرسالة، دار الفرقان– بيروت، ط1، 1983
  - 96. محمد مفتاح: تحليل الخطاب الشعري استراتيجية التناص، المركز الثقافي، الدار البيضاء، ط2، 1986.
    - 97. محمد مفتاح: دينامية النص، المركز الثقافي العربي، بيروت الدار البيضاء، ط2، 1990
      - 98. مصطفى ناصف، الصورة الأدبية، دار الأندلس، بيروت، د. ت،
      - 99. معرفة النص، يمني العيد: منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط3، 1985
    - 100.نازك الملائكة: سايكولوجية الشعر ومقالات أخرى، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، د ت
    - 101. نبيل خالد أبو على: البوصيري شاهد على العصر المملوكي، دار المقداد للطباعة، ط4، 2005
- 102. نصر حامد أبو زيد: إشكاليات القراءة واليات التأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء بيروت، ط7، 2005
  - 103. نهلة الأحمد: التفاعل النصي- التناصية:النظرية والمنهج-، كتاب الرياض، عدد 104، يوليو، 2000
    - 104. ياسين الأيوبي: آفاق الشعر في العصر المملوكي، جروس برس، طرابلس لبنان، ط1، 1995
  - 105. يوسف أوغليسي: الخطاب النقدي عند عبد الملك مرتاض، رابطة الإبداع الثقافية- الجزائر- ب ط، 2000.

## المراجع المترجمة :

- 1. تودورف: الشعرية، تر: شكري السبخوت ورجاء سلامة، دار توبقال، الدار البيضاء: المغرب، ط1، 1990
  - 2. تودوروف: نقد النقد، تر: سامي سويدان، ط1، منشورات مركز الإناء القومي، بيروت،1986
- تودوروف، بارت، انجينو: في أصول الخطاب النقدي الجديد، تر: أحمد المديني، د الشؤون الثقافية العامة، بغداد،
   1987
  - 4. حوليا كريستيفا: علم النص، تر: فريد الزاهي، دار توبقال للنشر، المغرب، ط2، 1997
  - 5. حيرار حينيت: مدخل لجامع النص، تر: عبد الرحمن أيوب، ط2، دار توبقال، الدار البيضاء، المغرب، 1986
    - 6. رامان سلدن: النظرية الأدبية المعاصرة، الهيئة العامة لقصور الثقافة القاهرة- 1996
- 7. رولان بارت: درس السيميولوجيا، تر: ع السلام بن عبد العالي، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط2، 1986
  - 8. رولان بارت: لذة النص، ترجمة منذر عياشي، مركز الإنماء الحضاري، حلب، ط1، 1992



- 9. رولان بارت: من الأثر الأدبي إلى النص، تر: ع السلام بن ع الله، مجلة الفكر العربي المعاصر بيروت، 1986
  - 10. رولان بارت: موت المؤلف، تر: منذر عياشي، مجلة الموقف الأدبي، العدد 241، 242، 1991
  - 11. رولان بارت: نقد وحقيقة، تر: منذر عياشي، ط1، مركز الإنماء الحضاري، الدار البيضاء- المغرب، 1994
    - 12. رولان بارث: من العمل إلى النص- دراسات في النص والتناصية تر: محمد حير البقاعي.
      - 13. ميخائيل باختين: المبدأ الحواري، تر: فخري صالح، دار الشؤون الثقافية العامة، 1996
- 14. مجموعة من المؤلفين، آفاق التناصية: المفهوم والمنظور، تر محمد حير البقاعي، الهيئة المصرية العامة للكتاب- القاهرة، 1998

## الدواويـــن الشعرية :

- 1. ابن الرومي، الديوان، شر: أحمد حسن بسج دار الكتب العلمية بيروت، ج3، ط3، 2002
  - 2. ابن الفارض، الديوان، دار صادر، د ط، 1962
  - 3. ابن حجر العسقلاني، الديوان، المكتبة العربية، حيدر آباد، 1962
- 4. ابن سناء الملك، الديوان، محمد عبد الحق، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد- الهند-، ط1، 1958
- 5. ابن قيس؛ الأعشى الكبير، الديوان، تح عمر فاروق الطباع، دار القلم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، د ت
  - 6. البحتري، الديوان، تح: حسن كامل الصيرفي، دار المعارف مصر، ج3، ط3، 1963
    - 7. الحطيئة، الديوان، شر: حمدو طماس، دار المعرفة بيروت- ط2، 2005
    - 8. الفرزدق، الديوان، شر: على فاعور، دار الكتب العلمية-بيروت-ط1، 1987
    - 9. الكميت بن زيد، الديوان، تح محمد نبيل طريفي، دار صادر، بيروت-ط1، 2000
    - 10. امرؤ القيس: الديوان، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف بمصر، ط5، 1969
  - 11. أبو الأسود الدؤلي، الديوان، تح: محمد حسن آل ياسين- دار ومكتبة الهلال، ط2، 1998
- 12. أبو الطيب المتنبي، الديوان، شر: أبي البقاء العكبري، مطبعة مصطفى البابي الحلبي- مصر، ج1؛2؛3،4، 1936.
  - 13. أبو تمام، الديوان، شر الخطيب التبريزي، تح محمد عبده عزام، القاهرة: دار المعارف، ط5، ج1، دت
    - 14. أبو ذؤيب وساعد بن جؤية، ديوان الهذليين، دار الكتب المصرية القاهرة، ط2، 1995.
      - 15. أبو طالب، الديوان، تح: محمد حسن آل ياسين، دار ومكتبة الهلال، ط1، 2000
    - 16. أبو فراس الحمداني، الديوان، شر: نخلة قلفاط، مكتبة الشرق، المطبعة الأدبية بيروت، 1910
      - 17. أبو نواس، الديوان، شرح محمود أفندي واصف، المطبعة العمومية، مصر، ط1، 1898
        - 188. أحمد شوقي: الأعمال الشعرية الكاملة، دار العودة بيروت- ج1، ط1، 1988
  - 196. بشار بن برد، الديوان، شر: محمد الطاهر بن عاشور، مطبعة لجنة التأليف والترجمة- القاهرة، ج4، 1966.
    - 20. حرير، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، 1986
    - 21. حسان بن ثابت، الديوان، تح وليد عرفات، بيروت: دار صادر، 2006
    - 22. ذو الرمة: الديوان، تح: عبد القدوس أبو صالح، مؤسسة الإيمان، بيروت- لبنان، ط2، ج3، 1982
      - 23. زهير بن أبي سلمي، الديوان، شر: حمدو طماس، دار المعرفة، بيروت- لبنان، ط2، 2005.
- 24. طرفة بن العبد، الديوان، شرح الأعلم الشنتمري، تح: درية الخطيب، لطفي الصقال، دمشق-مطبوعات مجمع اللغة العربية، 1975
  - 25. عمرو بن كلثوم، الديوان، تح: إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، 1996



- 26. كعب بن زهير، الديوان، شر: الإمام أبي سعيد السكري، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ط3، 2002
  - 27. لبيد بن ربيعة، الديوان، دار المعرفة: بيروت لبنان، ط1، 2004.
  - 28. مالك بن الريب، الديوان، تح: نوري حمودي القيسي، من مجلة معهد المخطوطات الغربية، مج 15، ج1. دت

### المجلات والدوريات:

- 1. مجلة الأقلام، دار الشؤون الثقافية العامة- عدد 4-5-6، 1995
  - 2. جريدة الخليج، ملحق بيان الثقافة، عدد 55، جانفي2001
    - 3. مجلة الأدب الإسلامي، العدد19، المجلد5، 1419هـ.
      - 4. مجلة الأقلام، العدد 7- 8، س 27- 1992
      - 5. مجلة البلاغة المقارنة ألف، عدد 4، 1984
      - 6. مجلة التراث العربي، عدد 89، مارس2003
- 7. مجلة الثقافة، وزارة الاتصال والثقافة، الجزائر، عدد104،104
  - 8. مجلة الرافد، الشارقة، دائرة الثقافة والإعلام، عدد 31، 2000
    - 9. مجلة الملك سعود، مجلد 16، الآداب، 2003
- 10. مجلة الموقف الأدبي اتحاد الكتاب العرب، دمشق عدد 383، 2003
- 11. مجلة الموقف الأدبى اتحاد الكتاب العرب -دمشق-، عدد 330، 1998
- 12. مجلة الموقف الأدبي- اتحاد الكتاب العرب، دمشق عدد 305، 99-1996.
  - 13. مجلة الموقف الثقافي، ع17، دار الشؤون الثقافية، بغداد، 1999
    - 14. مجلة الناقد، بيروت ع 24، 1990
      - 15. مجلة الوحدة، عدد 48، 1988
    - 16. مجلة أبحاث اليرموك، مج13، ع1، 1995
  - 17. مجلة جامعة النجاح للأبحاث (العلوم الإنسانية)، مجلد21، 2007
  - 18. مجلة جامعة أم القرى لعلوم ش واللغة العربية آ، ج15، ع26، 2003.
    - 19. مجلة دراسات عربية، بيروت، عدد:11-12، 1987
- 20. مجلة علامات- النادي الأدبي بجدة، مج10، ج40، حوان 2001. ج 64، فبراير 2008 و، عدد 18، مجلدة،
  - ديسمبر 1995، ع 1- ط1، ماي 1991
- 21. مجلة علامات في النقد، عدد 18، مجلد5، ديسمبر1995 ج3، مج1، النادي الأدبي، حدة 1992؛ الجزء 51، مج 1. مارس 2004
  - 22. مجلة عيون المقالات، عدد 2، المغرب، 1986
  - 23. بحلة فصول بحلد 16، ع1، صيف 1997 والمجلد 2، العدد 4- 1984
    - 24. مقالات في النقد والنظرية، النادي الأدبي الثقافي، حدة، ط2، 1993.
      - 25. منشورات اتحاد الكتاب العرب- دمشق-2001



### المعاجـــم:

- 1. ابن منظور جمال الدين، لسان العرب، دار صادر، بيروت لبنان، ج7، ط1،1991
  - 2. الفيروز أبادي، القاموس المحيط، دار التراث العربي، بيروت، ط3، 2003

### البحوث العلمية:

- 1. رباعي ربّي عبد القادر: التضمين في التراث النقدي والبلاغي، رسالة ماحستير حامعة اليرموك
- 2. صفاء كاظم البديري: التناص في شعر أبي تمام، رسالة ماجستير، كلية التربية ابن رشد، جامعة بغداد، 2000
  - 3. زعل الغزالي: اللغة والبيان في الدلائل والأسرار للجرجاني، (رسالة دكتوراه)، جامعة دمشق 2001.

#### الموسوعات:

- موسوعة الشعر العربي، مؤسسة محمد بن راشد آل مكتوم، الإصدار الأول، مجلد1، ط1، 2009
  - معجم الأدباء، لياقوت الحموي، تر: إحسان عباس- دار الغرب الإسلامي، ط1، 1993



# <u>الملذُّ ص:</u> جماليات التناص في ديوان البوصيري

يهدف هذا البحث إلى معالجة ظاهرة التناص ودلالتها في ديوان البوصيري، والكشف عن ظاهرة تداخل النصوص وتفاعلها، وتأثير ذلك في إنتاج الدلالة، لما تشكله هذه الظاهرة من أبعاد فنية وإجراءات أسلوبية.

حاولت الدراسةُ الكشف عن النظام الجمالي للتعبير الشعري ووسائله فائقة التميَّز في شعر شرف الدين البوصيري، من خلال البحث عن تداخل النصوص وبؤر تفاعلها في النص الشعري.

كما بيَّنت علاقة الشاعر بالتُّراث واستدعاءه أشكالا مختلفة من التناصات الدينية والأدبية والتاريخية على أساس وظيفي يجسد التفاعل الخلاق بين الماضي والحاضر فضلا عن الوقوف على تقنيات توظيف هذه المتناصات المتنوعة في السياق الشعري القائمة على مبدأ تحويل هذه المتناصات وتعديلها وفقًا لتجربة الشاعر وضرورتها الفنية.

**الكلمات المهناجية**: النص، التناص، جماليّة التناص، اللغة الشعرية، الرمز الشعري والصورة الشعرية، الجمالية، علم الجمال

#### Résumé: Le charme de la textualité dans le poèmes d' El Boussiri

L'objectif de ce travail de recherche est de traiter la notion d'intertextualité et sa signification dans le recueil de poèmes de El Boussiri ainsi que de faire découvrir le phénomène d'interférence des textes et sa conséquence sur la production du sens ; étant donné que ce fait constitue des dimensions esthétiques et stylistiques.

La présente étude tente de montrer le côté esthétique de l'expression poétique et ses moyens dans les poèmes de Charafeddine El Boussiri à travers la recherche dans l'intertextualité et ses effets dans la poésie.

D'autre part, ce travail s'intéresse à la relation entre le poète et le patrimoine en se référant aux textes religieux; littéraires et historiques sur une base fonctionnelle qui concrétise cette interférence merveilleuse entre le passé et le présent ainsi que se servir de ses différentes interactions dans le contexte poétique en les modifiant selon l'expérience du poète et ses besoins artistiques.

**Mots-clés**: Le texte, la textualité, Le charme de la textualité, la langue poétique- le symbole et l'image poétique. Aesthetisme, esthetique,

#### **Abstract** The charm of the intertextuality in El Boussiri's poem

This research investigates intertextuality and its significance, interrelation, and interaction in poems of Busayri Sharaf al-Din. as a phenomenon which constitutes artistic and stylistic dimensions.

The study tried to explore the aesthetic system of poetic expression and its excellent ways in Busayri Sharaf al-Din, poetry through searching for intertextuality and interactive focuses in poetic text

Álso explains the relationship between the poet, his heritage and his recollection of various intertextual religious, literary and historical characters

This study identifies techniques of intertextuality and demonstrates how poetry from this period embodies an innovative interaction between the past and the present ,as well as achieve on the techniques of employing different of intertextuality is based on the principle of changing textuality and revising it according to the experiences of the poet and their artistic necessities

**Keywords**: The text, intertextuality, esthetic of intertextuality poetic language- symbol and poetic image, Aesthetic, Aesthetics



# فمرس الموضوعات:

| مقدَّهـــة:                                           |
|-------------------------------------------------------|
| مدفــــــــن:                                         |
| الفصل الأول : مفهوم التناص ورؤيته في الدراسات النقدية |
| التناص في اللغة والاصطلام                             |
| التناص في رؤى النقاد الغربيين.                        |
| التناص في رؤى النقاد العرب                            |
| الفصل الثاني : التناص وآليات اشتعاله                  |
| أولا: التناص ومستوى تعامله مع النص                    |
| ثانيا: آليات التناص                                   |
| ثالثا: مظاهر التناص وقوانينه                          |
| قوانين التناص                                         |
| أ – عند جوليا كريستيفا                                |
| ب – عند محمد بنیس                                     |
| رابـعا: مصادر التناص                                  |
| غامسا: مستويات التناص                                 |
| وَشرات التناص و وظائفه                                |
|                                                       |
| الفصل الثالث : تجليات التناص في ديوان البوصيري        |
| ترجهة الشاعر شرف الدين البوصيري                       |
| تجليات التناص                                         |
| أولا : التناص الديني                                  |
| آ – مع القرآن                                         |
| 2– هم العديث                                          |
| ثانياً : التناص الأدبي                                |
| أ- مع الشعر العربي                                    |
| ب – مع الأمثال العربية                                |
| ثالثا : التناص مع التاريخ (الشخصيات والأماكن)         |
| أ– التناص هم الشخصيات                                 |
| ب – التناص مع الأهاكن                                 |
| الفصل الرابع : جماليات التناص في ديوان البوصيري       |
| أولا: الموضوعات الشعرية وخصائصها الفنية عند الشاعر    |
| أ – الموضوعات الشعرية:                                |
| ثانيا: النصائص الفنية:                                |
|                                                       |
|                                                       |
| 2 – على مستوى اللغة                                   |
| 3– على مستمى الصمت مالايقاع                           |



| – الإيقاع الخارجي                                    | 170 |
|------------------------------------------------------|-----|
| ـ – الإيقاع الداخلي                                  | 172 |
| لأغراض الجمالية للتناص                               | 172 |
| ا – تحفيز الذاكرة الشعرية واستنفارها                 | 177 |
| 1- بعث اللغة من مرقدها وتحريكما من جديد              | 178 |
| دً- إظمار الاطلاع على موروث السابقين                 | 178 |
| ربط الثقافة الأدبية الجديدة بالقديمة:                | 179 |
| ـُ – الإعجاب على مستوى الشكل أو المضمون أو الموسيقى: | 179 |
| اتهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ              | 182 |
| ل ق                                                  | 185 |
| لمعادر والمراجــــــغ                                | 196 |
| ا <u>م اذ ص</u>                                      | 203 |
| أغمــــــــــ س                                      | 204 |

