#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

# REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIRE

MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR
ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE
UNIVERSITE 8 MAI 1945 GUELMA
Faculte Des Lettres Et Langues
Departement De La Langue Et Litterature

وزارة التعليم العالي و البحث العلمي جامعة 8 ماي 1945 قالمـــــة كليـــة الاداب و اللغــات

مذكرة تخرج لاستكمال متطلبات نيل شهادة الماستر في الأدب العربي تخصص: أدب جزائري

تحت عنوان:

## قراءة نقدية في كتاب

"في الأسطورة و الأدب العربي " لعبد المجيد حنون

من إعداد الطالبة : تحت إشراف:

√ الاستاذة: الشمالي بشرى

◄ بلدي فتيحة

| الصفة       | الرتبة العلمية  | الجامعة          | الأستاذ      | الرقم |
|-------------|-----------------|------------------|--------------|-------|
| رئيسا       | أ. محاضر –أ–    | 8 ماي 1945 قالمة | وردة معلم    | 01    |
| مشرفا       | أ. محاضر –أ–    | 8 ماي 1945 قالمة | بشرى الشمالي | 02    |
| عضوا مناقشا | أستاذ مساعد -أ- | 8 ماي 1945 قالمة | لبنى بوخناف  | 03    |

السنة الجامعية : 2024-2023



الحمد لله الواحد الصمد ، والفضل للذي خلق السماوات بلا عمد، وقسم الرزق فلم ينس أحد ، له الحمد حتى يرضى وله إذا رضي النجاح نعمة والشكر واجب فالحمد لله على كل نعمه التي لا تعد ولا تحصى ومنها نعمة العلم والمعرفة

## قال تعالى : "قل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون "

إنه من القيم الأخلاقية الرفيعة أن يرد الجميل إلى صاحبه أو يتحدث به، وفي هذا المقام لا يسعني إلا أن أتقدم بالشكر الجزيل إلى الأستاذة المشرفة " الشمالي بشرى " على كل ما قدمته لي من توجيهات قيمة لإنجاز هذه المذكرة ودفعتني للسير على الدرب السليم.

والى كل من ساعدي من قريب أو بعيد، ولو بكلمة طيبة كما أشكر الاستاذ / مخالفة عبد الحليم الذي ساعدي بكتاب عبد الجيد حنون": " في الأسطورة والأدب العربي "فجزاه

الله خيرا.

وأشكر الله عز وجل أولا وأخيراً.

إلهي لا يطيب الليل إلا بشكرك ولا يطيب النهار الا بطاعتك ولا تطيب اللحظات إلا بذكرك ، ولا . تطيب الآخرة إلا بعفوك ولا تطيب الجنة إلا برؤيتك، لا إله إلا أنت جل جلالك

. أهدي ثمرة جهدي إلى الوالدين الكريمين حفظهما الله وأدامهما نورا لدربي وأطال الله في عمرهما

" إلى روح زوجي الطاهرة رحمه الله " عبد الغاني "

إلى من كانوا سندي في الحياة وأفتخر بهم كثيراً أولادي قرة عيني : "إياد ضياء الدين" و

" وائل عبد المؤمن" و "جواد عبد الحي"

إلى جميع إخوتي وأخواتي وأولادهم

" إلى كل من عائلة " ناصري " وعائلة " بلدي "

إلى جميع صديقاتي في الجامعة وخاصة "نادية" و"عبلة"

الى جميع صديقاتي في العمل.

إلى كل رفقاء الدراسة وخاصة طلبة الأدب الجزائري دفعة 2024

إلى كل ما نساه قلمي ولم ينسه قلبي

فتيحة



#### مقدمة:

ارتبط النقد الأسطوري بمجموعة من النقاد لكنه تبلور على يد " بيار برونال Pierre Brunel " والذي وضع منهجه النقد الأسطوري سنة 1992 ، ولهذا يعد من أحدث المناهج النقدية التي تلامس النصوص الأدبية ذات الحمولات الأسطورية ، سواء على الساحة النقدية الغربية أو العربية .

يسعى النقد الأسطوري للوقوف عند النماذج البدائية الموظفة في الأعمال الابداعية عدف الوصول إلى القيمة الدالة على الأدب ، ثم معرفة ما أضافته هذه النماذج من دلالات ومعاني جديدة و ما أكسبته الرموز الأسطورية الموظفة في النص من جمالية فنية باعتبار العمل الابداعي عمل فني في المقام الأول .

عرف النقد العربي النقد الأسطوري، ومن بين الذين طبقوا هذا المنهج هو الباحث والناقد الجزائري "عبد المجيد حنون" وهو أستاذ التعليم العالي بجامعة عنابة وأحد أهم أساتذة الأدب المقارن في الوطن العربي، وبحثنا يقدم قراءة في كتابه "في الأسطورة والأدب العربي".

ومن أسباب اختياري للموضوع هو رغبة ذاتية في قراءة كتاب الأستاذ عبد الجيد حنون وفهم منهجه ، كما أن موضوع الأسطورة يستهويني لأبي قدمت مذكرة الليسانس في توظيف الأسطورة في شعر "بدر شاكر السياب" ،و الرغبة في اكتساب زاد معرفي وحس نقدي ، وتكوين رؤية واسعة حول النقد ، كما أنه كان اقتراحا مقنعا من قبل الاستاذة المشرفة .

من أجل ذلك تبلورت مجموعة من التساؤلات التي ستتم الإجابة عنها خلال مسار البحث:

- كيف طبق المؤلف النقد الأسطوري ؟ وهل توفرت فعلا في الشعر العربي أساطير بحيث يمكن تطبيق النقد الأسطوري تطبيقا مثمرا ؟ وهل يمكن الوصول من خلاله إلى نتائج وأبعاد مختلفة سياسية واجتماعية وثقافية ؟ وما هي هذه الأبعاد ؟

وفي هذا الاطار يندرج كتاب الدكتور عبد المجيد حنون الذي يحمل عنوان "في الأسطورة والأدب العربي" والذي كان محل دراستنا ، ومن هنا كانت خطة بحث كالآتي:

بدأنا بحثنا بمقدمة أعقبناها بفصلين:

الفصل الأول: فاتحة للموضوع وقد عنوناه بـ "مفاهيم نظرية" وهذه المفاهيم هي: مفهوم الأسطورة وأنواعها وخصائصها لنصل إلى الأسطورة والأدب ثم الأسطورة والشعر.

ثم مفهوم نقد النقد ونشأته وتطوره ثم نقد النقد في التراث وفي العصر الحديث وعلاقته بالنقد الأدبى وأخيراً وظيفته.

أما الفصل الثاني فكان بعنوان: النقد الأسطوري في كتاب " في الأسطورة والأدب العربي وتضمن النقد الأسطوري ثم قاءة في غلاف الكتاب وبعدها محتوى الكتاب. ثم الأساطير الواردة فيه ثم منهج الكتاب وهو المنهج المطبق في الكتاب وينقسم إلى ثلاث مناهج: 1- المنهج المطبق عنائج الأسطوري، 2-المنهج المقارن، 3 - المنهج التاريخي، لننهي بحثنا بخاتمة أجملنا فيها نتائج البحث.

أما عن منهج هذا البحث فهو منهج "نقد النقد" الذي يقوم على مقاربة الأعمال النقدية ويعتمد إجراءات منهجية كالوصف والتحليل والمقارنة .

و من الصعوبات التي واجهتنا في هذا البحث:

- أننا لم نعثر على دراسات سابقة في الموضوع.
  - - نقص التجربة والخبرة القليلة .

- عامل الوقت الضيق الذي لم يساعدنا في الاطلاع الجيد على بعض المراجع التي تعذر اقتناؤها في بداية الأمر.
  - قلة المراجع بالمنهج.

لكن بعون الله أولا وبتوجيهات الاستاذة المشرفة الفاضلة "بشرى الشمالي " وإرشاداتها القيمة تخطينا أهم الصعوبات فلها مني فائق الامتنان والشكر والعرفان .

كما أشكر الأستاذ عبد الحليم مخالفة لدعمي بكتاب " في الأسطورة والأدب العربي " لعبد المجيد حنون

ختاما: أتمنى ان يكون بحثنا هذا قد أحاط بكل ما سطرنا له ، و أن يفتح آفاقا لدراسة مستقبلية أخرى أفضل منه.

- وكل الشكر لأعضاء لجنة المناقشة الذين قبلوا قراءة هذا البحث لتقويمي وتوجيهه.



### 1- مفهوم الأسطورة:

الأسطورة نظام فكري معقد يعكس محاولة الإنسان الأول فهم الكون بظواهره المتعددة او تفسيره له بعد القلق الوجودي الذي عاشه والتوجس الذي قابل به الظواهر الطبيعية فكانت الأسطورة قصة تقدم تفسيرات لا تَقِل رسوخا ويقينية عن العلم أو الفلسفة أو الدين "إنحا ناتج وليد الخيال ولكنها لا تخلو من منطق معين ومن فلسفه أوليه تطور عنها العلم والفلسفة فيما بعد وعلى هذا فإن الأسطورة الكونية شأنحا شأن الفلسفة تتكون في أولى مراحلها عن طريق التأمل ينتج عنه التعجب كما أن التعجب ينتج عن التساؤل فاذا تساءل الانسان طلب الإجابة في إصرار عن سؤاله حتى اذا وجد الجواب ،فانه يتكون بذلك شكل تسمية الأسطورة الكونية". أ

ويمكننا التوسع في تعريف الأسطورة على أنها عمليه إخراج لدوافع داخليه في شكل موضوعي والغرض من ذلك حمايه الانسان من دوافع الخوف والقلق الداخلي و "الإنسان مثلا يخشى الظلام ويحب ضوء الشمس الساطع ولذلك فهو يقدس الشمس ويعدها آلهة في حين أنه يعد الظلام كائنا شريرا ولهذا يتحتم على الشمس أن تتصارع مع الكائن الشرير حتى تقضي عليه حماية للإنسان، ومن هنا كانت رحلة الشمس الدائمة فهي تطلع حينما تنتصر على الكائن الشرير وهي تغيب حينما يظهر لها مرة أخرى لكي يصارعه وتشبه عملية الإخراج هذه العملية التي تتم في الحلم فيما يرى علماء النفس ،فالحلم يخرج ما في النفس من دوافع الخوف والرغبة في شكل صورة ورموز فاذا بالمشكلات الداخلية المعقدة تتحول من تلقاء نفسها الى موضوع حكاية". 2

وتختص الأسطورة بظواهر كونية و هذا يفسر المعنى االلأصلي للكلمة Муth او myth او mythos عند الاغريق القدماء "و تعنى الكلمة المنطوقة ثم تحدد استعمالها بعد ذلك

<sup>1-</sup> نبيلة إبر اهيم، أشكال التعبير في الادب الشعبي، دار العلم الغربي، القاهرة- مصر ، ط3 ،د ت، 1989ص،17

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه ، ص18،19

فأصبحت تعني الحكاية التي تختص بالآلهة وأفعالهم ومغامراتهم ولم يكن الانسان البدائي يتساءل عن وجود الإلهة في حد ذاته ولكنه تساءل عنها بوصفها المصدر الأول للظواهر الكونية والمنظم لها فهو حينما تساءل عن مصدر المطر والبرق والرعد والنبات الى غير ذلك كان لابد له من أن يربط وجود هذه الاشياء بالقوى الغيبية التي آمن بسيطرتها عليها" 1

وقد تستخدم كلمة أسطورة "للدلالة على شخصية حقيقية أو خيالية تتخذ شكل البطل الأسطوري نتيجة للطابع الرمزي الذي يعطي لهاكما تطلق على الصورة المبسطة والتي تكون وهميه في العادة التي تتكون لدى بعض الجماعات الانسانية وتلعب دورا حاسما في سلوكهم وتقديرهم للأمور". 2

"اختلف المفكرون في تفسير الأسطورة ؛حيث أعطاها "فرويد" تفسيرا نفسيا فرأى في أسطورة "أوديب" مثلا رغبه الابن في امتلاك الأم والتخلص من الأب، بينما رأى "إيريك فروم" أنه رمز للصراع الأخلاقي من التراخي والواجب " . 3

أما "علماء الأنثروبولوجيا فيؤكدون ضرورة تفسير الأساطير ضمن الاطار البنائي الاجتماعي الذي تنتمى اليه هذه الأساطير". 4

ويفسرها "رولان بارت" تفسيرا لسانيا ،ويعتبرها كلاما أو رسالة أو نظاما تواصليا أو "تقليد يكشف عن واقع طبيعي تاريخي أو فلسفي من خلال المجاز او الاستعارة ... ثم يقول إنحا تحولت إلى عمليه تضليل وشيء عابث خداع، وفي نهاية المطاف إلى سَنَن و كود " 5 وتتضح هنا الخلفية اللسانية التي ينطلق منها "بارت" في تفسير الأسطورة.

## 2-الأسطورة في الثقافة العربية:

وردت لفظة الأسطورة في القرآن الكريم بصيغة الجمع وتأتي مقارنة بكلمة الأولين وقد ذكرت في تسع سور كلها مكية ما عدا الأنفال هي صورة مدنية ويرى علماء التفسير

6

<sup>1-</sup> نبيلة إبراهيم ،مرجع سابق ،ص 18 19

<sup>2-</sup>ابوزيد أحمد الرمز والأسطورةوالبناء الاجتماعي عالم الفكر وزارة الاعلام الكويت، اكتوبر 1985 ص115،114

<sup>3-</sup> رمضان الصباغ في نقد الشعر العربي المعاصر دراسة جمالية دار الوفاء الإسكندرية ت، ص 346

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>-المرجع نفسه، ص 345

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-المرجع نفسه ،ص 345

بشأن قول الله تعالى: "أساطير الأولين" لأنها وردت في القرآن الكريم بمعنى الأكاذيب والأباطيل"<sup>1</sup>

وقد كان للعرب أيضا حياه أسطورية "ورد ذكرها في القران الكريم وكان المشركون يقولون ان هذا الذي جاء به مُحَد أساطير الأولين ويعنون أحاديث الأولين التي كانوا يسطرونها في كتبهم اكتبهم اكتبهم اكتبهم اكتبهم المتناد الله الله عليه جبريل صباحا مساءا"2

ومن بين الآيات القرآنية التي وردت فيها لفظ أساطير الأولين قال الله تعالى: " وَمِنْهُم مَّن يَسُتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوكِمِمُ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُ وهُ وَفِي ءَاذَانِهِمُ وَقُرا وَإِن يَرَوُا كُلَّ مَّن يَسُتَمِعُ إِلَيْكُ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوكِمِمُ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُ وهُ وَفِي ءَاذَانِهِمُ وَقُرا وَإِن يَرَوُا كُلَّ آلَا الله اللهُ اللهُ يَوْمِنُ واْ بِعَالًا حَتَى إِذَا جَآءُوكَ يُجُدِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَذَآ إِلَا أَسَاطِيرُ الْأَولِينَ "3

ولم يستعمل العرب هذه الكلمة قبل ظهور الإسلام "لأنها لم ترد في أشعارهم التي وصلت إلينا وربما هذا راجع لضياع الكثير من الشعر العربي" . 4

## 3-أنواع الأسطورة:

## أ–أسطورة التكوين:

هي الأسطورة التي تصور عملية خلق الكون، هي محاولة قام بها العقل في مرحلة طفولته للإجابة عن أسئلته الكبرى "كانت وسيلة مرتبطة بالمرحلة التاريخية لتطوره نفسيا وعقليا واعتبر الانسان أن معرفته بأسرار الكون تساعده في السيطرة على الطبيعة المحيطة به وإخضاعها لرغباته ومصالحه، فمثلا اعتقد أنه يستطيع رفض الكوارث من الزلازل والبراكين وإنماء مزروعات واستجلاب المطر وهذا عن طريق ممارسات معينة تدفع الطبيعة اجباريا للاستجابة". 5

=

أحمد إسماعيل النعيمي، الأسطورة في الشعر العربي قبل الإسلام، سينا للنشر، القاهرة، الطبعة الأولى، 1995، ص24،23

<sup>2</sup>مصطفى عبد الشافي الاشوري، الشعر و الشعراء، الشعر الجاهلي تفسير أسطوري، مكتبة لبنان ناشور الشركة المصرية للنشر، ط1، 1996،

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>القران الكريم ، سورة الأنعام ، الاية 25

ميخائيل مسعود، الأساطير و المعتقدات العربية قبل الإسلام، دار العلم للملابين، بيروت، ط1، 1994، ص16

<sup>5-</sup> ميخائيل مسعود، الأساطير و المعتقدات العربية قبل الإسلام، ص27

## ب-الأسطورة الطقوسية:

يقول جيمس فريزر: "أن الأسطورة استمدت من الطقوس". أوهذا يعني أن الأسطورة ترتبط بالعبادة، وتقوم الأسطورة مقام العقيدة الدينية ،ولكن هذه الأسطورة لم تكن جزءا من الدين لها قانون مقدس ولا قوة ملزمة للعبادة. 2

للأسطورة علاقة وطيدة بالطقوس الاحتفالية الموجهة لعبادة الآلهة "فهي تتناول ما هو مقدس وما يرتبط بالعالم الآخر بمفهومه الديني ".3

#### ج-الأسطورة البطولية:

تصور لنا بطلا يحاول الوصول إلى معاني الآلهة "ولكن صفاته البشرية تشده إلى العالم الأرضي و هذا البطل يختلف في الأسطورة الطقوسية والأسطورة التكوينية، البطل فيها اله، أما البطل المؤوله فهو مزيج من الانسان والاله". 4

#### د-الأسطورة التعليلية

أثارت الظواهر الكونية اهتمام الانسان البدائي ودفعته إلى البحث عن تعليل لها، فكانت الأساطير سيناريوهات ،" و بما أن الانسان البدائي يمتاز بالنزعة الاحيائية فقد علل و فسر الكثير من الظواهر ، فالعرب رأوا في الكواكب أزواجا و عللوا مواقع بعضها " 6.

## ه-الأسطورة الرمزية:

هي الوليد الطبيعي لأسطورة التعليل "إذ تتحول القوه إلى رمز مجسد وتخلع صفات الانسان على الآلهة أو الأبطال الخرافيين فهي تعبر عن قدرة الانسان على مواجهه المجهول والتغلب عليه ومن ذلك الأساطير التي تمثل معنى أمومة الأرض ومعنى ارتباط الانسان بها والأساطير التي تتحدث عن رموز موت البطل وعن رمز ولادة البطل ".5

<sup>5</sup>-فاروق خورشيد،اديب الاسطورة عند العرب،مكتبه الثقافه الدينيه،ط1، 2004م، ص6

\_

<sup>1-</sup>فضيله عبد الرحيم حسين، فكرة الأسطورة وكتابه التاريخ، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع،عمان -الاردن،دط ، دت ،2009، ص34 2-كارل راتقين،الاسطوره،ترجمه: صادق الخليلي،منشورات عويدات بيروت،سلسله زدني علما،ط1. ، 1981م ، ص61

<sup>3-</sup>عبد الحميد بور ايو، الادب الشعبي الجز انري، دار القصبه للنشر، الجز ائر 2007م ، ص146

#### 4-خصائص الأسطورة:

يتميز النص الأسطوري عن غيره من النصوص الأدبية والأجناس الأخرى بمعايير عده يمكن ان نلخصها فيما يلي:

1-من حيث الشكل:" الأسطورة هي قصة وتحكمها مبادئ السرد القصصي من حبكة وعقدة وشخصيات وما إليها وغالبا ما يجري صيغتها في قالب الشعر يساعد على عملية ترتيلها وتداولها في المناسبة الطقوسية كما يزودها الطابع الشعري بسلطان على القلوب لا يتمتع به في النص النثري"

تتطابق الأسطورة مع القصة في النسيج الحكائي، والعقدة والشخصيات، غير أنها تأتي في قالب شعري .

2-حافظ النص الأسطوري على ثباته عبر فترة طويلة من الزمن وتناقلته الأجيال، فالأسطورة السومرية - "هبوط إنانا الى العالم الأسفل" - والتي دونت خلال النصف الثاني من الألف الثالثة قبل الميلاد قد استمرت في صيغتها الاكادية المطابقة تقريبا الأصل السومري إلى أواسط الألف الأول قبل الميلاد ، و هذا لا يدل بالضرورة على جمود الفكر الأسطوري أو تحجره ،بل كان – على العكس - دائم التجدد " ولا يجد غضاضه في التخلي عن الأساطير التي فقدت طاقتها الإحيائية أو تعديها"

3- الأسطورة حكاية مقدسة ذات طابع ديني وطقوسي" فأسطورة "ديونيزوس" عند اليونانيين تمارس في الأعياد الدينية اليونانية مثلا هي حكاية مقدسه يلعب أدوارها الآلهة وأنصاف الآلهة والبشر والأبطال أحداثها ليست متخيلة بل إنها وقائع حصلت في زمن البدع (الزمن المقدس) وهي سجل الآلهة ويحوي كثيرا من الطقوس الدينية والعادات ". 3

.

<sup>1-</sup> مجد الامين بحري: الأسطورة والتجنيس والنقد، دار الأمان، الرباط، منشورات الاختلافالجزائر العاصمة، منشورات الضفاف، بيروت، ط1، 2018، ص 97

<sup>2-</sup>فراس سواح: الأسطورة و المعاني ، الدراسات في ميثولوجيا و الديانات المشرقية ، دار علاء الدين ، سوريا ، 2017 ، مس12

<sup>3-</sup>فراس سواح: الأسطورة و المعاني دراسات في ميثولوجيا و الديانات المشرقية ، مرجع سابق، ص26

4- موضوعات الأسطورة تتميز بجدلية الطابع، و الشمولية، مثل نشأة الكون وحياة الآلهة والبشر وكذلك هواجس الانسان وتساؤلاته عن الموت والعالم الآخر، ومعنى الحياة وسر الوجود.

5- الأسطورة مجهولة المؤلف ، لا يُعْرف قائلها الأول «بمعنى أنها تتنقل من جيل إلى جيل بالرواية مما يجعلها ذاكرة جماعية التي تحفظ قيمتها وعاداتها وطقوسها وحكمتها وتنقلها للأجيال المتعاقبة" أشأنها في ذلك شأن كل أشكال الأدب الشعبي.

فالأسطورة هي الضمير الجمعي للأمم والشعوب الغابرة ميزتما حفظ الميراث الانساني و تواتره عن طريقة الرواية الشفوية التي تناقلتها الأجيال عبر فترات زمنية متتالية.

6-اللأسطورة تأثير قوي على أذهان البشر وعقولهم لما لها من "سلطان تقديسي ذهني على عقولهم ونفوسهم، حيث لا يمكن قياس سطوتها الجبارة قديما إلا بسطوة العلم  $^2$ 

7-تقـترن الأسـطورة بنظـام ديـني خـاص" وتعمـل علـى توضيح معتقداتـه للمعتقـدين بهـا بالغـوص في صـلب طقوسـه ويمكـن أن تفقـد الأسـطورة خصوصيتها الدينيـة المقدسـة فتتحـول الى حكايـة دنيويـة مدنسـة تـروى لأغـراض أخـرى كالموعظـة والحكمـة دون ان تنسـب الى يقينياتها أو الحقائق الجذرية". 3

#### 5-الأسطورة والأدب:

تعد الأسطورة عاملا أساسيا في حياة الإنسان فهي ليست مرتبطة بمراحل قبل تاريخ ،بل هي عالم غزير متشعب إذ تعد " المغامرة الإبداعية الأولى للمخيلة البشرية وما لبثت هذه المخيلة ان ابتكرت مغامرات جديدة عبر كل منها عن الشرط التاريخي لعصره من جهة وعن محاولات الانسان الدؤوبة لتملك واقعه تملكا معريفيا وجماليا من جهة ثانية". 4

2-مجد امين بحري: الإسطوري والتجنيس والنقد، ص 98

<u>.</u>

أ-فراس السواح: مغامرة العقل الاولى دراسة في الأسطورة، دار الكلمة للنشر، بيروت، لبنان، ط2، 1981، ص 16

<sup>3-</sup> مجد عبد الرحمن يونس: الأسطورة مصادرها وبعض مظاهرها السلبيه في توظيفها، دار الالمعية ، الجزائر، ط1، 2014، ص 58 4-نضال صالح، النزوع الاسطوري في الرواية العربية المعاصره،ط2 ، منشورات اتحاد الكتاب العرب،سوريا،دمشق،2001 ،ص15

وبما أن تلك المغامرات كانت تتسم بالجدية ،فإنها لم تنتج قطيعة مع الأسطورة لأنها ضمت بداخلها الكثير من خصائص التفكير الأسطوري وجاءت" استكمال لفعاليات التخيل التي أبدعها الانسان منذ أول ارتطام له بأسئلة الكون والوجود". $^{1}$ 

وتلك المغامرات يمكن صوغها في نسقين ابداعين هما:

الاول: ينتمى الى حقل الأدب كالشعر والملحمة والمسرحية

**والثابي:** يرتبط بما هو شفوي أو جمعي ،كالحكاية الخرافية والشعبية.<sup>2</sup>

ويرتبط الأول بالثابي - أي الأدب والأسطورة - بعلاقة كانت محل جدل النقاد والمؤرخين ولازالت ، فما هي هذه العلاقة ؟

يرتبط الأدب ارتباطا وثيقا بالأسطورة فكلمة "mythos" الإنجليزية ومثيلاتها في اللغات اللاتينية المشتقة من الأصل اليوناني mythosتعني قصة أو حكاية".  $^3$ 

ويعـد الفيلسـوف أفلاطـون أول مـن اسـتعمل تعبـير "mythologia" وقـد عـني بـه فـن روايـة القصص والتي تدعى اليوم الأساطير وقد عالج النقد الأدبي موضوع الأدب والأسطورة منذ زمن بعيد نظرا الى الروابط المتينة بينهما وللإنتاج الأدبي الوفير من جهة أخرى فالأدب يعبر  $^4$ . عن الانسان والانسان مرتبط بالأسطورة

وصلتنا الأسطورة في قالب أدبي، كان الأدب حاملا تاريخيا للأسطورة" أقدم ما وصلنا من هذه النصوص هو الشعر والشعر القصصي بصفه خاصة". 5

كان الأدباء يستلهمون أفكارهم منها أو يعيدون صياغتها " لأنها تعتبر نمطا من أنماط المعنى في الأدب أي أن التفكير الأسطوري يرتبط في بناء العمل الأدبي بالتفكير الرمزي والتفكير المجازي والتفكير الخيالي".6

2-المرجع نفسه الصفحة نفسها

<sup>1-</sup>المرجع نفسه الصفحة نفسها

 $<sup>^{3}</sup>$ نضال صالح، النزوع الاسطوري في الرواية المعاصرة ،مرجع سابق، ص $^{3}$ 

<sup>4-</sup>المرجع نفسه الصفحة نفسها

<sup>197:</sup> صنال زكى, الاساطير، دراسة حضارية مقارنه، ط $^2$  ،دار العودة، لبنان بيروت، 1979، ص $^5$ أشايف عكاشة ،مقدمة في نظرية الادب،ج1 ،ديوان المطبوعات الجامعية،الجزائر ،1990، ص: 102 103

الأدب و الأسطورة شكلان من أشكال النشاط الفكري يغلب على الأسطورة الطابع المعرفي بينما يغلب على الأدب الطابع الإبداعي الجمالي "كما ان لهما وظيفة واحدة هي الجماد توازن بين الانسان ومحيطه ونظرا الى ذلك الارتباط فمن الصعب الفصل بينهما ومن ثم النظر اليهما على انهما كتلة ملتحمة أشد التلاحم". 1

وهو الموقف الذي تبناه "ريمون تروسون" الذي يرفض الخوض في الفصل بين الأسطورة والأسطورة الأدبية لأن الأساطير لم تصل الينا-حسبه-الا" في حمولات أدبية ". 2

أي أننا عرفنا الأسطورة داخل نصوص أدبية ولم نعرف شكلها الأول "فنحن عندما نقرا" اسخيل "eschil" أو "اوفيد "ovide" فلسنا أمام أساطير بل "نحن امام أدب فيه أساطير". 3

وعليه فالأسطورة والأدب ضرب من ضروب الحقيقة ،يقول "ليفي ستراوس": "والقارئ أينما كان يدركها كأسطورة مهماكان جاهلا بلغة وثقافة الشعب الذي تلقيناها منه وجوهر الأسطورة لا يكمن في الأسلوب أو طريقة السرد بل في الحكاية التي رويت فيها"4

ونظرا الى مفهومه ووظيفته فقد أجرى عدد من النقاد دراسات تتصل بمسألة العلاقات بين الأدب والأسطورة لأن قيمة هذه الأساطير: "تبدو في الدلالة العامة التي تحملها في داخل بنياتما فهي تعكس العالم والعقل البشري الذي هو نفسه جزء من هذا العالم"<sup>5</sup>

فالنقد الأسطوري لا يبحث عن الأساطير في العمل الأدبي بحد ذاتها ثم فك رموزها إنما "ان يلم الناقد بأبعاد المعنى للتركيب اللغوي الذي يتضمن صدى أسطورة ما "6"

فقد يستعمل الأديب في عمله الأدبي كلمات تبدو عاديه ومألوفة لكنها في الحقيقة محملة بأساطير فتبدو غامضة المعنى ولا يفهم معناها أو ما ترمز إليه الا من خلال فهم تلك

4-شايف عكاشة، مقدمة في نظرية الادب، ج1 ،مرجع سابق، ص 104:

.

<sup>1-</sup>نضال صالح، النزوع الاسطوري في الرواية العربية المعاصره،مرجع سابق،ص:15

<sup>2-</sup>المرجع نفسه ،ص15

<sup>3-</sup>المرجع نفسه ،ص15

<sup>5 -</sup>سمير حجازي، النقد الأدبى المعاصر قضاياه و اتجاهاته، ط1 ، دار الافاق العربية، مصر، القاهرة، 2001، ص71

<sup>6-</sup>شايف عكاشة، مقدمة في نظرية الادب، مرجع سابق، ص105

الأساطير التي أسقط تجربته أو ما يريد أن يوصله من خلالها وبالتالي تتضح الرؤية ويفهم ما يريد الأديب قصده من وراء ذلك التوظيف الأسطوري

لكن يجب على الأدباء الذين جعلوا الأساطير محاور أعمالهم الأدبية أن يعوا جيدا لتكون مناسبة لأعمالهم وليس استغلالها على أساس كونها " ميراثا ثقافيا يمكن ان يبدو مجرد زينه" 2

فيسيء فهمها ويطبع الغموض الأعمال لأن الأساطير "مستودع لمعتقدات الجماعة ولها رواسب محددة في وجدان الشعب" 3

كشفت الدراسات النقدية المتأخرة بوضوح أن الأسطورة في الأدب " تنبئ بالكثير عن المعنى المقصود ولعلها اذا استخدمت الاستخدام المسدد تنقد الدارسين من اقامة فهمهم للأعمال الأدبية " 4

ويعد القرن 20 البداية الفعلية لتزاوج الأدب مع الأسطورة من جديد فقد أصبح يقال: "إن الأدب كما لو كان يبدأ من جديد ليعيش عصره ،عليه أن تكون بدايته الأسطورة" 5

وتتجلى العلاقة بين الأسطورة والأدب على نحو أشد وضوحا من خلال معظم الأجناس الأدبية كالملحمة والمسرحية والرواية التي تمثل: "استطالات للسرد الميثولوجي" 6

أما الجنس الأدبي الذي تتجلى فيه تلك العلاقة " الشعر" الذي يمثل "الحاضن الأدبي الأول للأسطورة ، والذي فيه وعبره تمت صياغتها وبفضلها...اكتسب نفحة الحكمة" <sup>7</sup>

ولعل من أبرز الصلات التي تقيمها الأسطورة مع الشعر أو التي يقيمها الشعر مع الأسطورة هي مشاركتهما في استعمالهما كلاما استعاريا يـومئ ولا يفصح وكـذلك" من خـلال عـودة

<sup>1-</sup>مرجع نفسه ، الصفحة نفسها

و . أحمد كمال زي ، الاساطير دراسة حضارية مقارنة ، مرجع سابق ، ص219

<sup>3-</sup>المرجع نفسه ، الصفحة نفسها

<sup>4-</sup>المرجع نفسه ، ص217

<sup>5-</sup>المرجع نفسه، ص211

أ-نضال صالح، النزوع الاسطوري في الرواية العربية المعاصرة، مرجع سابق، ص :16

<sup>7-</sup>المرجع نفسه ، الصفحة نفسها

الشعر الدائمة الى المنابع البكر للتجربة الإنسانية ومحاولة التعبير عن الانسان بوسائل عذراء لم يمتهنها الاستعمال اليومي" 1

ونظرا الى تلك العلاقة الوطيدة بين الشعر والأسطورة لجأ إليها معظم الشعراء الغرب للتعبير عن قيم إنسانية محددة "ونظرا الى خصوبة حقلها تنبه اليها أدباءنا العرب فراحوا ينهلون منها ويوظفونها في شعرهم فالشعر يضمن استمراريتها ويخلدها عبر رموز زمنية تسهم هي الأخرى بدلالتها في بناء القصيدة وتشكيلها الشعري"2.

## 6-الأسطورة والشعر:

يعد الاهتمام بالأسطورة أحد المعالم الأدبية الهامة في شعر الحداثة وقدكان هذا الاهتمام نتيجة وعي طبيعتها العميق لأنها تعتبر مادة خاما يستطيع الشاعر من خلالها أن يخلق صورا إيحائية تحمل في طياتها شحنات عاطفية ونفسية وفنية تزيد الشعر غنى وثراء وذلك لما تحتويه من طاقات حيوية ودلالات حية ترتقى بالشعر إلى مستويات عليا.

يبدو أن علاقة الشعر بالأسطورة "علاقة ترابطية تكاد لا تنفصم أواصرها لسبب بسيط هو أن الشعر ليس سوى نقل للتجربة الانسانية الى الواقع والأسطورة هي التجربة في حد ذاتها منذ أن أصبح الانسان يعي الأشياء من حوله ويعبر عن مكنوناتها".3

ويرى شليغل أن :"الأسطورة والشعر اشيء واحد لا انفصال بينهما" 4

يؤلفان حقيقه حدسية من نوع خاص ،مثل ماكان يعتقد القدماء وبالرغم من أن الخلاف لا يزال قائما بين مقولة "مارك شورد":" الأسطورة أساس لا غنى للشعر عنه" <sup>6</sup> ومقولة "ريتشارد تشيز":"الشعر أساس لا غنى للأسطورة عنه"

6المرجع نفسه ، الصفحة نفسها

<sup>1-</sup> المرجع نفسه ، الصفحة نفسها

<sup>2-</sup>ساميه عليوي، تجليات شهرزاد في الشعر العربي والفرنسي، مرجع سابق ،ص: 66

<sup>3-</sup>بوجمعه بوبعيو،حضور الرؤيا واختفاء المتن،ط1 ،مطبعه المعارف،الجزائر عنابه،2006 ،ص 35.

<sup>5-</sup>المرجع نفسه، الصفحة نفسها

كل من الأسطورة والشعر خدم أحدهما الآخر "بطريقة عفوية فالشعر وجد ضالته في الأسطورة والأسطورة وجدت ضالتها في الشعر".  $^{1}$ 

الأسطورة توأم الشعر "وعودة الشعر إليها انما هو حنينه لترب طفولته ، والأسطورة اذ تحتضنها القصيدة فلكي تتحول في بنيتها إلى طاقة خانقة للأداء الشعري حيث يتمثل فيها التراث الشعبي والعقل الجمعي بصورة تؤطر موقف وقيم الانسان تجاه الكون وتجاه تساؤلاته المتعددة " 2

وظلت الأسطورة موردا سخيا للشعراء في كل عصر وكل مكان يجسدون من خلال معطياتها الكثير من أفكارهم ومشاعرهم مستغلين ما فيها من طاقات إيحائية خارقة وخيال مطبق لا يحده حدود.3

ومما يكشف بوضوح علاقة الأسطورة بالشعر كونها: " تعتمد على الظلال السحرية للكلمات القادرة على الايحاء بمعانيها غير المباشرة وبألوانها المتدرجة بين الخفاء والوضوح، وهذه الخاصية السحرية للغة ساعدت الشعر على الاستفادة من تلك الصيغ السحرية،  $^{4}$ وبذلك يكون الشعر بمثابة الابن الشرعي للأسطورة $^{4}$ 

وقد لجا الشعراء إلى الأسطورة للتعبير عن آرائهم بطريقه فنية غير مباشرة إما لأسباب سياسية فتكون الأسطورة قناعا يعبر من خلاله الشاعر عما يريد تجنبا للملاحظات السياسية او الدينية فتكون الأسطورة ستار يختفي وراءه الشعر ويقول ما يريد وهو في مأمن من السجن والنفي"<sup>5</sup>.

<sup>1-</sup>بوجمعه بوبعيو،حضور الرؤيه واختفاء المتن،مرجع سابق،ص:369

 <sup>-</sup>رجاء عيد، لغه الشعر ، قراءه في الشعر العربي المعاصر ، منشا المعارف، مصر الاسكندريه، 1998، ص: 369

<sup>3-</sup>علي عشري زايد،استدعاء الشخصيات التراثيه في الشعر العربي المعاصر،دار غريب للطباعه والنشر والتوزيع،مصر،القاهره،2004، ص

<sup>4-</sup>ساميه عليوي، تجليات شهرزاد في الشعر العربي ،مرجع سابق ، ص 19

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>المرجع نفسه، ص65

إضافة الى ذلك يوسع التوظيف الأسطوري أفق اللغة والتكثيف الدلالي في الوقت نفسه، ولعل السبب الرئيسي في اللجوء الى الأسطورة يتمثل في الاستفادة من عناصر الديمومة في ابداعها وذلك أن الأساطير تعالج المواقف الخالدة. أ

ويعد جيمس فريزر أول من أشار الى الأسطورة من خلال كتابه الغصن الذهبي الذي عده البروفيسور "بكلي" "مصدر يكاد لا ينضب للأساطير والرموز المركزية في أدب القرن العشرين".

والندي أشار الى أهميته الشاعر الإنجليزي "ت.س.اليوت" واعتبره من المؤثرات التي عملت في كتابة قصيدة "الارض اليباب" هنا قال: "كما انني مدين أيضا بوجه عام الى كتاب آخر في علم دراسة الجنس البشري وهو الذي أثر تأثيرا عميقا في جيلنا الحاضر، وأعنى بذلك كتاب الغصن الذهبي" 3

وقــد ســاهم"ت.س.اليــوت"في ايضــاح فهــم الشــعراء المعاصــرين الأســطورة وجعــل لهــا منهجــا خاصا بها هو المنهج الأسطوري الذي يعرف بأنه: "طريقة خاصة لإضفاء شكل ومغزى على البانوراما الهائلة من العبث والفوضى التي هي التاريخ المعاصر طريقة لضبط العناصر المتضاربة في نسق فني متناغم".

وقد يكشف عالم الأساطير الغني للشعراء العرب: "إثر قراءة بعضهم لنماذج من الشعر الأوروبي الحديث فبدأوا على محاكاتها" 5

وقد قدم الشعراء الكلاسيكيون والرومانسيون العرب محاولات في التعرف على الأسطورة الغربيـة لكـن محـاولاتهم لم تضـف الى القصـيدة العربيـة تطـورا ملحوظـا وذلـك لأنهـم اسـتخدموا

<sup>1-</sup>مالمرجع نفسه ،ص:60

<sup>2-</sup>عبد الرضا على، الاسطوره في الشعر السياب، ط2, دار الرائد العربي, لبنان، بيروت، 1984، ص: 19

<sup>3-</sup>المرجع نفسه، ص20

<sup>4-</sup>كاميليا عبد الفتاح، القصيده العربيه المعاصره، در اسه تحليليه في البنيه الفكريه والفنيه، (د، ط)، دار المطبوعات الجامعيه،مصر،الاسكندريه،2006، ط 582

<sup>5-</sup>ساميه عليوي، تجليات شهرزاد في الشعر العربي والفرنسي، مرجع سابق ،ص:67

الأساطير موضوعا للقصيدة بينما عند المحدثين هي رؤيه رمزية تستخرج منها أعمق الأبعاد الفلسفية والفنية و يتم توظيف الأسطورة وفق نموذجين:

- 1- يتخذها الشاعر قالبا يمكن فيه رد الشخوص والأحداث والمواقف إلى شخوص وأحداث ومواقف معاصرة، وتكون الوظيفة هنا "تفسيرية استعارية."
- 2- اذا اهملت الشخوص و الدلالة اكتفى فيها الشاعر بدلالة الموقف بغية الايحاء  $^{1}.^{1}$ . بمواقف مماثلة وهنا تصبح "رمزية بنائية"

ولكي يتمكن الشاعر من استخدام أسطورة ما فلابـد لـه مـن أن يبحـث في أغوارهـا عـن السمات الدالـة الـتي تمكنـه مـن الـربط بـين الأسـطورة وبـين مـا يريـد أن يعـبر عنـه مـن أفكـار ويراعبي في ذلك اللحداثة "و "السمات المتجددة " التي تحملها الاسطورة فبعض الشخوص لا تصلح موضوعا معاصرا على الإطلاق وذلك لعدم وجود السمة الدالة فيها ومن هنا تنشأ الصعوبة لذلك لابد للشاعر من قراءة التراث قراءة عميقة من خلال رؤية علمية فلسفية شاملة.

ولا يمكن أن تحقق الأسطورة دلالاتها إلا " اذا أتيح لها الأديب الذي يفهم مغزاها لتعليق حالته بها ، ولا يشترط أن يرتبط الأدباء بأساطير قومهم فليست الإقليمية بالفيصل في تقييم التعبير "

كان الأدباء الغربيون أسبق من العرب الى معرفة عالمهم السحري العجيب فأعادوا النظر في عالمهم من خلال الأساطير الشرقية مما أدى بشعراء العرب إلى الانكباب على التوظيف الأسطوري في شعرهم.

#### 7-نقد النقد:

1- ابر اهيم رماني، الغموض في الشعر العربي الحديث، -مرجع سابق ،ص: 355

<sup>2-</sup>رجاء عيد، لغة الشعر، مرجع سابق ،ص:361 3- احمد كمال زكى، در اسات في النقد الادبي، ط2، دار الاندلس للطباعه والنشر والتوزيع، 1980، ص178

لا ينزال مفهوم نقد النقد الى يومنا هذا مفهوما ضبابيا، فقد عرف أكثر من ناقد معاصر مصطلح نقد النقد ولكن هذه التعريفات كانت تتسم بالإيجاز، سنبدأ في تحديد مفهوم هذا المصطلح من النقاد الغربيين فقد عرف الكسندر روسكو نقد النقد «باعتباره خطاب ما ورائيا يرتمن وجوده بوجود خطاب آخر" و "في كون وظيفته تتجسد في شرح الخطاب الموضوع وتفسيره" كه ، ومن الذين كتبوا في مجال نقد النقد الكاتب البلغاري الفرنسي تيزفيتان تودورف بكتاب "نقد النقد رواية تعلم " الذي ترجمه للعربية الدكتور سامي سويدان وهو أشهر ما كتب في هذا الجال إلا أن هذا الكتاب ركَّز على الممارسة التطبيقية ولم ينصرف إلى البحث النظري في نقد النقد، ولم يخصص حيزا واضحا ومستقلا له ،وبذلك يكون جليا أن مفهوم نقد النقد لدى "تودوروف "لا يتعدى عليه ممارسة ومناقشة أعمال نقاد الآخرين فهو لم يقدم له تعريفا واضحا ولم يبين عمله على نحو يفصح عن فهم مغاير للممارسة السائدة في نقد النقد.

هذا على الصعيد الغربي أما على الصعيد العربي فان مصطلح نقد النقد من المصطلحات الحديثة التي افرزتها ترجمة الناقد سامي سويدان لكتاب تودوروف، إلا أن الممارسات النقدية مشرقا ومغربا كانت تتم دون إدراج نشاطها تحت مسمى نقد النقد على وجمه صريح بلكان الاهتمام مرتكزا على العملية النقدية بعيدا عن مسمياتها الخارجية واشتغال الناقد بالأساس كان متجها إلى التنظير للأدب من حيث آلياته ومقوماته وضوابطه وكشف كوامنه وجمالياته المضمرة ،فمن أوائل الذين عرفوا هذا المصطلح الناقد جابر عصفور الذي يقول:"إن نقد النقد قول آخر في النقد يدور حول مراجعة القول النقدي ذاته و فحصه وأعنى مراجعة مصطلحات النقد وبنيته التفسيرية وأدواته الاجرائية"<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجهد المريني نقد النقد في المفهوم والمصطلح والمقاربة المنهجية، مجلة البيان الكويتية, العدد رقم 452, واحد مارس 2008،ص 40، 41

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>جابر عصفور قراءة في نقاد نجيب محفوظ، ملاحظات أولية، مجلة فصول،م1، 16، افريل 1981، ص 124.

وهنا يحدد الموضوع الذي يشتغل عليه نقد النقد وهو النقد نفسه، الا ان ما يذهب اليه "مجدًّد الدغمومي" في التعريف الموالي يختلف تماما عما ذهب اليه جابر عصفور في ادراج نقد النقد تحت باب النقد، فهو يؤكد الفصل بين المجالين وينفي العلاقة المباشرة لنقد النقد والأدب فيقول: "نقد النقد هو فعل تحقيق واختبار واعادة تنظيم المادة النقدية بعيدا عن اي ادعاء بممارسة النقد الادبي، انه يقوم فعلا بنقد آخر وصلته بالأدب غير مباشرة"

وتذهب نجوى القسنطيني في تحديدها لموضوع المصطلح الى ما ذهب اليه جابر عصفور فتقول أن نقد النقد" خطاب يبحث عن مبادئ النقد ولغاته الاصطلاحية، وآليته الإجرائية وأدواته التحليلية"<sup>2</sup>

وفي المقابل نجد سامي سليمان أحمد يضيف بعض النقاط الى التعاريف السابقة فهو يشير نقطه تنوع المناهج النقدية التي يعول عليها دارسو النقد فهي وان التقت في الموضوع تختلف في الطريقة فيقول: "نقد النقد بوصفه نشاطا معرفيا ونقديا يخضع النصوص النقدية لجموعة من الاطروحات والفرضيات التي تتعامل مع الانتاج النقدي بوصفه موضوعا للمساءلة والاختبار من زوايا مختلفة أو متصلة مما يؤدي الى تنوع المداخل والمناهج التي يعول عليها دارس تلك الجالات وان التقت جميعها -وعلى تباينها - في عدد من المبادئ العامة التي تتصل بالأطراف الأساسية التي تصنع الظاهرة النقدية، وهي النصوص النقدية والناقد/ القارئ ،وماهية النقد، وهوية المتلقي الذي يتلقى الكتابة النقدية". 3

أما نبيل مُحَد الصغير فيعرف نقد النقد" بوصفه خطاب منهجيا ومعرفيا يخوض في خطابات النقدية المتنوعة ويقترب من بنيتها الشكلية، واهدافها المعرفية في كثير من المواضيع". 4

أمجهد الدغمومي، النقد وتنظير النقد الأدبي المعاصر، منشورات كليه الأداب بالرباط،الرباط،1999، ص 62.

-

أنجوى الرياحي القسنطيني: في الوعي بمصطلح نقد النقد وعوامل ظهوره، مجلة عالم الفكر، العدد 1،المجلد 38 يوليو سبتمبر 2009،ص 35 أسامي سليمان احمد: حفريات نقدية دراسات في نقد النقد العربي المعاصر،ط1, مركز الحضارة العربية، القاهرة 2006،ص8

<sup>4</sup>بيل محهد الصغير: تشريح المرايا في نقد مشروع عبد العزيز حمودة ،منشورات الاختلاف الجزائر،ط1، 1436 هـ -2015، ص21

في حين يذهب كل من علي حرب ومُحَمَّد المريني الى ما ذهبت اليه نجوى القسنطيني الى ان موضوع نقد النقد هو النقد.

فيقول علي حرب إن مفهوم نقد النقد" يعني وجود قراءة تنسج من حول قراءه اخرى تسبقها: تصفها، وتحللها، وتدرسها و تبلورها، وتستضيئها وتبث فيها روحا جديدا لتغتدي منتجة مثمرة". 1

ويضيف مُحَد المريني أن: "نقد النقد خطاب واصف للنقد انه خطاب يجعل النصوص النقدية مدار اشتغاله". 2

يمكننا القول ان التعريفات السابقة لمفهوم نقد النقد لا يزال ضبابيا اذ أن تلك التعاريف لم تنفرد بتعريف واضحا للمصطلح وماهيته وغايته.

#### 8-نشأة نقد النقد وتطوره:

يمكننا تمييز مرحلتين لنقد النقد هما: نقد النقد في التراث و نقد النقد في العصر الحديث

.

1-نقد النقد الأدبي حيث "يمكن الرجاع البدايات الاولى للنقد النقد النقد النقد النقد النقد نفسه.... فمثلا الرجاع البدايات الاولى للنقد النقد الى زمن بواكير التشكل الأول للنقد نفسه.... فمثلا يمكن القول أن نظرية أرسطو في المحاكاة، التي فصلها في كتابه "فن الشعر" تتضمن ردا غير مباشر على نظرية أفلاطون في المثل التي وردت في كتابه "الجمهورية "ففي هذا الكتاب، قدم ارسطو نظرية جديده تعبر عن فهم للأدب والفن ومواقفه ازائهما مختلفين اما طرحه افلاطون وبذلك يمكن ان تعد نظريه ارسطو البذرة الجنينية الاولى التي وصلتنا عما يمكن عده نوعا من نقد النقد النظري"3.

<sup>2</sup>مجهد المريني: نقد النقد في المفهوم والمصطلح والمقاربة المنهجية ، مرجع سابق ،ص 41

20

<sup>41</sup> علي حرب: قراءه ما لم يقرا، نقد القراءة، الفكر العربي المعاصر،ك2 شباط 1989، $^{1}$ 

قجاسم محد باقر، نقد النقد ام الميتا ناقد محاولة في تأصيل المفهوم مجلة عالم الفكر، العدد 03 ،المجلد 37 ،يناير مارس 2009، ص 107

اما عربيا فنقد النقد له "علاقة بكثير مما دارت حوله مناظرات العرب القدامي و مساجلاتهم من قضايا ادبية وبلاغية ونقدية نظرية وتطبيقية" أ.

"فقد حفل التراث النقدي العربي القديم بنماذج متعددة ومتنوعه من النقد النقد المتمثلة في كتب الردود والمعارضة، هذه الكتب التي ارتبط ظهورها بتنوع الاتجاهات الادبية للنقاد القدماء نتيجة ثراءالحركة الأدبية ،و كثرة الشعراء والكتاب ومتذوقي الادب عموما .

وكذلك اختلاط العرب بغيرهم من الشعوب، فظهر ما سمي بفريق شعراء المحدثين وشعراء المولودين في مقابل فريق اخر قوامه الحفاظ على عمود الشعر فتوالت بعد ذلك صراعات النقدية بين الفريقين"2

وقد اتخذت ثلاثة أشكال مختلفة هي:

أ-نقد النقد عند الشعراء

ب-نقد النقد في متون كتب النقد واللغة

ج-كتب مخصصة للرد والمعارضة

2-نقد النقد في العصر الحديث : مر نقد النقد في العصر الحديث بمرحلتين هامتين مرحلة الإرهاصات ومرحلة التأسيس

أ-الإرهاصات: تميزت هذه المرحلة بالإشارة العابرة أو المفهوم دون التصدي لتأصيله وتحديد الحقل اشتغاله وآلياته و "يمكن اعتبار هذا المصطلح حديث الميلاد نسبيا، صحيح قد نجد من استعماله في الغرب منذ العقد السادس من القرن العشرين لكنه كان استعمالا يطغى عليه الطابع العفوي، في غياب اي تأطير نظري ، فقد أشار "سيرج دو برو فيسكي"، في سياق السجال الذي كان قد اثارته كتابات "بارت "حول النقد الجديد الى ان ما نحتاج اليه هو ان نقد النقد الذي يعنى بتقويم المناهج المختلفة ...وسيظهر هذا

24-23

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>خالد بن مجد بن خلفان السيابي، النقد قي التراث العربي ،كتاب المثل السائر نموذجاً، دار جرير للنشر والتوزيع،ط1, 1431 هـ- 2010 ص

المفهوم باصطلاح اخر هو نقد الافكار الأدبية في الكتاب لمارينيو ادريان وهو كتاب يعتبره اعادة بناء للمراحل الأخيرة للتفكير النقدي للأدب وستظهر بعد ذلك في العقد الثامن من القرن 20 العديد من الكتب التي تشتغل على النصوص النقدية مثل جون ايف تأديي النقد الأدبي في القرن العشرين ".1

وكهذه الانتاجات النقدية "امتلأت الساحة في ربع القرن الأخير على الأقل بالدراسات النقدية التي لا تتخذ من النصوص الأدبية نقاط مبدئية لها بل تتخذ من الدراسات النقدية الأخرى نقاط ابتداء وانتهاء، وعلى هذا الاساس أصبحت حتى دراسات النقدية الأخرى نقاط ابتداء وانتهاء، وعلى هذا الاساس أصبحت حتى دراسات النقدية التي كتبها رولان بارت بعنوان S/Z أكثر إثارة للاهتمام والجدل من النص الأدبي الذي يفترض أن تدرسه بل رولان بارت يذهب الى حد نقد نقده السابق وأفكاره المبكرة في مداعبة نقدية واضحة اما دريد ودي مان وعدد اخر من التفكيكيين فيقدمون نماذج واضحة لنقد النقد مثل دراسة دريدا ونفس الشيء بالنسبة لدراسة دريدا لفكر روسو". 2

إن نقد النقد مصطلح مستحدث في قاموس النقد العربي، قد أفرزته ترجمة سامي سويدان لكتاب تدوروف"نقد النقد رواية بعلم" لكن هذا لا يمنع ان النقاد العرب قبل هذه المرحلة مارسوا نقد النقد دون الاشارة اليه مصطلحا ومفهوما، ويعد كتاب طه حسين في الشعر الجاهلي أول مشروع عملي يؤسس لبداية نقد النقد دون ان يستعمل المصطلح حيث يقول عبد المالك مرتاض في هذا الصدد : "قد يكون من العقوق الثقافي أن يتناول متناول قضية النقد العربي المعاصر، في أي مفهوم من مفاهيمها وفي أي شكل من أشكاله، دون أن يمر على طه حسين... والذي يعود الى كتاباته النقدية، خارج اعماله الإبداعية الخالصة تتراوح بين النقد ونقد النقد"

م اأمقار

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد المريني، نقد النقد في المفهوم والمصطلح والمقارنة المنهجية،مرجع سابق ، ص 7-8

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد العزيز تحمودة، المرايا المحدية من البنيوية الى التفكيك عالم المعرفة، العدد 232، ابريل 1998، ص94،

حب المراكب مرتاض، في نظرية النقد متابعة لأهم المدارس النقدية المعاصرة ورصد لنظرياتها ،دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع الجزائر 2002،ص 235

ومن بواكير ما كتب أيضا في نقد النقد في الثقافة الأدبية العربية نجد كتاب مُحَّد مندور النقـد والنقـاد المعاصـرون فيـه "ممارسـة لنقـد النقـد مـن دون ذكـر للمصـطلح في المـتن أو العنـوان، فمندور يتحدث عن جهود نقاد محدثين من أمثال الحسين مرصفي والعقاد والمازيني.... ثم يعرج على النقد الايديولوجي من منطلق الدعوة له وليس نقده، وقد خلى الكتاب تماما  $^{1}$ من ذكر كلمه نقد النقد $^{1}$ 

هـذا مـا يبـين أن هـذه المرحلـة كانـت مرحلـه الـوعى بممارسـة نقـد النقـد دون إفـراده كمصطلح في الكتابات النقدية.

ب-مرحلة التأسيس: خلال هذه المرحلة كان المصطلح يجسد مفهوما يتشكل من مجموعة من العناصر تلح على مفاهيم القيمة الموضوعية ،ليقف على عتبات جديدة جعلت منه أداة للتصحيح وميزته عن النقد وتاريخه وتياراته، و"إننا كما يقول ليتش، نعيش عصر نقد النقد اذا كان النصف الأول أو الثلثان المبكران من القرن العشرين هو أهما عصر النقد فإن الجزء التالي منه يبدو كعصر نقد النقد فبدلا من الدراسات النقدية للأعمال الأدبية نشهد إستكشاف وانتاج النصوص النقدية باعتبارها إبداعات أدبية ولم يعد هناك وجود لتفرقة بين هذين النظامين"2

ويوافق هذا التطور لمفهوم نقد النقد الغربي عربيا، ما جاء في "كتاب بدوي طبانة التيارات المعاصرة في النقد العربي من ان العقاد في مقدمة ديوانه بعد "الأعاصير 1950" اول من استخدم مصطلح نقد النقد بوصفه مفهوم يلح على صون النقد من العصبية والهوى والذاتية، ذلك وان كان العقاد وبعض معاصريه قد مارسوا نقد النقد من دون ان يفصلوه عن النقد، ويمكن اعتبار السبعينيات في العالم العربي بداية الوعى بخصوصيه نقد النقد مصطلحا ومادة، هذا ما يوافق التوزيع الذي استعمله الدغمومي على أن نقد النقد مر

أجاسم محجد باقر، نقد النقد أم ميتانقد،مرجع سابق، ص108

<sup>2</sup>عبد العزيز حمودة، المرايا المحدب، مرجع سابق، ص 312

بمستويين أولهما عام وملتبس وثانيهما الممتد من السبعينيات الى يومنا هذا، يميزه التنبه الى خصوصية نقد النقد مقارنة بالنقد وبالنظرية الأدبية".

وعليه نستطيع القول أن نقد النقد لم تتشكل صورته النهائية في الوعي بمفهومه وفي إستعماله المصطلح إلا في هذه المرحلة.

#### 9-وظيفة نقد النقد:

نقد النقد حوار مفتوح ومساجلة يقوم فيها الناقد الثابي بإكمال ما أخفق فيه الناقد الأول، وعليه لا تكون القراءة النقدية ناجحة ومفيدة ما لم تكن مستنده على شروط شاملة وموضوعية نحصرها فيما ذهب إليه رشيد هارون :"وبازاء ما ورد من وظائف لنقد النقد عند الدارسين السابقين ، يجد الباحث ضرورة افراد مجموعه من النقاط استهلها في دراساتهم مجريا تعديلا على بعضها ليقدمها بشكل جلى لعلها تحيط بوظائف نقد النقد". 2 وهي كالاتى:

1-يقوم بتفكيك النقد الأدبي لفحص العناصر الإيديولوجية في المزاعم الأدبية ،ويكشف عن طبيعة المؤثرات الثقافية والاجتماعية والسياسية التي جعلت الناقد يتبني منهجا نقديا دون سواه واضعا عمل الناقد في سياق أكبر.

2-يقوم بقراءة مزدوجة الهدف، فهو يقرأ النص النقدي قراءه محاورة واختلاف وفي الوقت نفسه ينجز قراءته الخاصة.

3-يكشف الأنساق المضمرة النفسية والثقافية التي جعلت الناقد يتبنى منهجا نقديا دون سواه.

4-يكشف عن صيرورة النقد الأدبي وتحولاته، ويربط بين العوامل السياقية الخارجية التي تحفز عملية التطور الأدبي، ومن ثم تطور النقد الأدبي نفسه.

<sup>1</sup> نجوى الرياحي القسنطيني ،في الوعي بمفهوم نقد النقد ،مرجع سابق، ص 48

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>رشيد هارون ، الأسس النظرية لنقد النقد ،مجلة مركز بابل الدراسات الإنسانية ،مجلد 2 ، العدد 1، حزيران 2012 ،ص 125 126

5- يعمل على اعادة تشكيل وعي القارئ، الغير المنتج، لرؤية نقدية مدونة ليكون على بصيرة تتجاوز مسألة فهم ما قاله الناقد بحق عمل أدبي بعينه الى مسألة معرفة كيف قال الناقد ذلك ولما ،وهذه الوظيفة ذات طبيعة بيداغوجية واضحة.

- 6-ينتج علاقة جديدة معقدة بين القارئ والنص والنقد المكتوب عنه
- 7-يشير اشكالات تتصل بطبيعة النقد واجراءاته ولغته، وهو لذلك يتوجه الى النقد الأدبي في المقام الأول.
  - 8-ينتج معرفة بفلسفة نقد النقد وآلياته ومقاصده
  - 9-مراجعة مصطلحات النقد وبنيته التفسيرية وادواته الاجرائية.
- نلاحظ ان هذه السمات في مجملها تحدد الطريق او المسلك الذي يجب على ناقد النقد أن يسلكه من أجل انتاج معرفة علمية دقيقة.



#### 1- النقد الأسطوري:

كان ميلاد منهج النقد الأسطوري سنة 1992 على يد الفرنسي "بيار برونال" pierre brunel "فكان بذلك من أحدث المناهج النقدية على الساحة الغربية والعربية .

عمل برونال" على بلورة هذا المنهج، ولكنه تنازل عن إمكانية خضوع الظاهرة الأدبية لقوانين أو قواعد واكتفى بالحديث عن "ظواهر يمكن أن تتجدد داخل العمل الأدبي، وأن تكون موضع مفاجأة أو حادثة مميزة تعتبر محاولة الإمساك بها داخل شباك القوانين العامة محاولة باطلة .... "1

ذلك أن "برونال" كان يحاول - من خلال هذا النقد الأسطوري. أن يضع تصنيفا للأساطير هدفه التحليل الأدبي لا غير ، فلا ينفك يردد قوله: "ظنت لفترة ما أنه يمكننا صياغة القوانين ، لكن الأدب يُبدي مقاومة أخرى غير مقاومة المادة أعتقد أنه من الأجدر اعتبار تجلي الأسطورة ومطاوعتها و إشعاعها في النص ظواهر دائمة التجدد ، وحوادث مميزة ، يكون من العبث محاولة الامساك بها داخل شباك القوانين العامة "2

وقد وقف بعض الدارسين على الظواهر ذاتها التي حددها برونال لدراسة العمل الأدبي الذي يضم الأساطير بين طياته ، إذ يذكر باجو pageaux " أن " جان إيف تاديبي" Jean yves Tadié "وضع ثلاث إمكانيات للوقوف على شعرية النص الشعري تتقارب مع ظواهر " برونال" الثلاث وتتمثل في :

أ - إما أن يكون النص الشعري كله أسطوريا، وهو ما أسماه برونال به الاشعاع . (Imadiation)

 $<sup>^1</sup>$  Brunel pierre mythocritique théorie et parcours . puf. Ecriture .presses universitaire de France 1ére edition . 1992.p54

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>سامية عليوي ، من المنهج الموضوعاتي الى المنهج الأسطوري في الدراسات المقارنة، مجلة اللغة العربية العدد 24، 2012 الجزائر، ص148-148

ب- أو أن يجمع الأساطير بين طياته، على شكل نصوص مؤطرة ، ، وهو ما أسماه برونال بالطاوعة ( flexibilité )

ج- أو أن يكون وجود الأساطير مضمرا (مختفيا) ، وتقرأ الأساطير عبر بعض حلقات التاريخ ، أو تنفجر في وابل من الشعر الرمزي، وهو ما أسماه برونال بالتجلي (emergence)

أ - التجلى : Emergence

ويقصد به تجلي العنصر الأسطوري في النص، إذ تترك بصمات الأسطورة في النص الأدبي، وهو لا يتوقف في نص واحد فقد يكون في أعمال كاملة لكاتب وقد يكون في جنس أدبي لمجموعة من الأدباء، ويرى "برونال" أن تحليل النص وفق هذا النقد يكون أكثر تبني إذا ما إنطلق من الصدفة الأسطورية في النص، ولابد من التعمق أثناء التحليل داخله، ولا تكتفى بسطحه<sup>2</sup>.

وتقوم هذه الخطوة على سبع تقنيات هي:

-1 - العبارة الاستهلالية : ( تتصدر النص وتمنحه هامشا أسطوريا ):

- 2 - العنوان : قد يدل على الأسطورة صراحة أو يكون مموها.

3 - اللازمة : من خلالها يصبح العنصر الأسطوري مركز الثقل

4 - التناص : من خلال الرجوع إلى نصوص أخرى بغية إنتاج جديد

-5-الصور البلاغية: وهي أكثر التقنيات شيوعا في الشعر خاصة لأنها تتماشى مع طبيعته الأسطورية الرمزية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pierre brunel my thocritique p 77

<sup>2</sup> سامية عليوي من المنهج الموضوعاتي الى المنهج الأسطوري في الدراسات المقارنة، مرجع سابق ، ص149

6 - الخلفية الأسطورية: وتعني أن الشاعر لا ينبني أثره الفني على منوال أسطورة معينة بل يمزج أحداث واقعه المعاش وبين أحداث تتعلق بالأسطورة.

 $^{-1}$  البناء الفني : إذ يعمد المبدع إلى بناء فني خاص يوحي مباشرة على الأسطورة  $^{-1}$ 

- و يأتي التجلى على ثلاث مراتب: اما صريحا او تاما واما جزئيا، واما مضمرا أو مبهما

أ/ الصريح أو التام ، ويكون عن طريق.:

العنوان أو اللازمة

الاقتباس أو التضمين

-ذكر الاسم.

ب/ الجزئي: ويكون عن طريق الاشارة إلى جزئية أو صفة من صفات.

-العنصر الأسطوري أو تصرف من تصرفاته

-الصور البلاغية.

ج/ المضمر اوالمبهم: وهو الأكثر شيوعا، ونجده في معظم أنواع التجلي، و في الصور البلاغية على وجه الخصوص

ب- المطاوعة:

مفهوم فيزيائي يطلق في النقد الأسطوري على مجرد تصور ذهني للمسافة الدلالية أو البعد الدلالي القائم ما بين الثابت و المتحول في دلالة العنصر الأسطوري الموظف ورمزيته النطلاقا من طبيعة الكلمة ومطاوعتها في الأساس ، ثم من طبيعة قلة الثابت في التصور بعد ذلك وتستطيع أن تحصر أنواع المطاوعة الأكثر شيوعا في:

2 سامية عليوي – من المنهج الموضوعاتي الى المنهج الأسطوري في الدراسات المقارنة ، مرجع سابق ص149

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pierre brunel mythocritique p 77

ا- التماثل والتشابه: حيث يعمد المبدع إلى إبراز أوجه التماثل أو التشابه بين العنصر الأسطوري والعنصر الأدبي الإبداعي.

التشوهات والتغيرات: يعمد فيها المبدع إلى إحداث فروق بين العنصر الأسطوري والعنصر الأدبي الذي يرتبط به بواسطة الزيادة أو النقصان.

ج - الغموض وتعدد الرؤية: يعمد فيها الأديب إلى تغليف العنصر الأسطوري بهالة من الغموض تنسجم مع غموض العنصر الأدبي الذي يرتبط به في النص 1.

#### ح - الإشعاع:

ويكون عن طريق صرخة أو جملة دالة في النص يصرح الشاعر أو الأديب بطريقة مباشرة أو غير مباشرة تحيلنا على الأسطورة قد يكون ساطعا أو باهتا، وقد يشع في أعمال كاتب بأكملها أو في جنس أدبي لمجموعة من الأدباء<sup>2</sup>

والاشعاع حضور اجباري وانطلاقا من هذا الحضور يتم تحليل النص أن العنصر الأسطوري - حتى وإن كان دقيقا أو مسترا - فإنه يعتبر دالا مهما ويمتلك القدرة على الإشعاع.

فقد تؤخذ بعض العناصر الأسطورية في النص على أنها ديكور غريب و " في بعض الأحيان ، عتبر وجود العناصر الأسطورية في النص بعض التسامح – اختصارا متعمد الآثار علم الأساطير (...) نتقبلها ، لكن كمحسنات أوكز خارف ، كاغتراب دائم أو على العكس كأشياء مثيرة للسخرية "3. ويكون الإشعاع عن طريق:

-إشارة يندرج تحتها النص

- صرخة يفتتح بما النص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد المجيد حنون ، النقد الأسطوري و الادب العربي الحديث ، مجلة اللغة العربية ، مجلة نصف سنوية محكمة تعني بالقضايا الثقافية و العلمية للغة العربية 2005- العدد 14 ص230

 $<sup>^{2}</sup>$ مجهد عزام ، النقد الموضوعاتي ، مجلة الموقف الادبي ، اتحاد الكتاب العرب بدمشق ، سوريا ، 2001 ، العدد 356 ص28  $^{8}$ سامية عليوي من المنهج الموضوعاتي الى المنهج الأسطوري في الدراسات المقارنة ، مرجع سابق ، $^{8}$ 

- كلمة أو جملة دالة على الأسطورة .

 $^{-}$  حوار داخلي للمبدع يحيل إحالة غير مباشرة على الأسطورة  $^{-}$ 

\* والملاحظ أن هذا المنهج الأنسب في تحليل النصوص ذات الانزياحات الأسطورية التي تحقق في آخر المطاف التركيبة المثالية للنص، يدرك أهميته في مجال الدراسات الأسطورية، لأنه ما من منهج يتوصل به إلى فهم عمق النص الأسطوري غير منهج النقد الأسطوري.

تأخر ظهور النقد الأسطوري عند العرب "ومن الأقلام النقدية التي كتبت في هذا المجال نذكر على سبيل التمثيل: "مصطفى ناصف" (قراءة ثانية لشعرنا القديم)، "عبد الفتاح مُجَّد أحمد "(المنهج الأسطوري في تفسير الشعر الجاهلي) - "أحمد كمال زكي" (التفسير الأسطوري للشعر القديم)، "سمير سرحان " (التفسير الاسطوري في النقد الأدبي ). "علي البطل " (الصورة في الشعر العربي حتى القرن الثاني هجري)، "يوسف حلاوي " (الأسطورة في الشعر العربي) "أنس داوود" (الأسطورة في الشعر العربي الحديث) " مُجِّد الصالح البو عمراني " (أثر الأسطورة في لغة أدونيس الشعرية)، مُجِّد عبد الحفيظ كنون الحسني" (السمات الأسطورية في الشعر الجاهلي)، عبد الرضا علي " (الأسطورة في شعر عبد شعر السياب)، "منجية التومي" (فتنة الأسطورة وسطوة السياسة، قراءة في شعر عبد الوهاب البياتي)، وغيرها من الكتب التي التفتت إلى التوظيف الأسطوري" 2

ولم تكن الساحة والنقدية الجزائرية بمناًى عن استقبال النقد الأسطوري "وهي كنظيرتها العربية عرفت تأخراً ملحوظا ، حيث تعد بداية التسعينيات الانطلاقة الفعلية له على يد الباحث " عبد المجيد حنون" في شكل مشروع دراسات عليا في الأدب المقارن تخصص الاساطير الأدبية ، لتكلل بعض الأبحاث الأكاديمية بالنشر، وهي السمة اللصيقة

. معربع عمله ، المصلحة المسلم. 2 أمال ماي : مقاربة ابستيمولوجية في كتاب الأسطوري التأسيس و التجنيس و النقد لمحمد الأمين بحري – مجلة قراءات ،جامعة العربي بن مهيدي – أم البواقي – الجزائر 2021، ص370

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ، الصفحة نفسها

بالنقد الأسطوري في الجزائر" أما التأليف الأكاديمي والنقدي فقد جاء متأخرا ويتمثل في كتاب " في الأسطورة و الأدب العربي ،الصادر عن دار ميم الجزائرية سنة 2019 ،وهو موضوع قراءتنا النقدية هذه والتي سنبدؤها من عتباته التي هي أول نقاط التلاقي بين الكتاب وقرائه.

# 2-قراءة في غلاف الكتاب:

أول ما نلحظه في الغلاف هو العنوان باللون الأسود الذي توسط الغلاف " في الأسطورة والأدب العربي " وفي أعلى الواجهة الاسم الكامل للمؤلف "أ/د عبد الجيد حنون " وفي الواجهة دائرة خضراء بما الحروف الأبجدية العربية، وفي أسفلها اسم دار " ميم للنشر " وفي طرفها طائر العنقاء باسط جناحيه.

و العنقاء طائر أسطوري كثر توظيفه في الشعر الحديث، و يرمز إلى الانبعاث من جديد، وتقول الأسطورة إن هذا الطائر ينبعث بعد احتراقه مثله في ذلك مثل طائر الفينيق وطائر السيمرغ عند الفرس، ويطلق على هذا الطائر في التراث العربي اسم " عنقاء المغرب " "ولعل وصف العنقاء بالطائر غير دقيق ، فهو حيوان نصفه نسر ونصفه الآخر أسد )

(griffon وهو بأسمائه كلها يرمز أيضا إلى الجزء المدعو من الكائن البشري بالاتحاد صوفيا بالألوهية في هذا الاتحاد أو الحلول يلغي كل ازدواج، فلا يكون الخالق والمخلوق سوى شيء واحد" 2.

وواضحة هنا علاقة صورة غلاف الكتاب بموضوعه ،فقد اختير أحد أكثر الرموز الأسطورية شهرة وتوظيفا في الشعر العربي ،كما أنه عنصر أسطوري مشترك بين أكثر من ثقافة وحاضر في أكثر من تجربة أسطورية قديمة.

 $^{2}$  خليل أحمد خليل ، معجم الرموز ، دار الفكر اللبناني ، بيروت ، 1995 م، ص $^{2}$ 

<sup>1</sup> المرجع نفسه ، الصفحة نفسها

ويحمل الكتاب عنوان " في الأسطورة والأدب العربي "و هو عنوان لا يعطينا سوى انطباع عام وتوجيه إجمالي عن محتوى الكتاب وهو العلاقة بين الأسطورة والأدب العربي ،أو توظيف الأسطورة في الأدب العربي ،دون أن يحدد نوعا أدبيا بعينه سيركز عليه الكتاب (شعر أو مسرح أو رواية )، ولا حقبة تاريخية أدبية بعينها (حديث أو معاصر ....)

#### 3-محتوى الكتاب:

يتكون الكتاب من ثمانية فصول تدرجت موضوعاتها من الأعم إلى الأخص فالأكثر خصوصية وهي:

الفصل الأول: "في الاسطورة والأدب "يتضمن علاقة الأدب بالأسطورة ثم الأساطير الأدبية باعتبارها الواقع الأسطوري حاليا

استهل هذا الفصل بمقدمة قصيرة، ثم تناول الأسطورة فوضع لها مفهوما، وتطرق للأسطورة في التراث الانساني، عند العرب و عند الغربيين، بعدها الأسطورة اصطلاحا، ثم تعرض لخصائص الأسطورة ثم أنواعها ووظائفها، وبعدها للعلاقة بين الأسطورة والأدب، ذاكراً المواضع التي يتقاطع فيها الأدب والأسطورة وهي: المادة ، الموضوع، السرد وتقنيات التوصيل، الخيال ، واختتم هذا الفصل بالأسطورة الأدبية.

الفصل الشاني: "الأساطير الأدبية في الأدب المقارن" وتناول فيه اهتمام الدرس الأدبي المقارن بالأسطورة في الأدب، وتحولها إلى أساطير أدبية في الآداب الأوروبية أولا والآداب العربية ثانيا قصد فتح الآفاق أمام الباحثين

استهل الفصل بمقدمة وطرح فيها مجموعة من الأسئلة وهي:

أينظر : عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي، دار ميم للنشر ، الجزائر ، ط1 ، سنة 2019 ، ص : 8 أينظر عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص8

ماذا قدم الأدب المقارن إلى الفكر العربي عامة وإلى الأدب على وجه الخصوص؟ وهل واكبت العرب تطور ميادينه كما هو الحال عند الغربيين؟ وهل خاض العرب في ميدان الأساطير الأدبية المتجدد دوما في الأدب المقارن عند الغربيين؟

تطرق الكاتب إلى أول عنصر وهو الأسطورة كميدان من ميادين الأدب المقارن عند الغربيين ثم الأسطورة والأسطورة والأسطورة والأسطورة إلى الأسطورة إلى الأسطورة الأدبية، ثم الأسطورة الأدبية عند الغربيين بعدها الأسطورة ميدان من ميادين الأدب المقارن عند العرب ويندرج ضمن هذا العنوان الأسطورة عند العرب ثم درس أسطورة" كليوبترا" عند المقارنين العرب وآخر مبحث في هذا الفصل هو الانطلاقة في دراسة الأساطير الأدبية عربيا.

الفصل الثالث: " النقد الأسطوري والأدب العربي"، وهو عرض لمنهج النقد الأسطوري الندي يعد من أحدث المناهج في الأدب المقارن لدراسة النصوص الأدبية التي تضم أساطير أو عناصر أسطورية بين طياقا، قصد تتبع الثابت الأسطوري والمتحول فيها وأبعاده المضمونية و الجمالية 1

استهل هذا الفصل بمقدمة، ثم الاسطورة والأدب، بعدها في النقد الأسطوري وتنحصر عناصر الشبكة النقدية المقترحة في ثلاث عناصر رئيسية يقوم عليها النقد الأسطوري هي: التجلي والمطاوعة والاشعاع، ثم تطرق للتجلي ويكون في (العبارة الاستهلالية، العنوان، اللازمة، الاقتباس والتضمين، التناص الصور البلاغية، الخلفية الأسطورية، البناء الفني الشبيه بناء النص الأسطوري) المطاوعة وتكون في (التماثل والتشابه، التشوهات و التغيرات الغموض وتعدد الرؤية) وأخيرا الاشعاع ويكون إما (الاشعاع الساطع أو الاشعاع الخافت أو الباهت)

**34** 

<sup>9-8</sup> المرجع نفسه ، ص $^{1}$ 

الفصل الرابع: " الموروث الأسطوري في الأدب العربي الحديث و المعاصر" وهو عرض للنماذج من الأسطوريات التي يزخر بها الأدب العربي 1

قدم الكاتب لهذا الفصل بمقدمة ،و عاد مرة أخرى إلى مفهوم الأسطورة والأسطورة الصلاحا والأسطورة والأدب وكيف أن الأسطورة لم تصلنا في صورتما الأصلية الأولى، ثم تطرق مرة أخرى إلى مواضع التقاطع بين الأسطورة والأدب ثم تحدث في هذا الفصل أيضا عن الأسطورة الأدبية وبعد ذلك عن الأسطورة في الأدب العربي الحديث والمعاصر، ثم تحدث عن توظيف الأسطورة في الشعر وفي الأدب التمثيلي (المسرحي) وفي الرواية بعد تحدث عن توظيف الأسطورة في الشعر في الأدب العربي الحديث والمعاصر أيضا تطرق في هذا الفصل إلى دراسة الأسطورة كونها ميدانا من ميادين الأدب المقارن عند العرب ودراسة العرب لها والأساطير الأدبية عند العرب .

الفصل الخامس: "أسطورة أدونيس تموز في الأدب العربي "من خلال نصوص أدبية عربية معاصرة على سبيل المثال لا الحصر لأن حضور أدونيس في الأدب العربي وتأويلاته يحتاج إلى مؤلفات عديدة 2

هذا الفصل استهله الكاتب بمقدمة عرف فيها شخصية تموز الأسطورية ثم تحدث عن تموز أدونيس في الآداب الغربية ثم ذكر على سبيل المثال لا الحصر من تناول أسطورة أدونيس ومنهم آدونيس و فينوس ل شكسبير 1593م - قصيدة أدونيس ل ماران كافالييه 1623م - قصيدة أدونيس و فينوس كافالييه 1633م - أدونيس و فينوس ل جان دو لافونتان 1657م - أدونيس و فينوس للويي دي فيغا - أدونيس لجون كيش 1817 - مرئية أدونيس لشيلي في رثاء الشاعر جون كيش 1821م - قصيدة تحقيق في بلاد الشرق موريس 1923 .

ثم تحدث عن تموز في الأدب العربي وتموز في الشعر وتموز في الرواية وتموز في المسرح.

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^2</sup>$ مصدر سابق ، ص $^2$ 

الفصل السادس: "أسطورة عشتار (فينوس) في الأدب العربي" و جاءت "عشتار من مباشرة بعد أدونيس لأنهما مرتبطان أسطوريا وفي التوظيفات الأدبية ولذلك لابد من ترادفهما في الدراسة أيضا لاستكمال المشهد الأسطوري، والدرس المنهجي والأفق المعرفي أمام القارئ والباحث 1

في هذا الفصل تحدث الكاتب عن عشتار في الكتب السماوية والطقوس العشتارية مع الاله تموز ومع الاله أدونيس ومع الاله أوزيريس ومع الاله ديو نيروس وتطرق أيضا إلى عشتار في الرواية وعشتار في المسرح وعشتار في الشعر وذكر نماذج شعرية عن تجلي أسطورة عشتار..

الفصل السابع: "أسطورة شهرزاد في الأدب العربي "، ويقدم إلى القارئ من شغلت خياله صغيراً، وشغلت الأدباء العرب خياله صغيراً، وشغلت الأدباء العرب المحدثين والمعاصرين الذين ألبسوها أردية شرقية وغربية، محتشمة وتحررية، حسب أهوائهم وقناعاتهم، حتى أصبحت أسطورة أدبية متعددة الايحاءات، متطورة بتطور الواقع العربي من المحيط إلى الخليج، وأصبح التعامل معها وفهمها طريقا لفهم العديد من نصوص الأدب العربي الحديث والمعاصر 2

استهل الكاتب هذا الفصل بمقدمة عن أسطورة شهرزاد وتبعها بشهرزاد في ألف ليلة وليلة ثم تحدث عن شهرزاد في الآداب الأوروبية وعودة شهرزاد إلى العرب ثم شهرزاد في الشعر وشهرزاد في المسرح وفي الرواية وتطرق إلى شهر زاد في وسائل الاشهار والدعاية وشهرزاد أسطورة أدبية .

الفصل الشامن: " أسطورة كليوباترا في الأدب العربي "، على الرغم من أن كليوباترا شخصية تاريخية حقيقية إلا أن طموحها الكبير وتحايلها على الامبراطورية الرومانية - القوة

أينظر : عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الادب العربي ص 9

<sup>2</sup>ينظر عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي ، ص9

الأعظم في زمانها - جعل مؤرخي روما وفلاسفتها وأدباءها يتساءلون عن دهاء كليوباترا وسحرها في مواجهة قادة روما، ويذهبون في تفسير ذلك مذاهب شتى وانطلاقا من الارث الروماني راحت الآداب الأوروبية - الفرنسية والانكليزية على وجه الخصوص - ترسم صورا شتى لكليوباترا، وراح الأدباء المصريون في القرن العشرين يعملون على تغيير لوحة كليوباترا في كتاباتهم الأدبية، فتأسطرت - نتيجة لكل ذلك - وأصبحت مثالا على الشخصيات التاريخية التي تأسطرت بفضل التوظيفات الأدبية، ولذا رأيت أن إدراجها سيكون من حيث طبيعتها الأسطورية مفيداً للقارئ أو الباحث منهجيا ونقديا وأدبيا 1

تناول الكاتب في هذا الفصل كليوباترا في التاريخ وكليوباترا في الآداب الأوروبية، و الأدب العربي شعرا ومسرحا ورواية ، وأخيراً في مجالات تعبيرية أخرى مثل الاشهار والحلويات والمجوهرات.

# 4- الأساطير الواردة في الكتاب:

### 1- أسطورة أدونيس / تموز:

تموز شخصية أسطورية بابلية تعني في التعبير السومري "الابن الحقيقي للمياه العميقة " ارتبط اسمه بعشتار عشتروت كزوجين أو حبيبين جسدا موضوع "الخصب والجدب". كان الناس يعتقدون أن تموز يموت كل سنة ، فينزل إلى العالم السفلي وتلحقه عشتار باحثة عنه ، وأثناء غيابها تقطع عاطفة الحب ، وتنطفئ غريزة الجنس ، فيهدد الفناء الأرض بأكملها ، لهذا كان الإله "ايا " يبعث رسولا لينقذها ، غير أن إلهة أقطار الجحيم " ألا تمو " أو " أرشيكيغال لا ترضى إلا مكرهة بأن تسمح لعشتار بأن تضمخ نفسها بماء الحياة ، وتعود إلى الأرض العليا مع حبيبها تموز لكى تنتعش الطبيعة بعودهما من جديد. 2

2جيمس فريزر: أدونيس اوتموز، ت/جبرا إبراهيم جبرا / المؤسسة العربية للدراسات و النشر، ط2 ، البنان، 1982 ، ص 21

<sup>1</sup> المصدر نفسه، ص9

أدونيس في الميثولوجيا هـو ثمرة حـب آثم بـين الملـك "كينـيراس" (kinyras) وابنته "ميرا" (Myrrhea) التي تضرعت إلى الآلهة أن تحولها إلى شجرة المر المنتجة للصمغ اللـذي هـو دمـوع "مـيرا" ، وذات يـوم ينفـتح الجـذع ليخـرج منـه طفـل بمـي الطلعـة هـو "أدونيس" الـذي هامت بـه "افروديت" عشـقا و غراما" فوضعته في صندوق وأودعته أمانـة لدى أختها "بيرسيفونة" (Parsephone) ، لكن هذه الأخيرة ترفض - لا حقا - أن تعيده إليها ، فيتـد خـل "زوس" ويحكم بأن يقضـي "أدونيس" كـل ثلـث عـام مـع واحـدة منهما ، وله حق الاختيار في الثلث الأخير من السنة ، ومن الطبيعي أن يختار" افروديته منهما ، وله حق الاختيار في الثلث الأخير من السنة ، ومن الطبيعي أن يختار" افروديته

"تموز/ أدونيس" أسطورة محورية في الأدب العربي، وخاصة في الشعر، حيث اعتبرها الشعراء منهلا خصبا بالدلالات، والرموز، "لذا ظلوا يعترفون منها أكثر من ثلاثة عقود دون أن تفقد بريقها وطاقتها الترميزية، وإذا كان الروائيون مقلون في توظيفها، فمرد ذلك موقفهم العام من الأسطورة، وهو موقف يغلب عليه التوجّس، والحذر، والتردد".

### 2- أسطورة عشتار / فينوس:

هي إلهة الحبّ والخصب، وهي الإلهة المؤنثة ، وقد عُبدت عند البابليين والكنعانيين، كما عبدها بنو إسرائيل . 3

وهي ابنة "آنو " يقابلها لدى السومريين : "إنانا"، الفينيقيين/ عشتروت، اليونان / أفروديت ، الرومان / فينوس . 4

أينظر: عبد المجيد حنون ، في الأسطورة و الأدب العربي ، ص 107

 $<sup>^{2}</sup>$ ينظر عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص120  $^{8}$ المصدر نفسه ، ص125  $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>مصدر نفسه، ص 126

وهي نجمة الصباح والمساء معا، رمزها نجمة ذات سبعة أشعة منتصبة على ظهر أسد، على جبهتها الزهرة، وبيدها باقة زهر. 1

تم توظيف ربّة الجمال والخصب في أدبنا العربي في مختلف الأجناس الأدبية، وحَمَّلها الأدباء آلامهم و آمالهم في رفع الأسبى والأحزان عن وجه الأرض، فكانت "عشتار" الأدباء ألامهم و أمالهم في يُتوسل إليها لإعادة الجمال إلى وجه الأرض،الذي شوهته الآثام، وعليه صفرة الموت بعد أن فقد كل أمل في الانبعاث، فكانت "عشتار" الرمز الأمثل لبعث الحياة في الأجداث و نفخ الروح في أجساد الموتى . 2

### 3- أسطورة شهرزاد:

لم يرد ذكر شهرزاد بهذه التسمية وبالسمات التي سيرد عرضها - حسب ما هو متوفر علميا حتى الآن - قبل ظهورها في قصص "ألف ليلة وليلة" "رغم تمخّل دارسين من مشارب مختلفة في اثبات وجودها التاريخي أو التخييلي كما هو الشأن في محاولة ربطها بشخصية " إستر" التوراتية أو شخصية "حمى بنت بهمن " الفارسية، وغيرها من الشخصيات الأنثوية التي تتشابه بالضرورة، مع شهرزاد ، ومع غيرها ، في سمة من سمات وخصائص مهما اختلفت لأنها تبقى دائما شخصيات تجسد آمال البشر و رغباتهم وطموحاتهم"

وعرفت"شهرزاد" توظيفات عديدة ومتنوعة في مختلف أشكال التعبير الإبداعية عند العرب بالاعتماد على صفاتها وخصالها في " الف ليلة وليلة"، "و على ما أُلصق بها من خلال رحلتها الطويلة في الآداب الأوروبية ، فأصبحت نتيجة لذلك، أسطورة أدبية تشكل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مصدر نفسه ، ص 127

<sup>2</sup>مصدر نفسه ، ، ص 159

<sup>3</sup>ينظر: عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الادب العربي ص 169 ، 170

وتغير دائمين حسب تغير الفكر البشري وذوقه ، ووفقا لأفكار وقناعات من وظفوها في إبداعهم" أ.

## 4- أسطورة كليوباترا:

بُّعمع كتب التاريخ قديمها وحديثها على أن "كليوباترا" شخصية حقيقية لها وجود فعلي في الزمان والمكان، فهي سليلة البطلمية المقدونية الأصل التي حكمت مصر قرونا بعد غزو الاسكندر المقدوني لها. ولدت "كليوباترا" سنة 69 ق.م في الاسكندرية عاصمة البطالمة فتعلمت المعارف اليونانية من فلسفة ولغة وطب وغيرها، كما هو التقليد المتوارث في أسرتها، ويقال أنها الوحيدة التي تعلمت اللغة المصرية والتراث المصري الفرعوني، وزادت على ذلك اللغة الرومانية وثقافتها بحكم ضعف والدها واحتمائه بروما، وإرسال ابنته الكبرى - "كليوباترا" - إلى روما للتعلم وربط الصلات مع شباب وقيادات أعظم دولة وقت ذاك 2.

وأصبحت "كليوباترا" في المخيلة العربية بصفة عامة والمصرية منها على وجه الخصوص، رمزا أسطوريا يدل في الكتابات الأدبية على جوهر الوطنية، وعلى المحبة والسلام بين البشر "لأنها تعد معادلا موضوعيا لمصر في إشعاعها الحضاري القائم على تفاعل الأجناس والديانات والثقافات فوق أرضها، كما أصبحت في الحياة العامة رمزا للجمال الانثوي والذوق الرفيع. وحين نسلم بجميع هذه الايجاءات التي أصبحت "كليوباترا" تشع بما في المخيلة العربية، نقول إنها تجاوزت حدودها البشرية، وحدودها التاريخية، وأصبحت

204،203 صبد المجيد حنون: في الأسطورة و الادب العربي ص 204،203

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مصدر نفسه .ص197

بفضل كل تلك التوظيفات التي ورد ذكرها أو التي لم يرد ذكرها، أسطورة أدبية تحتاج إلى الكثير من الأبحاث والدراسات ليس لفهم "كليوباترا" وإنما لفهم أنفسا....."

# 5-منهج الكتاب:

المنهج الأساسي للكتاب هو المنهج الأسطوري ، ولكن بحكم تخصص الأستاذ" عبد المجيد حنون" وبحكم أن الأسطورة تندرج على علوم كثيرة ، فالكاتب هنا وظف مناهج أخرى: كالمنهج المقارن والتاريخي.

# 1- المنهج الأسطوري:

أصبحت الأسطورة إذن "مكونا أدبيا في مختلف الآداب أثارت اهتمام المقارنين - بادئ الأمر - فعدوها مؤثرا أدبيا أجنبيا له دوره في العملية الأدبية باعتبارها ظاهرة فنية إبداعية ، وكان نتيجة كل ذلك مقاربة مع الأدب تعرف الآن بالنقد الأسطوري " 2

يقوم النقد الأسطوري على ثلاث عناصر نقدية مقترحة من طرف "بير برونال . p. يقوم النقد الأسطوري على ثلاث عناصر نقدية مقترحة عبد الوهاب البياتي "شيء . brunel" وهي : التجلي والمطاوعة والإشعاع تجمع قصيدة عبد الوهاب البياتي "شيء من ألف ليلة " على سبيل المثال عدداً من التجليات الأسطورية بأصنافها المختلفة وبمستويات التجلي الثلاث (تجل صريح أو تام - تجل جزئي - تجل مضمرا)

يحيل عنوان القصيدة إحالة غير مباشرة أو جزئية على أسطورة شهرزاد الأدبية فقد غامرت "شهر زاد" بنفسها وواجهت ظلم السلطان المطلق وجهله بسلاح المعرفة المتمثل في الحكاية التي تنجي من الموت فداء لبنات جنسها وبالتالي للبشرية جمعاء، واقتداء بشهر زاد

2عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي ص 61

<sup>1</sup>ينظر: عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الادب العربي ص 220

يدخل الشاعر – على لسان الراوي – في مغامرة شعرية معلنا منذ العنوان أن ما سيحدث شيء شبيه بما حدث في "ألف ليلة وليلة"، وبذلك تبدأ عناصر أسطورية في التجلي مثل "الجواد المجنح "الذي يطير كل ليلة في مغامرة شعرية حاملا خلالها النار والرماد إلى جبل الخرافة مشيراً بذلك إلى أسطورة "برو مثيوس". وتحديه لقوى الطغيان وأسطورة "طائر الفينيق" وانبعاثه من وسط الرماد 1

إلى أن يصل الى أسوار بابل العالية ليبحث فيها عن زهرة الخلود الزرقاء الى أن يبزغ الصباح فتتوقف المغامرة مثلما توقفت "شهر زاد "عن مغامرتها كلما أدركها الصباح وبذلك تجلى أسطورة شهر زاد تجليا تاما:

أطير كل ليلة على جوادي الأسود المجنح المسحور

أحمل ناري ورمادي نحو سفح جبل الخرافة

أمد سلما من الأصوات.

أرقى به لبابل.

ويدرك الصباح شهر زاد. 2

يواصل الشاعر مغامرته في المقطع الثاني من القصيدة فتتجلى أسطورة "يهوذا الاسخر يواصل الشاعر مغامرته في المقطع الثاني من القصيدة فتتجلى أسطورة شهريار التي تجليا جزئيا لتمتزجا في عملية مطاوعة وعملية إشعاع.

رأيت خائن المسيح في بلاط الملك السعيد 3

مصدر نفسه، ص 65

أينظر عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي ، ص65

<sup>3</sup>مصدر نفسه ، ص65

تتجلى في المقطع الأخير من القصيدة عناصر أسطورية أخرى أمام الشاعر، فهو يكتشف أمام البيت القارة الجديدة أو أرض الهناء أو الفردوس الذي يرسو على شطآ نه مركب سندباد المغامر، غير أن المغني صاحب العود السحري (أورفيوس) كان صامتا لا يغني ولا يعزف، الأمر الذي جعل الشاعر يرغب في الارتقاء إلى مدينة (إرم ذات العماد)، جامعا بذلك بين عدة أساطير، وعندما يكتشف مدينة الحلم أو الأمل يفشل في دخولها، وما عليه سوى انتظار عودة الغائب، ولا يفيق من الانتظار إلا عندما يدركه الصباح مثلما أدرك قبله شهر زاد

القارة الجديدة

كان على شطآنها مركب سندباد

كان المغنى صامتا والعود

في يده مشدود

أمد سلما من الأصوات

لإرم العماد

انتظر "الغائب " من دمشق

 $^{1}$  أدرك الصباح شهر زاد

تجلت في القصيدة عناصر أسطورية كثيرة ذات أصول ومصادر متنوعة وهذا الأمر مكنه من إحداث مطاوعة واسعة.

منظر : عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ص $^{1}$ 

وظف الشاعر تقنيات مختلفة مكنته من بناء خلفية سردية تتماشى وحكاية "ألف ليلة وليلة" وعززه باللازمة المتكررة "أدرك الصباح شهرزاد" رابطا بين مغامرة الشاعر ومغامرة شهر زاد .

أثناء المغامرة يربط الشاعر في بلاط الملك السعيد ، أي عند السلطة "يهوذا الاسخريوطي "، فلا يذكره إسما وإنما يذكره صفة "خائن المسيح"

رأيت خائن المسيح في بلاط الملك السعيد

منجما ومخبرا وكاتبا

وراقصا على الحبال لاعبا

يخرج من معطفه الأرانبا

ويركب الحمار بالمقلوب

•••••

يلفق المومس الشمطاء

رأيته شاهد زور في عصفور الموت والجليد

يقول: " أحسنت " و يستعيد

يخاف منه قائد الجند ويستشيره الوزير.

.....

يلعق نقل الملك الجديد

## $^{1}$ طردته فعاد

يبحث الشاعر هنا عن مهرب، فيجده في القارة الجديدة التي ترمز لها الأساطير بأرض الفردوس والهناء غير أن الوصول إليها صعب جداً ويتطلب مغامرات، قد تفوق مغامرات سندباد غير أن الشاعر ينتظر المد ليحمله إلى إرم ذات العماد، الأمر الذي جعله ينام ألفا من السنين أو تزيد مثل أهل الكهف منتظراً البطل المنقذ ، و النتيجة أن يستيقظ المغامر من أوهامه دون أن يغير في الوضع شيئا .

وعندما استيقظت تحت السور

سقطت من فوق سريري ميتا مقرور

 $^2$  أدرك الصباح شهر زاد

وهكذا تنتهي المغامرة بظهور الصباح، فيسكت الشاعر عن الكلام المباح مثلما سكتت شهر زاد التي أنقذت نفسها وبنات جنسها بالتصدي للسلطان الجائر " وظف الشاعر عناصر أسطورية عديدة توحي بالمغامرة والثورة والرغبة في التغيير مثل المغامرة كل ليلة على الجواد الذي يوصل راكبه إلى مبتغاه في لمح البصر وحمل نار الثورة مثل الاله الأسطوري الاغريقي "برومثيوس" الذي ثار على النظام الألوهي الأسطوري، وحمل رماد البعث مثل طائر الفينيق الأسطوري، والارتفاء إلى بابل العالية مثل أهاليها الذين حاولوا ممثلها القوة الإلهية بسلمهم الأسطوري أو الارتقاء إلى مدينة إرم العماد التي لم يخلق مثلها في البلاد .... الح" قي البلاد .... الح"

أخضع الشاعر العناصر الأسطورية الموظفة إلى مطاوعة بعيدة المدى لأن العناصر الأدبية مرتبطة بما ومناقضة لها فهى لا تعدى الحلم والانتظار، كما أخضعها إلى مطاوعة

<sup>1 .</sup> 1 ينظر : عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ص69

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مصدر نفسه ، ص70

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي، ص70.

تقوم على التشابه و التماثل ، لأنه يبقى كغيره من المنتظرين، ينتظر الغائب أو البطل المنقذ.

يأتي على جواده تحت حراب البرق مكتسحا ركام هذا القبر و مشعلا نيرانه في القفر 1

وتنتهي بالسقوط من فوق السرير ميتا لتنتهي المغامرة الليلية ، وقد أخضع الشاعر العناصر الأسطورية الموظفة إلى أنواع من المطاوعة بدءا بالتناقض ، فالتشابه والتماثل وأخيراً الغموض وبذلك تنوعت مطاوعتها.

ويخلص الكاتب إلى النقد الأسطوري بخطواته وإجراءاته قد لا يتلائم مع كل النصوص ذات الحمولة الأسطورية "إن النقد الأسطوري بخطواته الـثلاث وبتفرعاته الـتي استنبط البعض منها توجها في الـدرس الأدبي يناسب نصوصا ولا يناسب أخرى، وقد يؤدي تطبيقه في دراسة الأدب العربي إلى استنباط قواعد و تقنيات أكثر انسجاما وتعبيرا عن طبيعة الأدب الغربي وجماليته ومخزونه الأسطوري وبذلك يبدو لي أن أخذ الباحثين العرب بالنقد الأسطوري في تعاملهم مع الأدب العربي ، بعيداً عن أية خلفية دوغمائية سيعود لا محالة بخير فكري عميم....." وفي هذا الكلام دعوة إلى تكييف المنهج الأسطوري بما يتماشي مع طبيعة النصوص الشعرية العربية .

و من خلال توظيف الأسطورة في قصيدة "حبيب ثابت" الذي يقول:

وكانت الآفاق مفترة وكان طير الجو جذلانا

" وهب أدونيس عند الضحى يصطاد في الأغوار جذلانا

<sup>2</sup>ينظر عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي ، ص74

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مصدر نفسه ، ص71.

و هام أدونيس من يأسه واجتاز أحزانا فأحزانا

حتى إذ مرّ بوحش الفلا وانقضّ وحش الغاب غضبانا

و مزقت اظفاره جسمه وامتصه لحمانا لحمانا

مات الشباب الغض مات الهوى في الكون ليت الحب ما كانا  $^{-1}$ 

تنطوي هذه القصيدة على أبعاد اجتماعية عمل الكاتب على تبيينها "لذا جاء النص تصويرا لقصة عاطفية بسيطة لا تكاد تختلف عن أي قصيدة غزلية شاعت في المرحلة الرومانسية" 2

-يقول "علي احمد سعيد" في ترتيلة البعث"

تموز كالإله

البطل استدار صوب خصمه

تموز يستدير نحو خصمه

أحشاؤه نابعة شقائها

ووجهه غمائم - حدائق من المطر -

ودمه ها دمه جرى

سواقيا صغيرة تجمعت وكبرت

وأصبحت نفر 3

أينظر : عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ص112

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مصدر نفسه، ص112

نظر عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص114

-هذه القصيدة لها دلالات وأبعاد سياسية حيث "يبين الشاعر أن فكرة التضحية شرط أساس للبعث وتجاوز المحنة ، وما الثورة سوى سلسلة من المقاومات الصغيرة مثلما أن النهر هو مجموع سواق فرعية 1.

يمضي "السياب " في تجسيد صورة بابل الجريحة.

"أهذه مدينتي جريحة القباب فيها يهوذا أحمر الثياب يسلط الكلاب (....)

عشتار عطشى ليس في جبينها زهرُ وفي يديها سلة ثمارها حجر " 2

-هذه القصيدة لها دلالات وأبعاد سياسية "في قلب الشاعر لصورة عشتار - الهة الحب والجمال - إشارة إلى الصورة التي تقابلها في الواقع المتمثلة في نكبة فلسطين خلال فترة الستينيات - فالسياب يظل شاعر المأساة الإنسانية، ورغم الموت الذي يعرب في الوطن العربي، وفي مدينته الدامية تما ماكقدمي عشتار من جراء الأشواك ،الا أن الحلم يظل وسيلة للهروب من واقع لا يستطيع مواجهته، فهو ثورة على الثورة التي تحمل الموت والدمار "3

قال الشاعر:

... وكان في بغداد يا حبيبتي في سالف الزمان

أينظر : عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ص114 أينظر عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص140 مصدر نفسه ، ص140

خليفة له ابنة جميلة.....

عيونها

طيران أخضران....

 $^{1}$  وشعرها قصيدة طويلة

البعد الدلالي القائم في هذه القصيدة هو البعد السياسي "وقد ربط الشاعر بين هذه الأميرة - التي لو الأميرة - التي لو قطعت سنابل شعرها تجوع البلاد - بعشتار الهة الحب والجمال - التي لو ماتت قُبر الجمال بموتها وذهبت كل الخيرات بذهابها ، وأقفرت كل البيادر برحيلها، فقد حلت المجاعة بدل الخير الوفير الذي كانت البلاد تنعم فيه 2

يقول " على محمود طه" في قصيدته الشهيرة " ليالي كليو باترة"

كليوباترا!! أي حلم من لياليك الحسان

طاف بالموج فغني، وتغنى الشاطئان

وهفا كل فؤاد ، وشدا كل لسان

هذه فاتنة الدنيا وحسناء الزمان

ليلنا خمر وأشواق تغنى حولنا

و شراع سابح في النور يرعى ظلنا

كان في الليل سكارى وأفاقوا قبلنا

أصدر نفسه ، ص183

<sup>2</sup>ينظر عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي ، ص183

# $^{1}$ ليتهم قد عرفوا الحب فباتوا مثلنا

هذه القصيدة لها دلالات وأبعاد ثقافية حيث "يبدو أن "علي محمود طه "كان متأثرا بعوالم شيكسبير ولوحاته المسرحية فألبس كليوباترا هالة نغمية زادها روعة وجمالا لحن الطرب والموسيقار "مُحَّد عبد الوهاب" الذي لحن القصيدة ...... الذي أضفى على كليوباترا هالة أسطورية تقربها من فينوس عند الرومان أو "أفروديته" عند اليونان<sup>2</sup>

## 2-المنهج المقارن:

اعتمد الأستاذ العبد الجيد حنون في كتابه المنهج المقارن وهذا ليس غريبا عليه الأستاذ لأنه من مطوري الدراسات المقارنية في الثقافة المعاصرة وعضو الرابطة الدولية للأدب المقارن،ولأن الأسطورة تعتبر من أهم موضوعات الأدب المقارن باعتبارها ظاهرة ثقافية مشتركة بين معظم الثقافات القديمة ،كما كانت محل تأثير وتأثر وتبادل ثقافي بين هذه الثقافات وقد أشار الكتاب إلى ذلك: "لقد اهتم الغربيون بالأسطورة منذ بدايات القرن التاسع عشر، جمعا ودراسة بدءا بالأساطير الأغريقية - الرومانية التي عدّوها أنموذجا ، وانتهاء بأساطير مختلف أنحاء العالم، فقدموا إلى مجتمعاتهم مادة أسطورية وفيرة ومتنوعة، وقدموا لها مفاهيم وتأويلات متعددة لتلك المادة . فوجد الأدباء في المعنى الأسطوري للأسطورة أو في استعاراتها أو في رمزيتها مرتعا خصبا لخيالهم أو لأفكارهم "3

لا يخلو أدب من أساطير أو مظاهر أسطورية ، و خاصة الآداب الأوروبية التي تغذت بالموروث الاسطوري الإغريقي اللاتيني منذ بداياتها الأولى " ثم أضافت إلى ذلك الموروث التوراتي، وأصبح من النادر أن نجد أديبا اوروبيا يخلو أدبه من توظيفات أسطورية الأمر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مصدر نفسه ، ص211

<sup>2</sup>مصدر نفسه ، ص211

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الادب العربي ، 640

الذي جعل المقارنين ينتبهون إلى ظاهرة وجود أساطير أو عناصر منها في الأدب الإبداعي، منذ بدايات الأدب المقارن" 1

قارن الكتاب بين التفكير الأسطوري عند الغرب والعرب القدامي ،وحَلُصَ إلى أن الأساطير لم تَسْتَهُوِ العرب لا على المستوى الأنثروبولوجي ولا على مستوى الدراسات التراثية ، "لم تحظ الأساطير بعناية تستحق الذكر في الدراسات التراثية العربية، عدا إشارات تكاد تكون مشبوهة مثل "كتاب الأصنام لابن الكلبي ، و كتاب التيجان " لوهب بن منبه ، وكتاب " تحقيق ما للهند للبيروني ..... وحتى هذه الكتب – فإن عنايتها بالأساطير عرضية ، ولا وجود في التراث العربي لدراسة الأساطير في ذاتها أو جمعها على الأقل " 2

عكس الأدب العربي الحديث ،حيث " تزخر أجناس الأدب العربي الحديث والمعاصر بالكثير من الموروثات الأسطورية الموظفة على سبيل الاستعارة او الرمز في الشعر على وجه الخصوص ، كما هو الشأن عند شعراء الحركة التموزية ، دون أن تنجب "سلالات أدبية " فدرست دراسات نقدية" 3

أما النقاد و المقارنين العرب فقد كانوا متوجسين في البداية تجاه دراسة الأساطير نظرا لارتباط معناها في الأذهان بالأكاذيب والأباطيل والوثنية ،لذلك" آثروا الابتعاد عن الأساطير الأدبية درءا للشبهات أو خوفا مما لا تحمده عقباه ، فأهملوا جانبا مهما جداً من الشخصية والعقل العربيين ومالوا إلى الأساطير الأدبية الاغريقية أو الفرعونية لبعدها الروحى عن الفرد العربي حاليا وكأنهم يريدون القول إن هذه "مجرد أساطير"

ولم يتغير هذا الموقف إلا بعد الانفتاح الذي عرف الوطن العربي - المشرق خاصة -خلال عصر النهضة في القرن التاسع عشر " ونتيجة لتغير المنظومة التعليمية في القرن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مصدر نفسه ، ص35

<sup>2</sup>عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الادب العربي. ص40

<sup>3</sup>مصدر نفسه ،ص41 <sup>"</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>مصدر نفسه ،ص44

التاسع عشر من دينية إلى مدنية في جل البلدان العربية اقتداء بالنموذج التعليمي الأوروبية الفرنسي أولا ثم الانجليزي ثانيا بدأ المتعلمون العرب يطلعون على نصوص أدبية أوروبية تزخر بأساطير او عناصر أسطورية ويتفاعلون معها تفاعلا يختلف باختلاف انتماءاتهم العقدية ومستوياتهم المعرفية، إما تفاعلا مباشراً أو عن طريق الترجمة"1.

كما انفتح الأدب العربي الحديث والمعاصر على عالم الأساطير نتيجة احتكاكه بالآداب الغربية، وراح يوظف الأساطير والرموز الأسطورية منذ مطلع القرن العشرين بدءا بالأساطير الإغريقية والرومانية، فالفرعونية والبابلية، ثم التوراتية والمسيحية والعربية والإسلامية. واليوم أصبح الأدب العربي المعاصر يزخر بالأسطوريات حتى تكونت فيه أساطير أدبية 2

ورغم هذا الانفتاح الذي عرفه الأدب والنقد على الأساطير إلا أنه لم يزل فتيا يتبلور بعد ولم يكتمل "إن الأساطير ميدان قديم وجديد في الأدب المقارن عند الغربيين، أما عند العرب فما زالت ملامحه في بداياتها الأولى ، رغم ثراء الأدب العربي الحديث والمعاصر بحا ، ورغم الإمكانات الكمية الهائلة المتوفرة في الجامعات العربية مشرقية و مغربية "3

كما اعتمد المنهج المقارن حتى في الجانب النظري من الكتاب فعرف الأسطورة في المتراث الانساني عند العرب وعند الغربيين، يقول: " يتضح أن كلمة الأسطورة كانت تحمل عند العرب القدامي معاني وإيحاءات دلالية متعددة 4 عند الغربيين قال: " أصبح مصطلح الميثولوجيا و (الأسطوريات) في التراث الغربي يدل على الأسطورة وما يتعلق بحا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مصدر نفسه، ص87

<sup>2</sup>ينظر عبد المجيد حنون: في الأسطورة و الأدب العربي ، ص100

<sup>3</sup>مصدر نفسه.ص51

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>مصدر نفسه، ص14

من معارف ، أي أن المصطلح أصبح يدل على الشيء وعلى العلم به أو دراسته في الوقت ذاته " 1

أما على المستوى الأكاديمي فقد كانت الانطلاقة في دراسة الاساطير الأدبية عربيا "في مستهل الالفية الثالثة، انطلق في قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة باجي مختار/عنابة (الجزائر) مشروع دراسات عليا (ماجستير) في الأدب المقارن، تخصص (الأساطير الأدبية) بإشراف الاستاذ الدكتور عبد الجيد حنون، فكان أول مشروع تكويني في مستوى الدراسات العليا، يُعنى بهذا الجال من مجالات الدرس الأدبي المقارن في الجامعات العربية فيما أعلم"

كما قارن الكتاب بين المنجز النقدي الأسطوري العربي والغربي على مستوى الكم ، وأشار إلى الفرق الكبير بين الاثنين "إن العرب جميعا مشرقا ومغربا، أنجزوا حوالي ثلاثة عشر دراسة بين مطبوعة ومخطوطة ، بمعدل دراسة واحدة كل أربع سنوات في حين أن فرنسا وحدها أنجزت ما يفوق المائة دراسة منشورة في حدود عشرين سنة فقط كما سلف القول، أي بمعدل خمس دراسات للسنة الواحدة كالرسائل غير المطبوعة والدروس والملتقيات وفرق البحث ... إلخ " 3

وفي كل الأساطير التي درسها الكتاب حرص الكاتب على رصد المحطات التاريخية التي مرت بها هذه الأساطير ومسارات انتقالها بين الثقافات المختلفة ،وهذا يندرج كما نعلم ضمن الدراسات النقدية المقارنة ،يقول في معرض حديثه عن أسطورة شهرزاد: "تشير الكثير من المراجع والدراسات إلى أن الكثير من قصص (ألف ليلة وليلة) وبالتالي شهرزاد

<sup>16</sup>مصدر نفسه.ص

عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الادب العربي ، ص 49  $^2$ 

<sup>3</sup>مصدر نفسه ، ص98

وصل ربوع أوروبا الجنوبية على الأقل عن طريق الرواية الشفوية بفضل المنافذ الثقافية الشرقية الغربية المعروفة تاريخيا مثل الأندلس والقسطنطينية والحروب الصليبية ...الخ" 1

وكذلك فعل مع أسطورة كليوباتر في الآداب الأوروبية وفي الأدب العربي متبعا المنهج المقارن "كان الأدباء الفرنسيون ورثة الثقافة اللاتينية سباقين إلى توظيف شخصية "كليوباترا" في كتاباتهم الأدبية، والمعروف أن الكاتب المسرحي (جودال Jodale )هو أول من وظفها في منتصف القرن السادس عشر في مسرحيته (كليوباترا الأسيرة)" 2

أما في الأدب العربي "عندما تعززت الصلات العلمية والثقافية واللسانية والأدبية بين العرب والغرب تدريجيا خلال القرن التاسع عشر، وبدأت نتائجها تتجلى أواخر القرن وبداية القرن العشرين ، أدرك المثقفون العرب عموما ودارسو الأدب على وجه الخصوص أن الأدباء الأوروبيون وظفوا العديد من القضايا والموضوعات والشخصيات المستمدة من الارث الشرقي عموما بما في ذلك موروثات إقليمية أو قومية كالموروث المصري" 3

# 3-المنهج التاريخي:

ارتبط تطور النقد الأدبي عند العرب "بتطور الأدب الإبداعي العربي وتفاعلاته الداخلية والخارجية أدبية كانت أم فكرية شكلا أو مضمونا و عرف نتيجة لذلك أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين ، تطورا ساير التغيير الذي طرأ على طبيعة الأدب الإبداعي العربي فانتقل من المنظورين النقديين الذوقي والمعياري إلى المنظور السياقي متفتحا بذلك على مناهج نقدية أوروبية كان أولها المنهج التاريخي الذي ساد الساحة النقدية العربية تحقيقا وتاريخا و بحثا سياقيا طيلة النصف الأول من القرن العشرين تقريبا" 4

206.207 مصدر نفسه .ص

 $<sup>^1</sup>$ مصدر نفسه ، ص $^1$ 

د المحيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص209

<sup>4</sup>مصدر نفسه ص 59

طبق الكاتب المنهج التاريخي في دراسة الأسطورة في الأدب العربي، ويعتبر المنهج التاريخي أحد أهم مناهج السياقية المعتمدة خلال تحليل النصوص حيث يساعد على جمع حقائق التاريخية وفحصها وترتيبها وفق قواعد وشروط محددة ، وهو القائم على تسجيل الحوادث في أزمنة معينة و يحاول ربط وقائع الأساطير الأدبية بحقائق التاريخ ، في الكتاب أيضا نجد بعض الشخصيات التاريخية التي وظفها ولها وجود فعلي في التاريخ مثل : كليوبترا ، وهناك شخصيات تاريخية وظفها أو بالأحرى ذكرها مثل : "طارق بن زياد"، "خالد بن الوليد" ، "هارون الرشيد"، "صلاح الدين والحلاج" و "جميلة بوحيرد" .

- استحضار الحدث التاريخي حيث تميز بالكثافة الدلالية المنفتحة على قراءات عدة.

-اعتمد الكتاب على المنهج التاريخي في الجانب النظري والتطبيقي للكتاب ، كانت البداية حين قال: " في الثلث الأول من القرن التاسع عشر اتخذت المقارنة الأدبية شكل نشاط معرفي أطلقت عليه تسمية الأدب المقارن، نتيجة إدراك المجتمعات الأوروبية نفرها الأدبي ..... و انتشار منهج المقارنة في ميادين علمية عديدة " 1

وأرخ أيضًا لدراسة بعض الأساطير مثل أسطورة فاوست 1844 أسطورة دون جوان 1887 وهذا كان في ألمانيا وهذا ما سمى بتاريخ الموضوعات.

وتحدث أيضا عن أواخر القرن التاسع عشر وهو التاريخ الذي ارتبط فيه تطور النقد الأدبي عند العرب بتطور الأدب الابداعي العربي وتفاعلاته الداخلية والخارجية.

-استحضار الحدث التاريخي في أسطورة تموز وخاصة في الآداب الغربية حيث كانت ادونيس و فينوس (شكسبير 1593 أدونيس) "كافالييه " 1623، وقصيدة أدونيس ( جان دو لافونتان 1657 و ادونيس ولجون كيتس 1817 ومرثية أدونيس "لشيلي - 1821.

55

<sup>133</sup> عبد المجيد حنون : في الأسطورة و الأدب العربي ، ص33

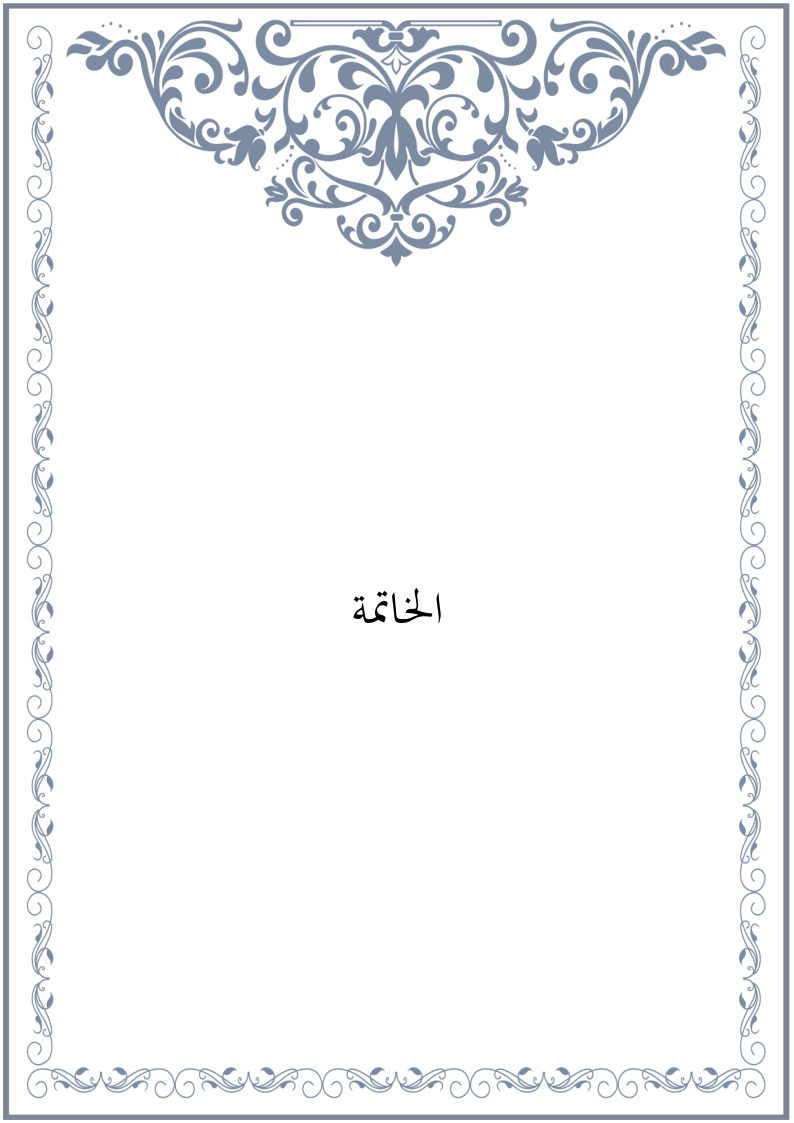
كما استحضر أسطورة شهرزاد في سياقها التاريخي " لم يرد ذكر شهر زاد بهذه التسمية وبالسمات التي سيرد عرضها - حسب ما هو متوفر علميا حتى الآن - قبل ظهورها في قصص (ألف ليلة وليلة) رغم تمحُل دارسين من مشارب مختلفة في إثبات وجودها التاريخي أو التحييلي كما هو الشأن في محاولة ربطها بشخصية "استر" التوراتية أو شخصية حمى بنت بهمن " الفارسية " أكما أرّخ لعودة شهرزاد إلى العرب "في القرن التاسع عشر أدرك العرب ، ومعهم المسلمون ، أخم يعيشون زمنا ولى وأنّ غيرهم فاتهم عسكريا وعلميا وحضاريا ، فذهب البعض منهم إلى تجاوز هذا الوضع يكمن في الرجوع إلى الأصل والاقتداء بالسلف الصالح" 2

أما عن أسطورة كليوبترا ،فقد عمل في مبحث "كليوباترا في التاريخ" على إثبات كونحا شخصية حقيقية كان لها وجود فعلي في التاريخ ،وساق مجموعة من الأدلة التاريخية لإثبات ذلك "و يرجع الفضل في الحفاظ على " تاريخ كليوباترا إلى المؤرخ الروماني بلوتارخوس" الذي تحدث عنها في كتابه الشهير "حياة الرجال العظماء" عندما استعرض حياة كل من (يوليوس قيصر) و (ماركوس أنطونيوس) وإلى مؤرخين لاتنيين آخرين، بغض النظر عن مصداقية آرائهم أو عدم مصداقيتها، فذاك أمر يهم التاريخ والمؤرخين"3

مصدر نفسه، ص169

<sup>2</sup>عبد المجيد حنون في الأسطورة و الادب العربي. ص177

<sup>3</sup>مصدر نفسه ، ص205



- في ختام هذا البحث الذي قدمنا فيه "قراءة نقدية في كتاب في الأسطورة والأدب العربي" لعبد الجيد حنون ، نذكر أهم النتائج المتوصل إليها :
- لم تقتصر نشأة الأسطورة على الآداب الغربية وإنما الأدب العربي عرف نماذج اسطورية ويعود ذلك لأسباب عقائدية
- حظيت الاسطورة الأدبية باهتمام كبير عند الغربيين، وأصبحت ميدانا جديدا في الأدب المقارن و عرفت دراستها تطورا منهجيا بينا أفرز دراسات تطبيقية أثرت الأدب المقارن وطورته.
- -استطاع العرب الاطلاع على تعامل الاوروبيين مع الأساطير المختلفة نتيجة احتكاكهم باللغات والآداب الأوروبية.
- -يقوم النقد الأسطوري على شبكة من العناصر لدراسة النص الأدبي من خلال العنصر الأسطوري ودوره في تشكيل الأثر الأدبي .
- تنحصر عناصر الشبكة النقدية في ثلاث عناصر رئيسية يقوم عليها النقد الأسطوري وهي التجلي والمطاوعة والاشعاع.
- طبق الأستاذ عبد المجيد حنون في كتابه " في الأسطورة والأدب العربي " ثلاث مناهج وهي : المنهج الأسطوري و المنهج المقارن و المنهج التاريخي .
  - كان تطبيق الكاتب لمنهج النقد الأسطوري مثمرا إذ خرج بعدة دلالات وإشعاعات سياسية واجتماعية وثقافية .
    - معظم الأساطير التي اختارها الكاتب لتكون موضوع دراسته أساطير شرقية نسوية: عشتار ، شهرزاد ، كليوبترا ، وهذا يدل على وفائه لثقافته ، وسعة أفقه وانفتاح فكره.

- تبين من خلال هذا الكتاب أن الشعر العربي يتميز بمرونة في توظيف الأساطير واستيعابها وتكييفها مع الراهن العربي ، كما أبان هذا التوظيف عن ثقافة واسعة واطلاع تميز بهما الشاعر العربي المعاصر.



#### المصادر والمراجع

# القرآن الكريم.

#### I- المصادر:

1- عبد المجيد حنون في الاسطورة والأدب العربي، دار ميم للنشر ، الجزائر ، ط1، 2019

### II- المراجع بالعربية:

- 1- ابراهيم رحاني، الغموض في الشعر العربي الحديث ، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية ، الجزائر، (د،ط)، 2008 .
- 2- أبو زيد أحمد ، الرمز والأسطورة والبناء الاجتماعي ، عالم الفكر، وزارة الإعلام، الكويت، دط، 1986.
- 3- أحمد إسماعيل النعيمي، الأسطورة في الشعر العربي قبل الإسلام، سينا للنشر القاهرة مصر، الطبعة الأولى، 1995.
- 4- أحمد كمال زكي ، دراسات في النقد الأدبي ، ط2 ، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة -مصر ، 1980 .
- 5- بوجمعة بو بعيو، حضور الرؤيا واختفاء المتن ، ط1 ، مطبعة المعارف ، عنابة ،الجزائر ، 2006.
- 6- خالم بن مُحَدِّد بن خَلِف ان السيابي: نقد النقد في التراث العربي كتاب المثل السائر نموذجا، دار جرير للنشر و التوزيع، ط1،2010.
- 7- رابح العوبي، أنواع النشر الشعبي ، منشورات جامعة باجي مختار، عنابة-الجزائر 1989.

- 8- رجاء عيد ، لغة الشعر، قراءة في الشعر العربي المعاصر ، منشأة المعارف ، الإسكندرية - مصر، 1998 .
- 9- رمضان الصباغ، في نقد الشعر العربي المعاصر دراسته جمالية ، دار الوفاء للطباعة والنشر، الإسكندرية مصر ،ط1، 2002 .
- 10- سامي سليمان أحمد ، حضريات نقدية دراسات في نقد النقد العربي المعاصر، ط1، مركز الحضارة العربية، القاهرة- مصر، 2006 .
- 11- سمير سعد حجازي ، النقد الأدبي المعاصر قضايات واتجاهاته ط1، دار الافاق العربية ، مصر ، القاهرة ، 2001 .
- 12- شايف عكاشة ، مقدمة في نظرية الأدب ج1 ، ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 1990 .
- 14- طلال حرب. أولية النص، نظرات في النقد والقصة و الأسطورة والأدب الشعبي المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، القاهرة ، ط1، 1419هـ،1999م.
- 15- طلال حرب، أولية النص نظرات في النقد القصة الأسطورة والأدب الشعبي ، ط1 ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، بيروت، 1999 .
  - 16- عبد الحميد بورايو، الأدب الشعبي الجزائري دار القصبة للنشر ، الجزائر 2007.
- 17- عبد الرضاعلي ، الأسطورة في شعر السياب ، 2ط ، دار الرائد العربي، لبنان ، بيروت 1984 .
- 18- عبد العزيز حمودة: المرايا المحدثة من البنيوية إلى التفكيك، عالم المعرفة العدد 232 ، أفريل 1998 ،

- 19 عبد المالك مرتاض: في نظرية النقد متابعة لاهم المدارس النقدية المعاصرة ورصد لنظريتها، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع الجزائر، 2002
- 20- على حرب: قراءة مالم يقرأ ، نقد القراءة ، الفكر العربي المعاصر ك2 شباط . 1989 .
- 21- على عشري زايد، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، القاهرة (2004).
- 22- فاروق نور شيد ، أديب الأسطورة عند العرب ، مكتبة الثقافة الدينية ، القاهرة ، مكتبة الثقافة الدينية ، القاهرة ، مط1 2004.
- 23- فراس السواح: الأسطورة والطعن دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية، دار علاء الدين ، سوريا ،2017.
- 24- فراس السواح: مغامرة العقل الأولى دراسته في الأسطورة، دار الكلمة للنشر، بيروت، لبنان، ط2، 1981.
- 25- فضيلة عبد الرحيم حسين ، فكرة الأسطورة وكتابة التاريخ، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع ، الأردن ، 2009.
- 26- كاميليا عبد الفتاح ، القصيدة العربية المعاصرة ، دراسة تحليلية في البنية الفكرية والفنية) دار المطبوعات الجامعية ، مصر، الإسكندرية ، 2006 .
- 27- مُحَّد الأمين بحري: الأسطورة والتجنيس و النقد. دار الأمان الرباط، منشورات الاختلاف الجزائر العاصمة، منشورات الصفاف، بيروت ط1، 2018.
- 28 محجَّد الدغمومي نقد النقد وتنظير النقد الأدبي المعاصر، منشورات عملية الآداب بالرباط، الرباط، 1999.
- 29- مُحَّد عبد الرحمان يونس: الأسطورة مصادرها و بعض مظاهرها السلبية في توظيفها، دار الألمعية، الجزائر ط1، 2014.

- 30- مصطفى عبد الشافي الأشوري ، الشعر والشعراء ، الشعر الجاهلي تفسير اسطوري ، مكتبة لبنان ناشور الشركة العصرية للنشر، ط1، 1996 .
- 31- ميخائيل مسعود ، الأساطير والمعتقدات العربية قبل الإسلام ، دار العلم للملايين، يروت ، ط 1 ، 1994 .
- 32- نبيل مُحَد الصغير، تشريح المرايا في نقد مشروع عبد- العزيز حمودة ، منشورات الاختلاف الجزائر ، ط1 ، 1436 هـ ، 2015م .
- 33- نبيلة ابراهيم ، أشكال التعبير في الأدب الشعبي، ط3، دار العالم الغربي، القاهرة ، عند تنبيلة ابراهيم ، أشكال التعبير في الأدب الشعبي، ط3، دار العالم الغربي، القاهرة ،
- 34- نضال الصالح ، النزوع الأسطوري في الرواية العربية المعاصرة ، ط2، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، سورية ، دمشق ، 2001.

### III- المراجع بالفرنسية:

35- Brunel Pierre My thucritique - Theorie et parcours, Puf, écuture, presses universitaire de France. Séré Edition 1992.

#### **IV**- المعاجم:

36- خليل أحمد خليل ، معجم الرموز ، دار الفكر اللبناني ، بيروت ، 1995

#### **V**- المراجع المترجمة :

37- جيمس فريز: أدونيس أو تموز ترجمة جبرا إبراهيم جبرا ، المؤسسة العربية للدراسات و النشر ، ط2، لبنان ، 1982

38- كارل راتقين، الأسطورة ، ترجمة الصادق الخليلي ، منشورات عويدات بيروت ، سلسلة زدني علما ط1 ، 1981 .

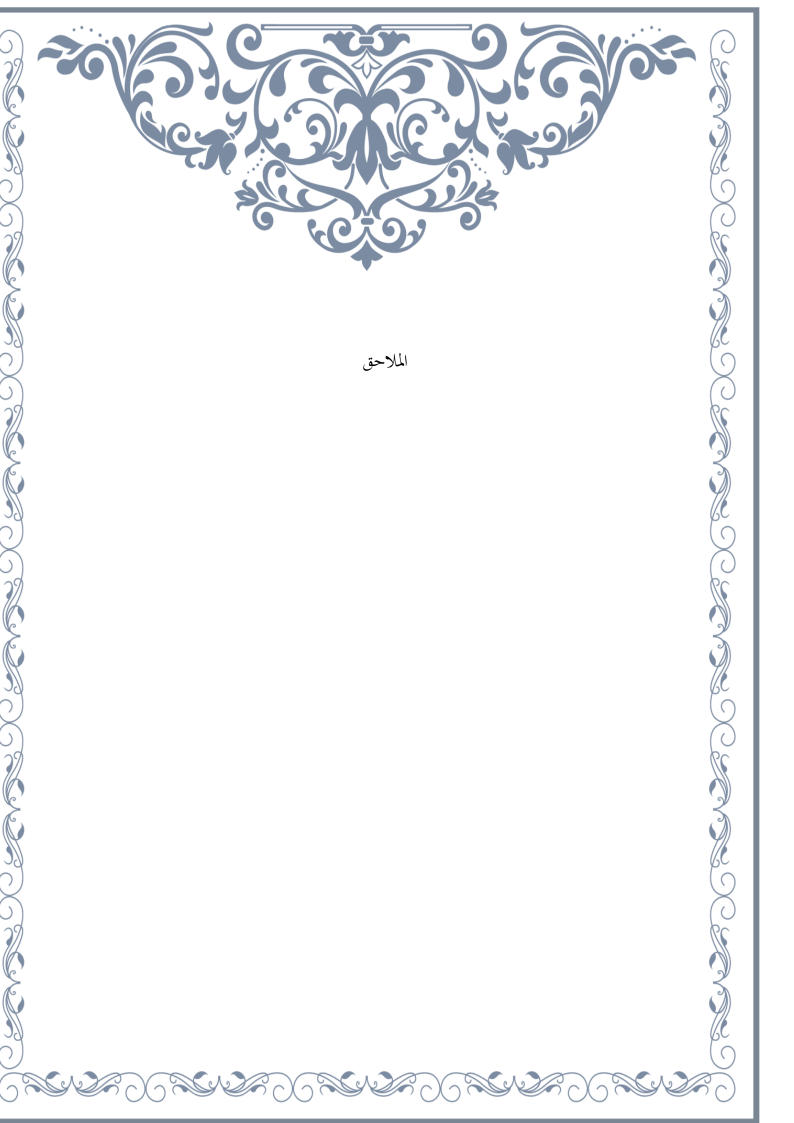
#### : المقالات -VI

- 39- ابراهيم اليوسف: نقد النقد في أسئلة الجديدة ، مجلة الحوار المتمدن لندن 2012 ، العدد 37.
- 40- أمال ماي: مقاربة ايبستيمولوجية في كتاب " الأسطوري التأسيس و التجنيس و النقد" الخمد الأمين بحري ، مجلة قراءات العربي بن مهيدي ، ام البواقي ، الجزائر ، 2021.
- 41- جابر عصفور قراءة في نقاد نجيب محفوظ ، ملاحظات أولية، مجلة فصول ، م 1 ، ع3 أفريل 1981 .
- 42- جاسم مُحَدَّد باقر نقد النقد أم الميتا نقد محاولة في تأصل المفهوم، مجلة عالم الفكر، العدد 3 المجلد 37 يناير- مارس 2009.
- 43- راشيد هارون: الأسس النظرية لنقد النقد، مجلة مركز بابل للدراسات الإنسانية، مجلد 2 ، العدد 1 حزيران 2012.
- 44- سامية عليوي . من المنهج الموضوعاتي إلى المنهج الأسطوري في الدراسات المقارنة -44 مجلة اللغة العربية العدد : 24 ، 2012
- 45- عبد المجيد حنون ، النقد الأسطوري والادب العربي الحديث مجلة اللغة العربية ، مجلة نصف سنوية محكمة تعنى بالقضايا الثقافية والعلمية للغة العربية 2005 العدد 14
- 46- مُحَدِّد العربيني : نقد النقد في المفهوم والمصطلح و العقارب المنهجية ، مجلة البيان الكويتية ، العدد رقم 452 ، 1 مارس 2008 .

- 47- مُحَدَّد عزام ، النقد الموضوعاتي ، مجلة الموقف الأدبي، اتحاد الكتاب العرب بدمشق، سوريا 2001 ، العدد 356
- 48- نجوى الرياحي القسنطيني: في الوعي بمصطلح نقد النقد و عوامل ظهوره ، مجلة عالم الفكر، العدد1، المجلد 38 يوليو-سبتمبر 2009.

#### VII- الرسائل الجامعية:

- 49- أحلام صفور واقع الدراسات العقارية في المغرب العربي ، رسالة مقدمة لنيل الشهادة الدكتوراه ، جامعة اللسانية ، وهران الجزائر 2009 .
- 50- سامية عليوي، تجليات شهر زاد في الشعر العربي والفرنسي دراسة مقارنة اطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في الأدب المقارن قسم اللغة العربية و آدابها جامعة باجي مختار عنابة 2008
- 51- عبد المجيد حنون: اللانسونية وأبرز أعلامها في النقد العربي الحديث ، ص117 ، أطروحة دكتوراه (رسالة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه جامعة الجزائر 1992 .



#### ملاحق:

عبد المجيد حنون: أستاذ التعليم العالي ومدير مخبر الأدب العام والمقارن بجامعة عنابة من مطوري الدراسات المقارنية في الثقافة المعاصرة وعضو الرابطة الدولية للأدب المقارن، باحث مثابر.

## -من أهم أعماله:

-صورة الفرنسي في الرواية المغربية وهي أطروحة ماجستير بجامعة القاهرة 1979 عن ديوان المطبوعات الجزائرية في سنة 1986م.

-أطروحة الدكتوراه المسومة باللانسونية وأبرز أعلامها في النقد العربي الحديث بجامعة الجزائر 1992.

\*في المقدمة تحدث عن صلته باللانسونية (المنهج التاريخي) في السنة الدراسية 1975 - 1976 في السنة الأولى من الماجستير بجامعة القاهرة مع الدكتور عامر محلية وبعد انتهاء السنة الدراسية انشغل بالبحث وخف اهتمامه بالموضوع شيئا فشيئ واهتم بالأدب المقارن إلى حين تسجيله لدكتوراه عاد فيها للحديث عن اللانسونية .

- دعوته إلى المنهج التاريخي في كتاب الشعر الجاهلي من خلال هذا الكتاب نجد أنه يدعو إلى تطبيق المنهج التاريخي في دراسة الأدب العربي ضمن كتابه في الشعر الجاهلي وحاول تطبيقه والمنهج المقترح في كتابه في الأدب الجاهلي هو المنهج التاريخي الصرف. 1

68

<sup>117 ،</sup> نظر عبد المجيد حنون : اللانسونية و أعلامها في النقد العربي الحديث ، ص

إضافة لهاتين الأطروحتين نجد له كتابا بعنوان العرب والأدب المقارن والآفاق والواقع الأدبي العربي والدرس المقارن نحو توجه إسلامي في الأدب المقارن، أدب الأطفال والأدب المقارن دراسات في الواقع الأدبي العربي وقضاياه اللسانية والموضوعاتية والفنية.

- كما نسجل مقالة لعبد المجيد حنون بعنوان الأدب المقارن في الجامعة الجزائرية مدرسة الدكتوراه في الأدب العام والمقارن أنموذجا قدم هذه المقالة في إطار الاحتفال باليوم العربي للأدب المقارن وحوار الثقافات وذلك من تنظيم مختبر الدراسات المقارنة وماستر الأدب العام والنقد المقارن وهي ندوة دولية بعنوان المقارنون العرب 2014 تحدث عبد الجيد حنون في هذه المقالة عن نشأة وتطور الأدب المقارن في الجزائر من بداية تأسيس الجامعة بالجزائر في وقت الاستعمار.

-مقالات حول العيد دودو والأدب المقارن التي نشرت في مجلة اللغة العربية والتي عرض فيها حياة دودو وعن منشورات أبو العيد دودو في ميادين أدبية والمعرفية كالدراسات المقارنة.

- -سنة 1983م قدم محاضرة مطولة عن التاريخ للشيخ صالح بن عابد حرض فيها على التدليل على أصول الأدب العربي في الجزائر.
  - سنة 1984م محاضرة نظرية لتحديد مفهوم الأدب المقارن.
- -سنة 1985م تدخل بمناسبة الذكرى المئوية لوفاة فيكتور هيغو ركز فيه على الاهتمام بأجيال مختلفة.
  - $^{1}$ سنة 1990 تحدث عن السياق التاريخي والثقافي في نشأة النقد الجامعي عند العرب  $^{-1}$
- كتــــاب " في الأســــطورة والأدب العــــري " ســـنة 2019م .



| الصفحة                                                             | فهرس المحتويات                |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| /                                                                  | شکر و عرفان                   |
| /                                                                  | اهداء                         |
| أ- ج                                                               | مقدمة                         |
| الفصل الأول: مفاهيم نظرية                                          |                               |
| 5                                                                  | -1-مفهوم الأسطورة.            |
| 6                                                                  | 2-الأسطورة في الثقافة العربية |
| 7                                                                  | 3-أنواع الأسطورة              |
| 9                                                                  | 4-خصائص الاسطورة              |
| 10                                                                 | 5-الأسطورة والأدب             |
| 14                                                                 | 6-الأسطورة والشعر:            |
| 18                                                                 | 7-نقد النقد                   |
| 20                                                                 | 8-نشأة نقد النقد وتطوره       |
| 20                                                                 | 1- نقد النقد في التراث        |
| 21                                                                 | 2- نقد النقد في العصر الحديث  |
| 24                                                                 | 9 - وظيفة نقد النقد-          |
| الفصل الثاني: النقد الأسطوري في كتاب " في الأسطورة والأدب العربي." |                               |
| 27                                                                 | 1- النقد الأسطوري.            |
| 32                                                                 | 2 - قراءة في غلاف الكتاب      |
| 33                                                                 | 3 - محتوى الكتاب              |
| 37                                                                 | 4-الأساطير الواردة في الكتاب  |

| 37    | 1- أسطورة أدونيس / تموز |
|-------|-------------------------|
| 38    | 2- أسطورة عشتار / فينوس |
| 39    | 3– أسطورة شهرزاد        |
| 40    | 4- أسطورة كليوباترا     |
| 41    | 5 - منهج الكتاب.        |
| 41    | أ - المنهج الأسطوري.    |
| 50    | ب - المنهج المقارن      |
| 54    | ج – المنهج التاريخي     |
| 58    | - خاتمة<br>- خاتمة      |
| 66-61 | قائمة المصادر و المراجع |
| 69-68 | الملاحق                 |
| /     | فهرس المحتويات          |

### ملخص:

عرفت الأسطورة حضوراً بارزا في الآداب العالمية الحديثة ، مما زاد الدراسات النقدية اهتماما بتوظيف آليات منهج النقد الأسطوري في مقاربة النصوص الإبداعية النثري منها والشعري، ورغم حداثة هذا المنهج النقدي وشساعة الجدل القائم حوله استطاع أن يقدم نفسه أداة لفك شفرة النصوص الأدبية والولوج إلى غيابها والكشف عن خفايا عوالمها الكامنة في فجواتها وثغراتها.

والدكتور عبد المجيد حنون في كتابه " في الأسطورة والأدب العربي" يمثل تجربة نقدية جزائرية استطاعت أن تعوض في عوالم الأسطورة العربية والغربية بلغة سليمة جمالية وراقية ومكثفة بدلالات و رموز إيحائية أسطورية وبتطبيق مناهج وهي المنهج الأسطوري والمنهج المقارن والمنهج التاريخي

#### Abstract:

The myth occupied a large space in the cognitive life of man, becoming a cultural and ideological awareness for some, and contemporary writers and poets have taken it as a way to communicate their ideas and positions by calling legendary characters and investing them in their works, and transferring their real life experiences in the hope of forming a renewed literary and poetic awareness.

Dr. Abdelmajid Hanoune, in his book "In Myth and Arabic Literature", represents an Algerian creative experience that was able to dive into the worlds of Arab and Western myth

in a sound, aesthetic, sophisticated and intensive language with mythological connotations and suggestive symbols and by applying methods, namely the mythological method, the comparative method and the historical method.