
 ة ــة الشعبيــراطيــة الديمقــري ــزائــة الجــوريـ ـالجمه

République Algérienne Démocratique et Populaire 

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي 

Ministère de l’enseignement supérieur et de la recherche scientifique 

 

 -قالمة – 1945ماي  08جامعة 

 كليّة الآداب واللغّات 

 قسم اللغّة والأدب العربي 

 

 
Université 08 Mai 1945 – Guelma 

Faculté : des lettres et des langues 

Département Lettre et Langue 

Arabe 

 الرقم: ................................. 
 الماستر شهــادة  ل ــلنيمذكّرة مقدّمة 

 لسانيات تطبيقية ص: تخصّ 

 

 

 

 
 

 مقدمة من قبل:
 سلمى معلالة  الطالبة: 

 2025/  06/  23المناقشة:  تاريخ 
 أمام اللجنة المشكلة من:

 الصفة مؤسسة الانتماء  الرتبة الاسم واللقب 

 رئيسا 1945ماي  8جامعة    أستاذ التعليم العالي  ي  ر هصالح طوا أ.د  

 مشرفا 1945ماي  8جامعة  محاضر "أ"  الطاهر عفيف  د. 

 ممتحنا  1945ماي  8جامعة  محاضر "أ"  محمد جاهمي د. 

 

 2025  - 2024السّنة الجامعية: 

 التّشكيل الاستعاري في ديوان صحوة شهريار لعبد الحليم مخالفة 

   -دراسة وصفيّة  -
 



 هداءإ

 :ا بعدالحمد لله وكفى والصّلاة على الحبيب المصطفى وأهله ومن وفى أمّ 

هذه، ثمرة الجهد  يالدراسية بمذكرت  يلتثمين هذه الخطوة في مسيرت نيالحمد لله الذّي وفق
 .والنّجاح بفضله تعالى مهداة 

إلى الذّي تجرّع الكأس فارغا ليسقيني قطرة حب إلى من حصد الأشواك عن دربي ليمهد لي 
 "طريق العلم "أبي الغالي

إلى التّي سهرت ليال طويلة من أجل راحتي، ومن استيقظت فجرًا من أجل الدعاء لي " أمي  
 "الحبيبة

" من كانوا النّور في  إخوتي الأعزاء"  ، شركاء القلب والذّاكرةإلى سندي في هذه الحياة
 العتمة، والابتسامة في أوقات العناء. 

، الذّي كان نِعم الداعم ونبراس التوجيه، أهدي هذا  الطاهر عفيف  إلى أستاذي المشرف الكريم
ي خير الجزاء، وأن يجعل  العمل تقديرا لعلمه، وامتنانا لجهده، راجيةً من الله أن يجزيه عنّ 

 عمله وعطاءه في ميزان حسناته.

ليكم جميعا، أهدي هذه الصفحات المتواضعة، عرفانًا بالجميل، ووفاءً للدعم، وتقديرًا لكل  إ
 لحظة كنتم فيها النور والنّبض. 

ي خير الجزاء، وأن يبارك في أعماركم، ويجعل هذا العمل خالصًا  أسأل الله أن يجزيكم عنّ 
 . لوجهه الكريم، شاهدًا لي لا عليّ 



 

 
 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 مـقــدّمــــة 

 
 

 أ 
 

ّمةّمقدّّ

ة، إذ لا يكتفي بتوصيل عبير الأدبي التّي عرفتها الإنسانيّ عر من أرقى أشكال التّ يعدّ الشّ 
، بل يسعى إلى إعادة تشكيل العالم من منظور الذّات، وصياغة المعاني أو توثيق التّجارب

الرّمز ما يضاهي  التوق، ومن  يُعادل  ما  التّوتر  بلغة تحمل من  الفردي والجماعي  الوجدان 
فالشّ  لتجربة الحقيقة.  الرؤية، وتمثيل رمزي  تحوّل في  بل  للواقع،  في جوهره ليس وصفا  عر 

 تتجاوز الحاضر والمباشر. 

ة تمنح النّص كثافته، وتحرّره وفي قلب هذا التّشكيل الفنّي، تبرز الاستعارة كآلية مركزيّ 
في الخطاب  لالة بعيدًا عن القول المباشر، إذ تُصبح الاستعارة  من المباشرة، وتُعيد إنتاج الدّ 

ة والدّلالية ا ترتكز عليه البنية التّعبيريّ الشعري الحديث، أكثر من أداة بلاغية، بل جوهرًا تكويني  
 . هي وسيلة لبناء العالم الشّعري، ونحت الذّات، وتشكيل علاقة جديدة بين اللّغة والتّجربة.للنّصّ 

ز ا تتعزّ النّص الشّعري بعدًا استعاريّ عطاء  لإة الأنسب  التّقنيّ فكانت ظاهرة التّشكيل الاستعاري،  
 من خلاله عمليّة التّواصل والتّفاعل بين المبدع والقارئ. 

ومن هذا المنطلق سعى البحث إلى التّعرف على هذه الظاهرة المميزة، التّي وظفها الشّاعر  
 شكيل الاستعاري.  المعاصر في نصه الشّعري، والمتمثلة في ظاهرة التّ 

سم بغلبة الرؤية لعبد الحليم مخالفة التّي تتّ   "صحوة شهريار"اختيار المجموعة الشّعرية    وقد تمّ 
للدّ  نموذجًا  والجمالية،  النّفسية  الأبعاد  وتعدد  الصّور،  وكثافة  للتّطبيق الرّمزيّة،  ومجالا  راسة 

  ّ"يُدرس من خلالها ظاهرة التّشكيل الاستعاري في هذا المنجز الشّعري فجاء عنوان البحث:  
وعلى هذا    -ةدراسة وصفيّ -التّشكيل الاستعاري في ديوان صحوة شهريار لعبد الحليم مخالفة  

 :الآتيتكون إشكالية البحث المتمثلة في السؤال  الأساس 

ة الشّعرية وتكثيف  كيف يُسهم التّشكيل الاستعاري في ديوان "صحوة شهريار" في بناء الرؤيّ 
 للنّصوص؟ة الجمالية الدّلالة وتشكيل البنيّ 



 مـقــدّمــــة 

 
 

 ب 
 

الإجابة عن هذه الإشكالية إلا بالإجابة عن جملة من الإشكاليات الفرعية، المتمثلة فيما    ولا تتمُ 
 يلي: 

 ر الرؤية؟ د الاستعارة ملامح الذّات، ورمزية الأنثى، وتوتّ كيف تُجسّ  -
 ما الوظائف النّفسية والجمالية التّي تنهض بها الاستعارة؟  -
 تسهم في تحقيق الوحدة الموضوعية والانسجام الفنّي للنّصوص؟  مدى  إلى أيّ  -

ذاتية وأخرى موضوعية دوافع  إلى  الموضوع  فيما  تمثّ   ،وترجع أسباب اختيار هذا  الذّاتية  لت 
 يلي: 

 غبة في معرفة ما يحمله ديوان "صحوة شهريار" من دلالات ومعان.الرّ  -

 ي.قضايا وإبداع فنّ الميول الشّخصي إلى الشّعر الجزائري المعاصر بما يحمله من  -

 ة فتمثلت فيما يلي: أما الموضوعيّ 

بوصفها سمة من سمات الشّعر الحداثي، وذلك  عن ظاهرة التّشكيل الاستعاري  الكشف   -
 عري الحديث.  ة التّي ميزت النّص الشّ ة والجماليّ من خلال تتبع ملامحها النّظريّ 

ة في ديوان صحوة شهريار والتّعبيريّ ية  تحليل آليات التّشكيل الاستعاري ومظاهره الفنّ  -
 ة.ة والدّلاليّ سلوبيّ وتجلياته الأُ عبر الوقوف على بنيته الدّاخلية 

دراسة كيفية توظيف الشاعر عبد الحليم مخالفة للتّشكيل الاستعاري ضمن نصوصه   -
عرية، والبحث في مدى خصوصية هذا التّوظيف، بما يكشف عن درجة وعيه النظري  الشّ 

 ة.أويليّ والجمالي بحدود الظاهرة وطاقتها التّ 
ابقة التّي تناولت ديوان لعت خلال إعداد هذا العمل على بعض الدّراسات السّ وقد اطّ  -

ة من زوايا مختلفة،  ة أو التّعبيريّ صحوة شهريار، فوجدت أنّ أغلبها عالج الجوانب الشّكليّ 
ة تكشف  تخصيص دراسة مستقلّ دون التّعمق في ظاهرة التّشكيل الاستعاري تحديدًا، أو  

 ة. عريّ ة الشّ عن آلياتها ووظائفها داخل البنيّ 



 مـقــدّمــــة 

 
 

 ج 
 

انطلاقًاأمّ  - الموضوع  هذا  فاخترت  أنا  بأهميّ   ا  قناعتي  الخطاب  من  داخل  الاستعارة  ة 
الشّعري، وبدورها الحيوي في بناء الصّورة وتوليد المعنى، كما وجدت في شعر عبد 

ة، وكثافة وثراء  الحليم مخالفة مادة خصبة تستحق الوقوف عندها، لما تحمله من رمزيّ 
 دلالي.

ومدخل وفصلين    ومن هذه المسائل وغيرها استمدّ البحث خطّته فاستقام على مقدّمة -
  .وخاتمة تليها قائمة للمصادر والمراجع وفهرس للموضوعات

مفهومّّ  ت: تناولحيث    شكيلّالاستعاريّظريّللتّّالإطارّالنّّبعنوان:  نظريّا  المدخل  جاء  
وأخرىّتقليديةّّّّ؛شكيل"ّفيّسياقهّالفنّيّوالبلاغي،ّومفهومّ"الاستعارة"ّمنّزاويتين"التّّ

 ة المعاصرة.لموقعها ضمن الشّعريّ  ، مع عرض  حديثة

شكيلّّأنماطّالتّّ"    :بعنوان  وجاء  فقد كان النصيب الأكبر فيه تطبيقيّا  ا الفصل الأول أمّ      
هذا الفصل بتصنيف الأنماط الاستعارية في  حيث يعنى  ّّ"شهريارالاستعاريّفيّديوانّصحوةّّ

بة، مع تحليل بنائها التّركيبي والدّلالي، وعلاقتها  ة ومركّ ة وتصريحيّ الدّيوان، من استعارات مكنيّ 
ّبالصّور الأخرى.

الثاناأما      بحتالفصل  تطبيقيّا  ّّ  :عنوان  تحت  ي جاء  والدّّلجماليّّاالوظائف للتّّلاليّّةّ شكيلّّةّ
الرؤيّ   فيه  تتناول  وقدّّالاستعاري. وصياغة  الدّلالة،  تشكيل  في  الاستعارة  النّفسية  أدوار  ة 

ّة.ة عضويّ ة، وتحقيق الانسجام الرّمزي داخل النّصوص، بوصفها وحدة فنيّ والجماليّ 

معالجته في  تتم هذا البحث باستعراض أبرز النّتائج المتّوصل إليها، استنادًا إلى ما تمت  خُ او 
ابقين، سعيا للإجابة عن الإشكاليات المطروحة بخصوص موضوع الدّراسة وتبيان الفصلين السّ 

 ما أُثير حوله من تساؤلات.

أما فيما يخص المنهج المعتمد عليه في هذا البحث هو المنهج الوصفي، باعتباره منهجًا     
ة في سياقها الفنّي، بين دقة التّصنيف وعمق التّأويل، مما يسمح بتفكيك الظواهر المجازيّ   يجمعُ 

 عد التّأويلي للنّصوص الشّعرية. عد البلاغي أو البُ دون إغفال للبُ 



 مـقــدّمــــة 

 
 

 د 
 

الرّ  بلورة  في  ساعدت  التّي  والمراجع  المصادر  من  مجموعة  إلى  البحث  هذا  استند  ؤية وقد 
حليل، وساهمت في فك الإشكالات المطروحة في موضوع الدّراسة ة، ودعمت عملية التّ المنهجيّ 

 أهمها:   لعلّ 

 .باعتباره مدونة هذه الدراسة اعرديوان الشّ  -

 ا المراجع فهي كثيرة نذكر منها.أمّ 

 دلائل الاعجاز لعبد القاهر الجرجاني. -
 مفتاح العلوم للسكاكي.  -
 عري لمحمد مفتاح. بلاغة الخطاب الشّ  -
 ان. ام حسّ اللّغة العربية معناها ومبناها لتمّ  -

 لا تقل أهمية عن التّي ذكرناها.  إضافة إلى مراجع أخرى 

جزءًا من مشوار الباحث في    عوبات التّي تُعدّ وككلّ تجربة بحثية، واجه هذا العمل بعض الصّ 
 عوبات التّي واجهت هذا البحث:سعيه إلى الفهم والتّحليل والتّأصيل. ومن بين الصّ 

 ابقة حول ديوان صحوة شهريار. ندرة الدّراسات السّ  -
 نزياحي. تصنيف الاستعارات الحديثة ذات الطابع الرّمزي والاصعوبة  -
  محدودية المراجع البلاغية الحديثة المتاحة. -

وفي الختام أتقدم بجزيل الشكر والعرفان إلى أستاذي المشرف الطاهر عفيف الذي كان   
الدراسة، كما  ي واجهت هذه  لي بعد الله عز وجل خير معين وميسر لكثير من العقبات التّ 

ذين تجشما عناء قراءة هذا  لكر والعرفان إلى عضوي لجنة المناقشة المحترمين اليسجل الشّ 
لإخراجه في أبهى حلة، كما لا يفوتني أن أشكر كل أساتذة قسم اللغة والأدب العربي  البحث،

بالجامعة، وإلى كل من  بجامعة قالمة الذين نهلت من معينهم الصافي طوال رحلتي العلمية  
   ساعدني من قريب أو بعيد ولو بكلمة طيبة.



 مـقــدّمــــة 

 
 

 ه 
 

لاة على خير من نطق  راسة عملا خالصا لوجهه الكريم، والصّ والله نسأل أن يجعل هذه الدّ 
 وأصحابه أجمعين بالضاد عليه السلام 

 

 

 البـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــاحثة.                                                         

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

 

 

 

 

 

 

مدخل 

مفاهيم ومصطلحات 



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

1 
 

ّّّ

ّ

ّمدخل:ّمفاهيمّومصطلحاتّ
ّلّلغةّواصطلاحاّ:شكيمفهومّالتّّّ/1ّّ

ّةّلغةّواصطلاحاّمفهومّالاستعارّّ/2ّّّ

ّ
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

2 
 

 ل  مدخ

بنية الإبداع، التّشكيل عنصرًا أساسيًا في  الفنون   يعد  أو  النّصوص الأدبية  سواء في 
وتكثيف معانيه. فهو في الأدب وسيلة لإيقاع    يُسهم في إبراز جماليات العمل،  حيثُ   الأخرى،

في الفنون البصرية أداة تنظيم    بينما يعدّ   تأثيرا.و لغوي وتوجيه دلالي، يضفي على النص عمقًا  
وتثير تفاعل المتلقي وبهذا يتحوّل التّشكيل إلى لغة جمالية مشتركة،    وتعبير تجسّد رؤية الفنان،

 ا.ا وإنسانيً تربط بين الفكرة والشّكل، وتمنح العمل الإبداعي بعدا فنيً 

خصوصا في تلك   استعمال هذا المصطلح في الكتابات النّقدية العربية المعاصرة،  وقد كثُر     
وكغيره من المصطلحات   1التّي واكبت حركة الشّعر الحديث من ظهوره في أواخر الأربعينيات.

تحديد  ا  غرار  على  العوائق  العديد من  موضوعًا    ماهيته،عترضته  أصبح  التّشكيل  لأن  ذلك 
وهذا خاصة    ة،ة والنّقديّ أصبح من القضايا الأدبيّ   ،يوبالتّال  مشتركًا بين عدّة مجالات علميّة.

وجهة نظر المصطلح.   ه لأن كل عالم كانت ل؛ ماهية التّشكيل فيختلاف النّقاد اما أدى إلى 
 والتّساؤلات حول مصطلح التّشكيل. راءالآوبهذا تعدّدت 

 صطلاحا. اولفهم هذا المصطلح جيدًا ورفع الغموض سنحاول تقصي تعريفاته لغة و 

ّصطلاحاّّامفهومّالتّشكيلّلغةّوّ (1

 : التّشكيلّلغة

كْلُ بالفتح الشِبه والمِثْلُ، والجمع أشكال وشُكول،  ( "والش  ل   التّشكيل من مادة )ش. ك. 
اكِلَةُ: الناحية شاكل الشيئان،  توقد   وشَاكَلَ كل واحد منهما صاحبه ... والمُشَاكَلَةُ: الموافقة والش 

 نزيل العزيز قولهُ تعالى: والطريقة والجديلة، وشاكِلة الإنسان: شكله وناحيته وطريقته، وفي التّ 
شَاكِلَتِهِ ﴿  عَلَىٰ  يَعۡمَلُ  كُلّّٞ  سَبِيلٗا    ۦقُلۡ  أهَۡدَىٰ  هُوَ  بِمَنۡ  أعَۡلَمُ  ]  ﴾ فَرَبُّكُمۡ  على    ,[84الإسراء:  أي 

 
،  1ينظر: جودت فخر الدين، شكل القصيدة العربية في النّقد العربي من القرن الثامن هجري، منشورات دار الأدب، ط 1

 13، ص 1984بيروت،



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

3 
 

وهذا طريق ذو  طريقته ومذهبه، قال الأخفش: على شاكلته أي على ناحيته وجهته وخليقته... 
 ة. شواكل أي تتشعّب منه طرق جماع

يء: تَصو رَ، وشك له: صو ره،  وَشَكْلُ الشّيء: صورته         المحسوسة والمتوهمة، وتَشَك لَ الش 
وأشْكَلَ الأمر: التبس وأُمُورٌ أشكالٌ ملتبسة، وبينهم أشكلة أي لبْسُ. وشك ل العنب: أينع بعضه، 
وشكل الكتاب، يشكله شكلا وأَشْكَلَهُ أعجمه ... شكلت الكتاب أشكله، فهو مشكول إذا قيدته 

لَتِ المرأة شعرها: ضفرت خصلتين من مقدم رأسها  بالإعراب،   وأعجمت الكتاب، إذا نقطته، وشك 
 1عن يمين وعن شمال ثم شد تْ بها سائر ذوائبها. 

 صوير  مصطلح التّشكيل عند ابن منظور يعبر عن المماثلة والمشابهة والتّ  نستنتج أنّ      

لَه تَشْكيلا: صوّره.   وجاء في معجم "الوجيز" مجمع اللّغة العربية "تشك ل الشّيء: تصوّر، وشَك 

كْلُ: هيئة الشّيء، وصورته يقال: مسائل شكليّ  ة، يهتم فيها بالشّكل دون الجوهر، والشبهْ  والش 
كْلُ: يعني المثل والتّ   2شبيه والمشاكلة تعني المماثلة. والمِثْلُ والش 

مادة )شكل( الشين والكاف واللام وورد كذلك في معجم "مقاييس اللّغة لابن فارس " في      
معظم بابه المماثلة، تقول هذا شكل هذا، أي مثله. ومن ذلك يقال أمرٌ مُشْكل، كما يُقال أمر  

 3، وهذا دخل في شكل هذا. امشتبه، أي هذا شابه هذ

 
صادر، بيروت، لبنان، )د.ط(، )د.ت(،  ، دار 11ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، مج  1

 359إلى   356ص 
 349، ص،1989مجمع اللّغة العربية، معجم الوجيز جمهورية مصر العربية، دار التحرير والطبع والنشر )دط(   2
 .  204، 1ابن فارس، مقاييس اللّغة، دار إحياء التراث العرب، )لبنان( بيروت، ط 3



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

4 
 

الزمخشري" في أساس شكل هذا    وجاء في معجم "أساس البلاغة" لأبي "القاسم محمود بن عمر
  شكله، أي مثله وقلت: هذه الأشياء أشكال وشكول وهذا من ذاك وليس شكله شكلي وهو لا

 1أشبه وتشابه.يشاكله ولا يشكلان، كما تقول تمثال وهي أشكال الأمر وما يقول  

لتها مادة )ش. ك. ل.( نلحظ بأن  مصطلح التّشكيل يتميز من خلال المادة المعجمية التّي شكّ 
الخصائص   والفنيّ الجماليّ بالكثير من  الفنّ ة  مفهومه  في  والرحابة  ة  المرونة  حيث  والأدبي،  ي 

 ة. والديناميكيّ 

ّ صطلاحا:ّاالتّشكيلّ

هو اصطلاحا  وحدة  الصّ   " التّشكيل  لتحقّق  والمكونات  الأشياء  إليها  تؤول  التّي  يرورة 
والتّنظيم، والتّنوع والتّوازن وليف  متماسكة مترابطة، ووجودا جديدا تحقّق فيه مبادئ المزج، والتّ 

والتّناغم والإيقاع والانسجام، فعلها الفنّي يمثل نزوعًا جماليًا لتحقيق التّشكل، وتمثل هذه المبادئ 
 2"شكيل وتحقيق وجوده.قيم اللوك الفنّي، وتقاليده الهادفة لتكوين التّ 

 "GONوالشّكل لا تكتمل صورته إلا بوجود عناصر أخرى ولذلك عرفه "جون كوهن "       
COHEN  "   ّه مجموع العلاقات التّي يستقطبها كل عنصر من العناصر الدّاخلية للتّنظيم بأن

 3  "هو الذّي يسمح لكل عنصر بأداء وظيفته اللّغوية.ووجود هذا المجموع 

هو السّابق  الق المحتوى،  خه هو "ف الشّكل بأنّ " فقد عرّ   VALERY"فاليري"      ا "أمّ 
اعر من تنبعث الأفكار من أشكاله وليس العكس، ومن هنا مثلًا تقديره للقافية التّي  له والشّ 

 4يفضل أنْ تعطي الفكرة لا أنْ تأتي وفقها ".
 

، ص  2006البلاغة، دار الفكر لطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، د.ط، محمود بن عمر الزمخشري، أساس  1
325 . 

لمهجري الحديث، أطروحة دكتوراه، جامعة محمد خيضر بسكرة، امحمد الأمين شيخة، التشكيل الأسلوبي في الشّعر 2
 . 19ص 2000الجزائر، 

 .  50ص 2000جون كوهن، النّظرية الشّعرية، ترجمة أحمد درويش، دار غريب، القاهرة، مصر، )د.ط(  3
 . 185جودت فخر الدين، مرجع سابق، ص  4



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

5 
 

 ويقصد فاليري من خلال هذا القول أن  الشّكل مكونا حقيقيا للعمل الفنّي. 

يتحول إلى شكل حتى  وقد أوضح لوكاتش أن  المحتوى الكامل للعمل الفنّي يجب أنْ  
 يمكن أنْ يكون للمضمون الحقيقي فعاليته الجمالية.

سب الدّقيقة بين  النّ  " فقد عرّف الشّكل بأنه هو "الذّي يبيّن لناLOCATCHEلوكاتش " " أما "
العناصر الهامة تحتل في الشّكل مساحة أكبر من العناصر الثانوية، وعلى ذلك فالشّكل الفنّي 

 1هو الصورة النّهائية للمضمون ". 

نّ الشّكل الفنّي هو الهيكل الذّي ينظّم العلاقة بين أالتّعريف  لال هذا  ن خنستنتج م 
عناصر العمل، بحيث يعكس أهمية كل عنصر وفقا لدوره في تعزيز المضمون، مما يجعل  

 الشّكل الوسيلة التّي يعبّر من خلالها المضمون بشكل كامل ومتناغم. 

رغم أن  مفهوم التّشكيل ينتمي في الأصل إلى حقل فن الرّسم، إلّا أنّه لم يظلّ حبيس 
ليشمل مجالات تعبيرية واصطلاحية أوسع، متجاوزا حدود الفن التّشكيلي  تّسع  اهذا المجال، بل  

والسّرديّ  الشّعرية  النّصوص  في  والبناء  التّركيب  مفاهيم  مع  أصبح  ليتقاطع  وهكذا  وغيرها.  ة 
التّشكيل يدل على فضاء يشمل البناء والصّياغة والتّركيب وهندسة الكتابة، وهي دلالات لا  

 تخرج عن الإطار العام للمفهوم، بل تنبع من صميمه وتستجيب بعمق لمتطلباته. 

السّهل، لأنه  بالأمر  التّشكيل ليس  دقيق ومحصور لمصطلح  تحديد معنى  لذلك فإن 
وهذا  .  ابع الشّمولي من جهة والخصوصية النّوعية من جهة أخرى، في الآن ذاتهبين الطّ يجمع  

محمد صابر عبيد حين يشير إلى صعوبة وضع تعريف مفهومي أو اصطلاحي  يؤكده  ما  
ع به من غنى واتّساع وعمق، وانفتاح على مجالات متعدّدة  ا لما يتمتّ نهائي لهذا المصطلح، نظرً 

ويمكن تتبّع مظاهره ودلالاته   متطورًا، ومفتوحًا باستمرار.  ا، من التّعبير، مما يجعله مفهوما حي  

 
،  1991ينظر: لوكاتش، علم الجمال، تر: رمضان بسطاوسي محمد غانم، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر ،1

 . 120ص،



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

6 
 

من زوايا متعدّدة، لكنّه يظل عصي ا على الحصر ضمن إطار شكلي أو اصطلاحي ضيق  
 1ومغلق.  

جربة وسعتها وجماليتها  نستنتج من خلال هذا المفهوم أن  مصطلح التّشكيل يعبر عن حيوية التّ 
 وقدرتها على الإقناع والتّمثل والصيرورة.

 حاّ:مفهومّالاستعارةّلغةّواصطلا (2

  هتمام بالغ من لدن الباحثين من مختلف الجهات،االعهود الأخيرة بلقد حظيت الاستعارة في  
حيث أصبح التّصنيف فيها يشغل حيزًا كبيرًا من رفوف المكتبات العالمية. ومن ثم لم يعد  

بكل ما الواحد الإلمام  الفرد  الدّ   بمقدور  بكل   تراساقيل عنها، وتتبع  التّي أنجزت حولها 
  2دقة.

أنّ الاستعارة لم تعد حكرًا على مجالي الأدب والبلاغة بل أصبحت ذلك    وهذا ليس غريبا،
جيين، والمناطقة والسينمائيين،  و لوبو موضوع اهتمام علماء النّفس، وعلماء الاجتماع والأنثر 

، ومؤرخي الفلسفة والعلوم الدّقيقة. ولعل ذلك يرجع إلى كون الاستعارة تعد جزءا  نوالتّشكيليي
جعل    العالم ويتفاعل معه. هذا ماذ من خلالها يدرك الفرد  إمن البنيّة التّصويرية للإنسان  

  ختلاف توجهاتهم ومشاربهم وميولهم،االعديد من العلماء يصفون تعريفات عديدة مختلفة ب
 ذ نلاحظ أنّ الحديث عنها حديث مستفيض خاصة في القواميس وكتب البلاغة الشّهيرة.  إ

 

 

 
  2012ينظر: محمد عبيد الشّكل السير ذاتي، التجربة والكتابة، دار نينوى للدّراسات والنشر، التوزيع، سورية دمشق  1

 .  12و 11ص
المعرفة   نظريات الاستعارة في البلاغة العربية من ارسطو إلى لايكوف ومارك جونسون، دار كنوز  ،عبد العزيز لحويدق 2

 .  05ص  ،20151ط للنشر والتوزيع، عمان، 



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

7 
 

 الاستعارةّلغةّ: ❖

تداولوه بينهم، وقد أعاره الشّيء، وأعاره منه وعاوره  العارية والعارة ما"فها ابن منظور: عرّ      
 1  "إيّاه والمعاورة

ا معجم الوسيط فجاءت بمعنى: استعار الشّيء مِنْهُ طلب أن يُعطيه إيّاه عارية ويُقال استعاره أمّ 
 2وإيّاه.

وقيل هو كل شيء يلزم به سبة    بةُ والعيبُ،"والعار: السّ كما أنّ الاستعارة ترد بمعنى آخر       
عيب،أ تقول:   و  والعامة  بعضًا،  بعضهم  غير  القومُ:  وتعاير   ... أعيار  بكذا   والجمع  عيره 

 ها عار على طالبها، والعارية عارية لأنّ   تعايبوا،  وتعاير القوم:  ذا عابه،إالمعايب عاره    والمعاير:
 3.وفي الحديث أن  مخزومية كانت تستعير المتاع وتجحده فأقام بها فقطعت يدها "

 فالاستعارة هنا تأتي بمعنى العار وهو من الأخلاق السيئة التّي تكرهها العرب.

ه( في كتابه الكامل "نقل اللّفظ من معنى إلى معنى من غير أن يقيد   285د )تويعرفها المبرّ 
 واضحا في قول الراعي:هذا النقل أو يشترط له شروطا " ويظهر هذا 

 يا نعمها ليلة حتّى تخونها                            داع دعا في فروع الصبح شجا.

إنما هو استعارة في شدة الصو  يقول شجاع  تستعير بعض  تحيثُ  للبغل والعرب  ، وأصله 
 4الالفاظ للبعض. 

 
 . 618ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين الانصاري )لسان العرب(، مادة عور ص 1
، محمد النجار، المعجم الوسيط مجمع اللغة العربية، )د.ط( القاهرة، ر إبراهيم مصطفى أحمد الزيات، حامد عبد القاد 2

 . 636مصر دار الدعوة ص 
 .265ص  1لبنان ط بيروت، صادر،  دار  لسان العرب. :ر ابن منظو  3
   146إلى  142ه، ص 1323، 1، ط3المبرد: الكامل، القاهرة، ج 4



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

8 
 

نستنتج من خلال التعاريف السابقة أنّ الاستعارة في معناها اللّغوي تقوم على المشاركة بين 
ّّ معنيين في صفة مشتركة، مما يجعلها أداة لنقل المعنى بطريقة تصويرية وجمالية.

 ّالاستعارةّاصطلاحا: ❖

ذ تنوع وتغير من باحث  إلم يكن مفهوم الاستعارة واضح المعالم والحدود على مرّ العصور  
 :رتعريفاتها ومنها نذكرت إلى آخر ومن لغوي إلى آخر ومن عصر لآخر فكثُ 

ه( في كتابه مجاز القرآن: لم يكن يقصد بها ذلك المعنى    208)  الاستعارة عند أبي عبيدة ت
هو استعمال اللّفظ او التّركيب في غير المعنى  "  فه علماء البلاغة فيما بعدالبلاغي الذّي عرّ 

الذّي وضع له العرب قرينة مانعة من إرادة المعنى الأصلي في المجاز اللّغوي أو إسناد الشّيء 
 1. إلى ما ليس من حقه في المجاز العقلي" 

 2ه( هي استعارة الكلمة لشيء لم يعرف بها من شيء عرف بها. 296أما عند ابن المعتز ت )

ه( في كتابه الوساطة بقوله: "وإنما ما أكتفي فيها بالاسم 366ت)وعرفها القاضي الجرجاني  
ونقلت العبارة فجعلت في مكان غيره ثم استطرد قائلا وملاكها تقريب المستعار عن الأصل  

الشبه ومناسبة المستعار له للمستعار منه وامتزاج اللّفظ بالمعنى، حتّى لا يوجد بينهما منافرة  
 3ولا يتبين في أحدهما اعراض عن الآخر.

الاستعارة نقل العبارة من  "  :ه( في كتابه الصناعتين بقوله395وعرّفها أبو هلال العسكري ت)
"وذلك الغرض إما    موضع استعمالها في أصل اللّغة إلى غيره لغرض " ثم شرح الغرض بقوله:

 
   192أبو عبيدة معمر بن المثنى، مجاز القرآن، تج، محمد فؤاد، دار غريب للطباعة، القاهرة، ص  1
 02، ص 1982 3عبد اّللّ بن المعتز البديع، دار المسيرة، ط 2
علي بن عبد العزيز الجرجاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه تح، محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، دار  3

 .  41ص، 1951، 3إحياء الكتب العربية القاهرة، ط



ّمدخلّنظريّّ مفاهيم و مصطلحات 
 
 

9 
 

ان عنه أو تحسين المعرض الذّي يبرز فيه وهذه الأوصاف  أن يكون شرح المعنى وفصل الإبّ 
1ّموجودة في الاستعارة المصيبة.

ن يكون لفظ  أإعلم أن  الاستعارة في الجملة    بقوله:ه(  471وعرفها عبد القاهر الجرجاني ت)
ه اختص به حين وضع ثم يستعمله  واهد على أنّ الأصل في الوضع اللّغوي معروفًا تدل الشّ 

نقل إليه نقلا غير لازم فيكون هناك كالعارية. اعر في غير ذلك الأصل ويُ اعر أو غير الشّ الشّ 
2 

صريح  فظ المستعار في موضعه الجديد دون التّ والعارية تشبيه غير مباشر، حيث يُستعمل اللّ 
 شبيه.بأداة التّ 

ه( الاستعارة "هي ما كانت علاقته تشبيه معناه بما وضع له. وقد  739وعرّفها القزويني: ت)
ا    ة،حقيقيّ تقيّد بالتّ  يُنص  عليه   نْ أمعلوما يمكن    مراً أأي التّي تتناول    و عقلا،ألتحقق معناها حس 

نُقِل من مُسَم اه الأصلي،  إن  أو عقلية، فيقال "ويُشار إليه إشارة حسّيّة   فجعل اسماً له    اللّفظ 
 3على سبيل الإعارة للمبالغة في التّشبيه.

بل هي تجسيد للقدرة    ابقة أن  الاستعارة ليست مجرد نقل لفظي،نستنتج من خلال التّعريفات السّ 
 ، وتحويل المعاني المجردة إلى صور محسوسة. إدراك العلاقات الخفية بين الأشياءالذّهنية على  

والتّ  بين الإبداع  والدّقة،  الخيال  بين  لقاء  تمثل  فإن  الاستعارة  يجعلها أرقى  وهكذا،  قعيد، مما 
 ي.أدوات التعبير وأكثرها تأثيرا في المتلق

 
، دار إحياء الكتب العربية  1أبو هلال العسكري: الصناعتين، تج علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم ط 1

 . 268ص 1952
 .  22، ص1988، 1عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة في علم البيان، دار الكتب العلمية بيروت ط 2
ص   2003، 1الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة والمعاني والبيان والبديع، دار الكتب العلمية، بيروت، ط  3

212 



 

 
 

 

 

 

 

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

 

 

 

 

صحوةّشهريار.



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

11 
 

 اتّالاستعارةّفيّديوانّصحوةّشهريارّ.تجليّّّل:وّّالّفصلّال
ّتشكيلّالاستعاراتّفيّديوانّصحوةّشهريارّ.ّ

ّأنواعّالاستعاراتّفيّالديوانّ.ّ

ّةّ.الاستعارةّالمكنيّّ .1
ّةّ.صريحيّّالاستعارةّالتّّ .2

ّ

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ
 



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

12 
 

ّيوانّ.تشكيلّالاستعاراتّفيّالدّّّ ❖
ّتمهيدّ:ّّ

النّصوص  وتمنح    تُعد الاستعارة من أبرز الأدوات البلاغية التّي تثُري الشّعر العربي،
، وقوتها الإيحائية ، "ولهذا كان الاستخدام الاستعاري موجودا   ة  ة والدّلاليّ عرية طاقتها الرّمزيّ الشّ 

صوير الأخرى ،فالتّشكيل  مقارنة مع غيرها من أدوات التّ   1" .في كل اللّغات وفي كل الأوقات
أكثر  هو  المبدعين    هاالاستعاري  الأشخاص  هوية  "لتحديد  البعض  وظيفة  من  وإبهارًا  انتشارًا 

صوير الاستعاري يستمد أهميته من قدرته الفائقة على الإيحاء  إنّ التّ   2ودراسة أعمالهم الفنّية. 
ة تستطيع أن تعطي الكثير من المعاني صريح اعتماداً على عناصر إيحائيّ من التّ والتّلميح بدلا  

"الذي ينطوي على إشارات تخلق عالما د هو  بالقليل من الالفاظ ، والتّشكيل الاستعاري الجيّ 
إيحائيا خياليا  تتجلى   3".مجازيا  حيث  شهريار  صحوة  ديوان  في  المقومات  هذه  وجدنا  وقد 

اعر عليها ليس حيث يعتمد الشّ   الاستعارة بوصفها عنصرًا مركزيا في تشكيل اللّغة الشّعرية،
 وترات الدّاخلية في الذّات والواقع. بل لتفجير المعنى وكشف التّ  فقط للتّزيين البلاغي،

 وانّ:دلالةّالعن

إذ تُوظّف لتركيب علاقات جديدة   برز الاستعارة في هذا الدّيوان رؤية الشّاعر للعالم، وتُ 
بين الموجودات، فتقلب المألوف وتكسر منطق الواقع السّطحي. كما يظهر من خلال عنوان  

يستخدم   الشّاعر  فإن   نفسه،  وإعادة  الدّيوان  والتّاريخية،  الأسطورية  الرّموز  لتفكيك  الاستعارة 
حيث تتحول الاستعارة   ووجوديّة،  ،نفسيّة  تركيبها في صور معاصرة تحمل دلالات سياسيّة،

عري وارتباطه بالتّحولات الثّقافية ... ومن  تكشف عن عمق الوعي الشّ  إلى أداة كشف وتأويل،

 
 . 200ص  ،2013 ، 3ط ،عمان،  يوسف مسلم أبو العدوس، مدخل إلى البلاغة العربية، دار المسيرة 1
 . 200ص  ،المرجع نفسه 2
 . 201المرجع نفسه، ص  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

13 
 

بل كمدخل    هنا تأتي أهمية دراسة الاستعارة في هذا الدّيوان، ليس فقط بوصفها ظاهرة بلاغية،
 ة الدّلاليّة للنّص. أساسي لفهم الرؤية الشّعرية والبنيّ 

 ومنه نبدأ بتحليل الاستعارات الموجودة في الدّيوان.

ّأنواعّالاستعاراتّفيّالدّيوانّ: .1

ّالاستعارةّباعتبارّالطرفين:

مكنيّ  إلى  الطرفين  باعتبار  الاستعارة  رصد وتصريحيّ ة  تقسم  يلي  فيما  وسنحاول  ة 
 ة الواردة في الدّيوان. الاستعارات المكنيّ 

ها "ما حذف فيها المشبّه به أو  ة بأنّ تعرّف الاستعارة المكنيّ   ة:الاستعارة المكنيّ  (1
   1المستعار منه، ورمز له بشيء من لوازمه." 

 اعر في قصيدته توضيح: ومما ورد في الدّيوان قول الشّ 

    2بشعرك لمسة. قالت: 

بل عن تجربة شعورية    عن إعجاب بالشعر،  اعر في هذه العبارة المكثّفة، لا يعبر الشّ 
ذات بُعد حسيّ داخلي. "اللّمسة "هنا ليست أثرًا سمعيًا بل فعلًا يخرج من داخل النّص ويلامس  

كلمات، بل جسد مجازي يمدّ يده عبر المجاز ليُحدث أثرًا الشعر لم يعد مجرد    أعماق المتلقّي.
 لا يُرى.

وأُبقيت الصفة )اللّمسة(،   ، حُذف منها المشبّه به )الإنسان أو اليد(، ةاستعارة مكنيّ  هي
 لكن الأهم من بنية الاستعارة هو الدافع النّفسي الرّمزي الذّي يُنتجها.

 
 . 176، ص  1985عبد العزيز عتيق، علم البيان في البلاغة العربية، دار النهضة العربية، بيروت ، 1
   17، ص 2020 ، 2ط  ،، دار الفردوس للنشر والتوزيع، تونسر صحوة شهريا  :. عبد الحليم مخالفة 2



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

14 
 

حيث    عر "تُشكّل نوعًا من الحلم اليقظ،يرى غاستون باشلار أن  الصّور الحسيّة في الشّ حيث  
 تتحوّل المفردات إلى كيانات جسدية تعيش في خيال المتّلقي." 

  1قتراب.""ليست فعلا جسديًا، بل دفء داخليا يُجسّد الرغبة بالا مسة وأن  اللّ 

ويؤكد أن  "الاستعارة   عوري،يربط الصورة البلاغية والانفعال الشّ هو  ف  ام حسان،ا تمّ أمّ 
الحسيّة تنُتج لحظة إدراكية مركبة. تجمع بين المعنى والتّجربة بين الوظيفة الجمالية والوظيفة  

وهكذا تصبح" اللّمسة " أداء داخليًا يحاول فيه الشّاعر أنْ يتجاوز الحروف إلى     2".النّفسية
 الحضور. 

ويضيف إبراهيم أنيس أن  "الاستعارات الحسيّة تعبّر عن مشاعر لا يمكن للكلام المباشر 
 3أنْ يحتملها، فتُلقي عبر المجاز وكأنّها ومضة شعورية تمرّ ولا تُمسك". 

في هذه القراءة "اللّمسة " هي الطريقة التّي يتهرّب بها الشّاعر من الاعتراف المباشر 
 برغبته في الحضور أو القرب، ويُلبسها لشعره كي يتحدث نيابة عنه. 

 4ا في قول الشّاعر: تُغري فوادي بالأسى. أمّ 

يختلط    اعر إلى بناء صورة بلاغية مألوفة،يجنح الشّ  "ففي قوله "تُغري فُؤادي بالأسى
والاسناد إلى فاعل محذوف وهي "هي" ينتج عنه   والمألوف بالمتناقض، الحسّي بالنّفسي،فيها 

ة، شُبّه استعارة مكنيّ الأسى وهو الشّعور الذّي يُفترض أنْ يُتجنب لا أن يُرغب فيه. فتنشأ بذلك  
ويُجعل "الفؤاد" هو المتلقي المستجيب  يُقدم على أنّه موضوع إغواء، فيها "الأسى" بكائن فاتن،

عوري، فتجعل من  بل تنفّذ إلى أعماق التّوتر الشّ  له. هذه الصّورة لا تكتفي بالتّشكيل الجمالي،

 
  1994،المؤسسة الجامعية للدّراسات ،  بيروت ،لبنان   2جماليات المكان، تر:غالب هلسا ،ط ينظر: غاستون باشلار، 1

  .103ص 
 . 287، ص 1979، دار الثّقافة القاهرة ،4ينظر: تمّام حسان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ط 2
 . 144، ص 1976، مكتبة الأنجلو مصرية، القاهرة، 3ينظر: إبراهيم أنيس: دلالة الألفاظ ط 3
 . 17صحوة شهريار، مصدر سابق ص، 4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

15 
 

نفور، انجذاب لا  بالوجع.   الحزن موضوع  مما يكشف عن نزعة استبطانية سوداوية راضية 
  الوجدان،ستعارة حين تُسند إلى  ام حسان على هذا النوع من الصّور بقوله: "الايعلّق تمّ حيثُ  

أنّ الألفاظ  أويل حين يوضح  ويعزّز إبراهيم أنيس هذا التّ   1فتُصبغ الشّعور بصبغة غير مألوفة. 
تجعل   ؤاد"، تُستخدم غالبًا لإحداث صدمة لغوية عاطفية،الحسيّة المختارة مثل "تُغري" و" فُ 

أما غاستون باشلار، فيرى أن  مثل هذه الصّور تنتمي   2المتلقي يعيد فهم المعنى من الدّاخل.
الوجع إلى دفء نفسي،  ويتحوّل  إلى "اللاوعي الحالم "، حيث ينقلب الحزن إلى ملاذ داخلي، 

 3 ." نملك غير الحزن لنستقر فيه فيقول "نحزن لأننا لا

تصالح    وهكذا ينجح الشّاعر من خلال هذه الاستعارة، في تجسيد لحظة انفعالية مكبوتة، 
 وتسلّم فؤادها لأسى تتوق له كما يتوق للحبيب.  ألمها،فيها الذّات مع 

   :ما في قول الشّاعرأ

دانّكضفتينّمنّالمانّ   وذلك من خلال قصيدته عيناكِ: 4.تتمدَّ

ل يُجسّد حالة شعورية حميمية مشبّعة بالرّغبة ب  فإنه لا يصوغ تشبيها مجازيًا فحسب،
إلى   تنقلنا إلى عالم نفسي داخلي حيثُ تتحول العينان. لافي الاحتواء والسّكينة. هذه الصّورة 

الشّ  فيه وجدان  يستقرّ  إلى حيز آمن  بل  للرؤية،  هنا    ةالاستعار .  توازنهاعر ويستعيد  مصدر 
 لكن الأمر لا يتوقف عند حدود التّشبيه.   ة ذات بناء تشبيهي، شُبهت فيه العينان بضفّتين،مكنيّ 

وثبات   عور،ليست مجرد شكل جغرافي، بل رمز لاحتضان الشّ   ،قف"الضفتان" في هذا السّيا
في   الجرجاني  القاهر  عبد  يسميه  ما  الشّاعر  يُمارس  وهنا  الانتماء.  ومفهوم  سرار أالأمان، 

 
 . 284ينظر تمام حسان: اللّغة العربية معناها ومبناها، مرجع سابق، ص 1
 152ينظر: إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مرجع سابق، ص .2
 .   129ينظر: غاستون باشلار جماليات المكان، مرجع سابق، ص  3
 . 20صحوة شهريار، ص  4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

16 
 

حين يتجاوز اللّفظ دلالته الأولى، ليُقيم في غيره دلالة أكثر    البلاغة ب:"النّقل الفنّي للمعنى،
 1" .مؤكدًا أن  جمال الصّورة لا يتحقق إلّا بانزياح المعنى إلى ما لا ينتظرإحكامًا وشعرية "، 

ز له في ضوء ذلك، فإن  الأمان الذّي يمثّله الشّاعر ليس شعورًا عابرًا، بل مأوى نفسي يُرمّ و 
ضفتين من الطمأنينة، لا يرى منهما  مكانا عبر الضفتين، وكأنّ عيني المحبوبة تمدّان حوله  

اتساعهما ووفقًا لما يُبنيه غنيمي هلال في النقد الأدبي الحديث "الصّورة  هر، بل يستقّر في النّ 
الشعورية في الشّعر الحداثي تعكس جوهر الانفعال حين يُجسّد في شكل بيئي أو طبيعي،  

  2لتضفي على الذّات بعدًا رمزيًا مستقرًا.

يرى   إذ  الخطاب،  بلاغة  كتابه  في  التأويل  هذا  فضل  صلاح  يعزّز  الصّ كما  ورة  أن  
البلاغية حين تؤدي وظيفة شعورية في الخطاب، فإن ها لا تفُسّر الواقع، بل تعيد خلقه شعريا 

فالصّورة هنا لا تحاكي مشهدًا خارجيًا، بل تحاكي انطباعًا داخليا   3.بما يلائم باطن المتكلم
                                                    .رالاستقرا صياغة المحسوس ليوازي حاجة الذّات إلى يعيد

يُمدح العينين، بل يستكين داخلهما كما يستكنّ بين ضفتين هادئتين   اعر لاوهكذا، فإن  الشّ      
من نهر هارب من الزّمن، وفي هذا الانتماء المجازي، تنقلب الرؤية إلى مأوى، والصّورة إلى  

 وجدان.

  4.تستلقيانّعلىّرمالّخواطريّأما في قول الشّاعر:  

بتصوير لحظة   ليم مخالفةيكتفي عبد الح  لا  ففي قوله تستلقيان على رمال خواطري،
شعورية، بل يمنحها جسدًا يمكن لمسه ومساحة يمكن التّمدد فيها. فالخواطر عنده لم تعد مجرد  

رضًا من رمال، تستلقي عليها كينونتان )ربما ذكرى ومحبوبة، أة عابرة، بل صارت  تداعيات ذهنيّ 

 
 . 148ينظر: عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، قرأه وعلق عليه محمود محمد شاكر، دار المعارف، ص  1
 .198ينظر: محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، دار نهضة مصر، القاهرة، ص  2
 .    205، ص 1992ينظر: صلاح فضل بلاغة الخطاب وعلم النّص، بيروت المجلس الوطني للثّقافة والفنون والآداب،  3
 . 21صحوة شهريار، ص 4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

17 
 

محكمة، حذف فيها المشبّه به  ة  استسلاما وحنينْا إنّنا هنا أمام استعارة مكنيّ   أو شعور وصورة(.
مال(، ما  وهو الأرض أو الرّمل الذّي يُستلقي عليه عادة، وأبقي ما يدل عليه من صفة )الرّ 

،  أن يُعبّر عن المعنى بغير لفظه"ة. بأن ها:  يوافق تعريف عبد القاهر الجرجاني للاستعارة المكنيّ 
باللين والتحول والسّ   1ويُرمي إليه من طريق الصّفات واللّوازم."  كون  وإذا كانت الرمال توحي 

هذه الصّفات، فكأنّها صارت سطحا نفسيًا هشًا، حارًا،    "خواطره" ل  يحمّ   المؤقت، فإن  الشّاعر 
يرى أن  "الاستعارة ليست    الذّي كتور بدوي طبانة  يتحرك بتقلّب الإحساس. وهذا ما يؤكده الدّ 

. فالمعنى عند الشّاعر لا  2زخرفا، بل هي وسيلة نقل الشّعور وتحويل المجرد إلى محسوس " 
د الخواطر إذًا ليست كالرمال، بل رمال فعلًا، لكنها رمال داخلية، تستلقي عليها   يُقال، بل يُجس 

 ثمة حميمية في هذه الاستعارة، المشاعر لا الأجساد، ويتحوّل بها الباطن إلى مشهد متجسد.
اعر يدعو الآخر إلى أنْ يطمئن في داخله، أن يجد سكينة مؤقتة فوق تلك الرّمال  كأن  الشّ 

كان   أقوى الاستعارات ما  أن  "  ينسجم مع رأي السّكاكي في    التّي تنحتها العزلة والتّأمل. وهو ما
 .3الحواس" فيه القلب من المعنى إلى هيئة 

وهو تمامًا ما يحدث هنا، إذ يحوّل الشاعر الفكرة إلى أرض، والخاطر إلى مهاد، والمجاز إلى  
 جسد نابض. 

 وذلك في قصيدة شهرزاد والليلة الثانية بعد الألف. أما في قول الشّاعر:        

                  ّّ... 4ّالبدرّفيّكبدّالسماءّقدّاستقرَّ

ففي هذا القول لا يقدّم الشّاعر وصفًا فلكيا عابرا، بل يشيّد صورة شعورية تنطوي على 
ماء بجسد حيّ له كبد، وجُعل "كبد  عد نفسي وجودي. فقد شُبهت السّ ة ذات بُ ة رمزيّ مكنيّ استعارة  

 
،  1991، 1ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الاعجاز في علم المعاني، تح محمود شاكر، دار المدني، القاهرة، ط 1

 . 145ص 
  .  118، ص  1993،  4ينظر: بدوي طبانة، علم المعاني، دار المعارف، ط2
 . 274، ص 1ينظر: السكاكي، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية   بيروت، ط3
 . 23ص  ،صحوة شهريار  4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

18 
 

سند للبدر فعل "الاستقرار ". كأنّه كائن يتّخذ موقعا داخليًا  السماء" مركزًا حساسا ونابضًا، بينما أُ 
كتمال القمر في أعلى نقطة، بل افي ذلك الجسد الكوني. هذه الصّورة لا تكتفي بالإبلاغ عن  

العاطفي، ولحظة الحضور الكامل، وهي لحظة يسبقها توّتر  تُعبّر عن ذروة الوعي، والانكشاف  
حيث  . يتكسر أو أفول، ما يعطي لهذا الاستقرار هدوءًا شعريا يوشك أنْ  ويلحقها غالبًا انحدار

يرى عبد القاهر الجرجاني أن  البلاغة الحقيقية تكمن في أنْ تدّل العبارة على أكثر من مظاهرها، 
كما يؤكّد صلاح فضل    1هو ما ينطبق تماما على هذه الصّورة. و  رح،خييل لا للشّ ا للتّ وتفتح أفقً 

الصّورة البلاغية النّاجحة هي ما يُنشئ فضاءً شعوريًا يتجاوز الدّلالة القاموسية إلى التّكوين  أنّ  
 2الرّمزي للنّص. 

 ويأتي بعدها قول الشّاعر: 

 3فيّجوفهاّخبّأتّعمريّ...؟                       

مكنيّ و  استعارة  تقوم على  مكثفة  شعرية  صورة  تتجسّد  القول  هذا  التّ في  تتعدى  عبير ة 
البياني إلى التّعبير الوجودي. هنا لا يُشير "الجوف" إلى فراغ مكاني بالمعنى الحرفي، بل إلى  
اللّغة أو الحكاية، أو النّص أو الحبيبة ذاتها. بوصفها حاوية وجودية لذات الشّاعر. العبارة 

جهة أخرى. إذ  تُجسّد العلاقة الحميمة بين "الكلام" وشهرزاد من جهة وبين "العمر" والسّر من 
كمفعول   "العمر"  ويوضع  المتكلم،  إلى  "الخبء"  يشيد  يُسند فعل  "الجوف" وهو ما  به داخل 

الحكاية جسدٌ   استعارة تقوم على تشخيص الحكاية أو القول الذاكرة ككائن له جوف. أي كأن  
ول  بحسب صلاح فضل، يمثل ما يسمّيه بالتح  وهذا النّوع من الاستعارة،  يخز ن فيه الزمن.

الكلمات بوصف التّجربة، بل تصبح هي التّجربة تكتفي    عرية، حيث لاورة الشّ الوجودي للصّ 
كما يُشير محمد مفتاح إلى أن  " الاستعارة الجوفية " تنتمي إلى طاقة الحيز في     4ذاتها.  

 
 .  112ينظر: عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، مرجع سابق، ص  1
 . 193ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص. مرجع سابق، ص  2
 . 25صحوة شهريار، ص  3
 .  205ينظر: صلاح فضل، الخطاب وعلم النّص، مرجع سابق، ص   4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

19 
 

"فالجوف" هنا    1الشعر، حيثُ تتجسد المشاعر داخل فضاء مكاني متخيل لكنه شديد التأثير. 
كلها تتداخل كحيّز يخفي "العمر" أي التّجربة والوجع    .الأنثى  – اكرة النّص  الذّ -يحيل إلى الذّات  

 والخوف من الفقد.                                

تصبح الحكاية أو النّص أو الجسد الأنثوي مستودعًا لذات الشّاعر، يخزن فيه    وبهذا،
ذاتها صندوقٌ سريّ يحفظ حقيقته. وهذا ما يراه عبد القاهر على كشفه، كأنّ اللّغة يجرؤ  ما لا

الجرجاني جوهرا للبلاغة حين " تتجاوز اللفظة معناها الظاهر لتصير عالمًا رمزيًا تتسع دلالاته  
 2بتأويل النّفس."

               أما في قول الشّاعر:                                                                                                          

3ّّمحتضناّجراحيّّالمريرةّ..ّ.                  

 وذلك من خلال قصيدته رواية مثيرة. 

ة نابضة بالشّعور، يُسند فيها فعل الاحتضان، وهو فعل  حيث يُقدم الشّاعر استعارة مكنيّ 
أصلها معاناة داخلية. وقد جُعلت هذه الجراح قابلة  إنسانيّ حسيّ، إلى "الجراح" التّي هي في  

سٌ، له وجود مادّي حميم، يضمّه الشّاعر بين ذراعيه لا لينساه للاحتضان أي كأنّها كائن محسو 
. إلى مكون من مكونات الذّات، تُحتضن بل ليحتفظ به. هنا تتحول الجراح من كونها أثرًا مؤلما

لا كرغبة في الشّفاء، بل كجزء من الهوية النّفسية والعاطفية التّي تشكّل الكينونة. تعدّ هذه  
المكنيّ  الاستعارة  نماذج  أبرز  من  بلغة  الصّورة  الدّاخلي  الانفعال  تُعالج  التّي  الشّعورية  ة 

التّي   الحديث "الاستعارة  النّقد الأدبي  التّشخيص. كما يوضح محمد غنيمي هلال في كتابه 

 
  1985الدار البيضاء،  1ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشّعري، استراتيجية التّناص المركز الثّقافي العربي ط  1

 .  188ص 
 .   112ص  1965دار المعارف، القاهرة  2عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، تح محمد شاكر، ط2
 . 37صحوة شهريار، ص  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

20 
 

حسيا هي أقرب إلى التّصوير النّفسي، لا البلاغي فقط، لأنّها تُعبر عن  تمنح العواطف وجودًا  
        1" .درجة التّماهي بين الذّات والألم

وفي ذات السّياق، يشير محمد مفتاح إلى أنّ الاحتضان المجازي للوجع يُظهر تعلّق    
فقط   وليس  الذّاكرة،  في  بنائيا  عنصرا  باعتباره  الألم  بمصدر  الشّاعرة  عارضًا الذّات 

فالذّات هنا لا تتلخص من الجراح، بل تحتفظ بها داخلها كما يُحتفظ بألبوم    2".زائلاً  شعوريا
   صور قديم، تتجدّد فيه الأحاسيس كلما عاود النّظر إليه.

وبالعودة إلى الجرجاني، فإن  هذه الصّورة تمثّل ما يسميه ب"البيان الشعوري"، إذ تتحوّل الجراح 
 3إلى ما يمكن أنْ يُرى ويُلمس ويُضم، مما يمنح الاستعارة طاقة شعورية و مشهديّة عالية.

 من نفس القصيدة. 4ّّ.قصتناّياّحلوتيّروايةّمثيرهّ..وفي قوله: 

ة تقوم على تشخيص العلاقة العاطفية وتحويلها إلى نصّ  هنا يُقدّم الشّاعر استعارة مكنيّ 
العلاقة   يشبّه  لم  مفتوح.  وأُ سردي  الرواية"  "هي  جعلها  بل  مباشرة،  صفة  بالرواية  إليها  سند 

نفسها أصبحت كيانا حيويا له تطور وتشويق وغموض.  العلاقة  يدل على أن   "المثيرة"، ما 
بّه به )الحب أو العلاقة(، والإبقاء على صفات المشبّه  الاستعارة هنا تقوم على حذف المش

)الرواية(، بما يجعل الصورة تمثيلا رمزيًا لسرد  وجداني لا ينتهي ولا يُختصر في بداية ونهاية،  
            بل يظّل مفتوحا، بل متداخل الفصول، كما وصفه الشاعر لاحقا. 

النّمط           تحوّل وقد عدّ محمد غنيمي هلال هذا  التّي  الكلية"  الصّور "الاستعارات  من 
تشبه   داخلية  حركة  له  رمزي،  نصِّ  إلى  الانفعال." التّجربة  وصف  لا  القصّ                    5نمو 

ويرى كمال أبو ديب في هذا النّوع من المجاز الشّعري أنّه يُمثّل ما يسمى "التخييل الدرامي  
 

 .  218ينظر: محمد غنيمي هلال، النّقد الأدبي الحديث، مرجع سابق، ص    1
 .  165ينظر: محمد غنيمي هلال النقد الأدبي الحديث، مرجع سابق ص  2

 . 109ينظر عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، مرجع سابق ص  3
 . 38صحوة شهريار، ص  4
 .  221ينظر: محمد غنيمي هلال، مرجع سابق، ص  5



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

21 
 

أما    1تُحوّل الذّات العاشقة إلى راو  والحب إلى رواية لا يقدر أحد على إنهائها.للذّات"، حيث 
بأنّه" ما يُغني المعنى عن شرحه،  عبد القاهر   الجرجاني، فقد وصف هذا النّوع من المجاز 

                                      2ويجعله يُرى مجسّدًا في صورة محسوسة." 

لا تكون "الرواية المثيرة" هنا مجرد وصف أدبي، له صورة شعورية مركّبة    وهكذا،          
أو الخاتمة. وهو ما   تجربة قابلة للكتابةِ تعكس عجز اللّغة عن تلخيص الحب، وتحويله إلى  

 يجعل من هذه الاستعارة واحدة من أعمق الصّور التّي تقف عند تخوم الحكاية والحياة.

الشّاعر    قول  في  بُراقهأمّا  فوقّ سيعودّ الشهداء.                                3  :ّ سيد  يا  قصيدة  من 
ة عميقة في دلالتها التّاريخية  و فهو يستحضر رمزًا دينيا عظيمًا ليبني عليه استعارة مكنيّ 

البراق   صورة  توظيف  يُعيد  اذ  والمعراج-الرّوحية،  الاسراء  التّراث   -دابة  في  وردت  التّي 
الإسلامي كمركبة نورانية ركبها النّبي محمد صلى الله عليه وسلم في رحلته السّماوية، غير أنّ  

ظيف الرّمز على مستوى شعري معاصر،  الشّاعر هنا ينسب هذه الدابة إلى الشّهيد ، فيُعيد تو 
لا تُدركها أعين الجلادين ولا تحاصرها  ليجعل من الشّهيد كائنا خالدًا، يتهيأ لعودة منتصرة،  

 مشاهد الدّفن.                                                            

الصّ         مكنيّ هذه  استعارة  تُعد  غير  ة  ورة  للعودة  رمزيّة  كوسيلة  "البراق"  تُشخص،  لأنها 
خصية المفقودة من مرتبة الضّحية إلى مرتبة المخلّص، فقد حُذف المشبّه  الحسيّة، وترتفع بالشّ 

الشّ  النّ به )النّبي أو  البراق( خصية  وأُبقي على صفته )الرّكوب على  ما يجعل من    .ورانية(، 
من الصّور    يشير كمال أبو ديب إلى هذا النّوعكما    العودة فعلًا نورانيا ذا طابع أسطوري.

بقوله: "حين يستعير الشاعر رمزًا دينيا ليعيد تأويله في سياق قضيته، فإنّه يصوغ معنى يتجاوز 

 
 .   211، ص 1994، دار الآداب، بيروت،  1ينظر: كمال أبو ديب، الرؤيا والتّشكيل، ط 1
 .112ينظر: عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، مرجع سابق، ص 2
 .  43، ص ر صحوة شهريا 3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

22 
 

إلى البطل    كما يرى صلاح فضل أن  الاستعارة التّي تسندُ   1الواقعة إلى المطلق الشعوري." 
 2صفات نبويّة تمنح سلطة رمزية على الزّمان والموت.

وهكذا تصبح عبارة "سيعود فوق براقه" فعل مقاومة لغوية لنهائية الموت، ووعدًا بالاستمرار في  
 اكرة والتّاريخ، على صهوة الخيال المستمد من الموروث المقدّس.الوعي والذّ 

 :                                                                                     اعرا في قول الشّ أمّ 

ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ. 3ّّّكنتّيا)ياسينُ(ّسيّدناّالحسي ن 

سين رضي  حيث يوظّف استعارة مكنية مركّبة رمزية، تقوم على تشبيه الشّهيد ياسين بالإمام الحُ 
أداة   بأسلوبِ الله عنه، دون  بل  إلى   تشبيه،  الهوية  فيها  تُسند  التّي  المؤكدة،  الجملة الاسمية 

شعوري بين شهيد معاصر -الحاضر. الاستعارة هنا ليست مجازًا بلاغيا بسيطًا، بل دمج وجودي
ياسين.                                             الشّهيد  شخصية  في  يُستعاد  رمزًا  الحسين  معاناة  تُصبح  حيثُ  تاريخي،                                                   وشهيد 

والنبل   للتّضحية  رمز  الحسين  والروحية:  القيمية  المضاهاة  قاعدة  على  تبنى  الصورة  هذه 
الظلم. وياسين )أحمد ياسين( هو شهيد القضيّة الفلسطينية، العاجز جسديًا والاستشهاد في وجه  

 لمقاومة حتّى اللّحظة الأخيرة.                    القوي روحيا، المصر على ا

قوسي بل في بعده بعده الطائفي أو الطّ وبذلك يعيد الشّاعر إنتاج الرّمز الحسيني لا في         
حيثُ يُدرج كمال أبو ديب هذا  ت.  والمقاما  تلف الأزمنةخالإنساني الجامع، الذّي يوحّد بين م

يتم فيها اسقاط رمزي تامّ   النّوع من الصورة ضمن ما يسميه "الاستعارة الدّلالية المركّبة"، حيثُ 
الدّ  أما    4ة في آن واحد. وحيّ والرّ   ياسيةلالة السّ من رمز مقّدس على شخص حديث، لتكثيف 

محمد غنيمي هلال، فيعتبر أنّ هذه الصورة تجسيد للتّاريخ بوصفه قيمة شعورية متجدّدة في 

 
 . 231ينظر: كمال أبو ديب، الرؤيا والتّشكيل، مرجع سابق، ص  1
   205، ص 1992، سلسلة عالم المعرفة، الكويت،  1ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، ط 2
  .44صحوة شهريار، ص 3
 .  223ينظر: كمال أبو ديب، الرؤيا والتّشكيل، مرجع سابق ص 4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

23 
 

الحديث.  تعبير  1الشعر  بل  مدح،  مجرد  العبارة  تكون  لا  البطولة   وهكذا  مفهوم  عن  شعري 
  ضحية في صورتها الأنقى.العادلة، حين يتجاوز الزّمن الفرد ويتماهى مع التّ 

 :وبعدها يأتي قول الشّاعر في قصيدة عشّ السنونو

ّفتدبرتّمنّأمرهاّكيّتحتميّ         

  2ّوتلحَّفتّمنّريشهاّبسوادِ.ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

اخلي يصف الحزن والانكماش الدّ   اعر أنْ ورة الشّعرية البليغة، يختار الشّ ي هذه الصّ فف  
بدت بسيطة في    للمرأة بصورة غير مباشرة، فيقول "وتلح فت من ريشها بسواد." هذه العبارة، وإنْ 

 ظاهرها، تحمل دلالات نفسية وفنية معقدة.

بل يتركه ضمنيًا، ويكتفي بالإشارة شبيه،  الشاعر يشبّه المرأة هنا بطائر، لكنه لا يصرّح بالتّ 
أما الفعل "تلحفت"، فهو فعل إنساني يُسند   ة.إلى "ريشها"، وهو ما يعرف بالاستعارة المكنيّ 

ورة بعدًا شعوريًا قويًا. المرأة لا تلبس ثوبًا، بل تتدثر بريشها،  للطائر، مما يضفي على الصّ 
 ها تغلف نفسها بالحزن. وكأنّ 

ة: "تُحمّل الشيء أكثر الاستعارة المكنيّ   ام حسان هذا النّوع من الصور في قوله إن  ويُفسر تمّ 
  3ه به".صريح بالمشبّ ة، دون الحاجة إلى التّ من وظيفته، وتُسند له فعلًا يدلّ على حالة نفسيّ 

من هذا المنظور، لا نعود نرى المرأة أمامنا، بل نرى كائنًا حزينا، يتقوقع في داخله، ويخاف 
للحزن، والسواد   يش، الذّي يدل عادة على الجمال والطيران، صار هنا غطاءً الانكشاف. فالرّ 

 لم يعد لونًا فحسب، بل رمزًا للحداد الداخلي. 

 
   .203محمد غنيمي هلال، النّقد الأدبي الحديث، مرجع سابق، ص  1
 .  55صحوة شهريار، ص  2
 . 132، ص 2007، دار الثقافة، القاهرة 4ان، البيان في روائع القرآن، طام حسّ ينظر: تمّ  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

24 
 

ور الشعرية التّي تعبر عن " الانكماش،  أن  الصّ   الذّي يرى غاستون باشلار،    وهذا ما يؤكده
غطية" ترتبط غالبا بالخوف، والبحث عن مأوى داخلي، فيقول: حين نلتف حول  والالتفاف، والتّ 

 1بيتًا رمزيا نسكنه."أنفسنا، نطلب الحماية من العالم، ونخلق داخلنا 

اعرة، أو الذّات المتكلمة، تختبئ من العالم، من الخطر،  ورة الشّ وهذا بالضبط ما تفعله هذه الصّ 
 ها تحتمي من العاصفة. يش الأسود"، وكأن  من الذكرى، داخل هذا "الرّ 

ّلمّيحتملّعشّالفراخّصراعهمّوفي قول الشّاعر: 

2ّفهوىّلتهويّقلعةّبفؤادي.ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

 "فهوى لتهوي قلعة بفؤادي" 

. رمزية عميقة، حيث يُسقط أثر  ةة نفسيّ في هذه العبارة الشّعرية، يستخدم الشّاعر استعارة مكنيّ 
الحدث المادي )سقوط العش( على المستوى الوجداني الدّاخلي )الفؤاد(، ويحوّل العش إلى قلعة  

 رمزية تمثل الاستقرار العاطفي، والسكينة، والانتماء. 

فالعش، في السّياق الظاهري، هو بيت الطائر الذّي احتضن الفراخ، لكنه في المستوى الرّمزي  
سرة، أو الكيان العاطفي، الذّي تتشكّل فيه روابط الحب والأمان. وحين يمثل الوطن، أو الأ

"قلعة" الشّاعر الدّاخلية أي  يتداعى العش نتيجة الصراع، لا ينهار البناء فقط، بل تسقط معه  
 عالمه النّفسي وانتماؤه العميق.                                    

الاستعارة هنا قائمة على تحويل العش إلى قلعة، والفؤاد إلى أرض تستقبل سقوطها،        
)الوطن، النّفس، القلب( بل أبقى على صفات المشبّه به  دون أنْ يُصرّح الشّاعر بالمشبه به  

 )القلعة، السقوط(، مما يجعل الصورة استعارة مكنية حقيقية. 

 
 . 14ينظر: غاستون باشلار، مرجع سابق، ص  1

 . 56صحوة شهريار، ص  2



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

25 
 

يرى صلاح فضل، فإن  مثل هذه الصور تحوّل الجرح الفردي إلى انهيار رمزي في بنيان وكما  
                                 1داخلي، وتُدخل اللّغة في نسيج الشّعور ذاته. 

محمد مفتاح أن  الصّورة "التّي تسقط الحدث الخارجي على الدّاخل النّفسي كما يضيف       
ّ                                                                    2تنُتج تأويلًا شعريًا لا ينفصل فيه الموضوع عن الوجدان."

  العشّّانهيار الدّاخل بسبب صراع الصّغار، ويصبح سقوط    وبذلك تُجسّد الاستعارة هنا مأساة
أو فكرة الصغار، ويصبح سقوط العش رمزًا لسقوط فكرة الوطن، أو  رمزا لسقوط فكرة الوطن،  

 فكرة الأمان الداخلي، أو وحدة الكيان، وهو ما يمثل ذروة الألم الشعري في المقطع.   

ة التّي وردت في ديوان صحوة شهريار تكشف عن  خير أنّ الاستعارات المكنيّ نستنتج في الأ
الحياة   المجردة، وإضفاء  والمفاهيم  الطبيعة والأشياء  تفعيل  إلى  يجنح  خيال شعري خصب، 

 تشكيل العالم وفقا لرؤية الشّاعر الذّاتية.والحركة عليها، في محاولة لإعادة 

ة، أن ينقل  لاستعارات توضّح كيف استطاع عبد الحليم مخالفة، عبر الاستعارة المكنيّ كل هذه ا
عالمه الشّعري من بعده الذّهني والمجرد إلى فضاء مرئي ينبض بالحياة والوجدان، مستعينا 

 برصيد رمزي وثقافي وجمالي متين.

 تعرف الاستعارة التّصريحية بأن ها " ما صُرّح فيها   الاستعارة التّصريحية:  (2

 3بلفظ المشبّه به، أو ما استعير فيها لفظ المشبّه به للمشبّه."  

 في قصيدة توضيح.                                                                        ومما ورد في الدّيوان قول الشّاعر: 

4ّّلمّتفهميّغيميّولاّمطري...ّّ                                   

 
 . 209ينظر: صلاح فضل بلاغة الخطاب وعلم النّص، مرجع سابق، ص   1
   .169الخطاب الشّعري، مرجع سابق، ص  ينظر: محمد مفتاح، تحليل  2

 . 176، ص  1985عبد العزيز عتيق، علم البيان في البلاغة العربية، دار النّهضة العربية، بيروت،  3
   .17صحوة شهريار، ص  4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

26 
 

فة " لم تفهمي غيمي ولا مطري"، نكون أمام استعارة تصريحية مركبة، في هذه العبارة المكثّ 
وأحواله  مشاعره  وهو  المشبّه،  يُغفل  بينما  والمطر،  الغيم  به:  بالمشبه  الشاعر  يُصرّح  حيث 
النّفسية والعاطفية. لكنه، وببراعة بلاغية، يبقي على العلاقة بين الطرفين عبر السياق، مما  

 ا غنيا. يً يمنح الصورة بعدًا دلال

قل، للكتمان، في حين أن  المطر هو رمزية للانفجار لبد، للثّ الغيم، كما هو معروف، رمز للتّ 
الشاعر هنا لا يقول صراحة    العاطفي، للبكاء أو التخفيف عن الداخل المضطرب. وعليه، فإن  

" أنتِ لم تفهمي حزني ولا دموعي"، بل يقدّم هذه المعاني في شكل مجازي عبر الطبيعة،  
وعدم قدرة الآخر على  فيسند حالته الوجدانية إلى الغيم والمطر، ليُعبر عن الخذلان العاطفي

 التماهي مع عمق الذّات. 

تمام حسان في هذا السّياق أن  الاستعارة التصريحية تكتسب قوتها حين تبُنى   هيؤكدهذا ما  و 
صرّح بالمشبه به، ة معقّدة، ويضيف: "حين نُ على استدعاء صور حسّية لتمثيل حالات نفسيّ 

 1أثير النّفسي المباشر." لا نتخلى عن الرمز، بل نوجّهه نحو التّ 

"الغيم"    جهةومن   أن   المادي  الخيال  عن  دراساته  في  باشلار  غاستون  يرى  أخرى، 
حالات شعورية للذات العميقة، التّي و"المطر" لا يمثلان مجرد ظواهر طبيعية، بل يُجسّدان  

 2تفضحها. نْ أبيعة كي تعبّر عن نفسها دون تلجأ للطّ 

اعر. "فغيمه" ليس طقسًا، بل تراكمات وجدانية لم وهذا ما يحدث تماما في عبارة الشّ 
تفُهم. و "مطره" ليس ماء، بل فيضٌ من الأحاسيس المكبوتة، ربما دموع، أو خيبات، أو رغبة  

 في الاحتواء لم تجد صدًى لدى من يخاطبها.

اعر فقط، بل تكشف أيضًا عن أزمة  ة لا تنقل لنا مشاعر الشّ صريحيّ هذه الاستعارة التّ 
الذّ  تفُهم  أنْ  في  صادقة  وعن رغبة  وجداني،  وهواجسها  تواصل  بأحزانها  لا ات  وانكساراتها، 

 
 .129ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، ص  1
 . 142سابق، ص ينظر غاستون باشلار، جماليات المكان، مرجع  2



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

27 
 

بألفاظها المباشرة. فهي صورة من صور الاغتراب العاطفي في العلاقات، حيث تبدو الكلمات  
 غير كافية، فتلجأ الروح إلى الغيم والمطر كي تفُصح.

 عر: لشّاا ا في قول أمّ 

ّوعلامَّلمّتبقّاللياليّمنهما                     

ّ-ليّفيّالهوىّ-ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

وادّوذاّالمدادّالباكي...؟ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ  1ّّ!ّإلاّالسَّ

ة دقيقة هي  ى في استعارة تصريحيّ صورة بلاغية من الطراز العالي، تتجلّ   حيث يقدم الشّاعر
إنسانية   صفة  الشّاعر  يمنح  إذا  الباكي"  مادي    -وهي-"المداد  لعنصر  وهو  "البكاء"  جامد 

)الحبر(، فيُسند إليه فعلًا لا يُعقل صدوره منه ليخلق بذلك صورة شعرية تنقل الكتابة من  المداد
 وظيفة أداتية إلى وظيفة شعورية /انفعالية.                        

فالمداد، الذّي يُستخدم للكتابة، يُصوّر هنا وكأنّه كائن حيّ يبكي، مما يدل على أنّ ما        
دموع الشّاعر، لا مجرد حبر. وبهذا التّكوين تتحقّق عناصر الاستعارة  يُكتَب به هو في الحقيقة  

التّصريحية: فالمشبّه )ألم الشّاعر/دموعه( محذوف، والمشبّه به )المداد الباكي( مذكور صراحة،  
مع وجود قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقي، لأن المداد لا يبكي فعلي ا، بل يرمز إلى فيضان 

 مرارة التّي يُفرغها الشاعر عبر اللغة.                        المشاعر وال 

اللغة   بين  التفاعل  تحقّق  النّوع  هذا  من  التّصريحية  الاستعارة  أنّ  حسان  تمّام  يرى 
بوصفها   الأحاسيس  عن  التّعبير  في  الجامدة  الأدوات  وتُشرك  حية. والوجدان،                    2كيانات 

 
 .22صحوة شهريار، ص  1
 . 150ينظر: تمّام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق ص  2



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

28 
 

صلاح فضل أنّ إسناد الانفعال إلى عنصر مادي يُعد من أرقى تقنيات الاستعارة    يؤكد  كما
  1ذ يضاعف من الأثر الوجداني للصّورة. إالحديثة، 

وهكذا تتحول الكتابة في هذه الصّورة إلى بكاء  صامت  مستمر، تتماهى فيه الحروف بالحزن، 
 تعبير فني. ويصبح الشّعر ذاته وسيلة حداد داخلية، لا مجرد 

ّ                                  أمّا في قول الشّاعر: في قصيدة شهرزاد والليلة الثانية بعد الألف.                                                              -

ّوكانّالحبّفيّوطنيّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

  2يسيلّجداولااّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

ففي هذا القول لا يقدّم الشّاعر عبد الحليم مخالفة مجرد صورة بلاغية لتزيين المعنى، بل ينسج  
استعارة وجودية تعكس انهيار شعور جماعي وحنينا إلى زمن وطني دافئ. فالحب، في هذه  

إليه بوصفه شعورًا داخليا، بل يجسّد في صورة "الجداول" أي سواقي من الماء  العبارة، لا يُشار  
                                                   النّقي المتدفق. 

بالمشبّه  ّّإنّ       صرّح  حيث  التّصريحية،  الاستعارة  نوع  إلى  بوضوح  تنتمي  الصورة  هذه 
به)الجداول(، ثمّ حذف المشبه )الحب( مع وجود قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقي، وهي  

بذلك لا يعود الحب في الوطن معنًى ذهنيا، ّّ 3للعاطفة. ستعمل للماء لا  الفعل "يسيل" الذّي يُ 
. لكن ما يضاعف من عمق هذه  يها ويمنحها الحياةيغذّ بل كائنا ماديًا، يسري في الأرض،  

الصّورة هو الفعل "كان"، الدّال على انقضاء زمن الجريان، ما يحوّل الاستعارة من لحظة حسية  
- إلى مشهد رثائي داخلي، يُنذر، بجفاف الينابيع العاطفية في الوطن. لقد أصبحت الجداول  

ورة إلى مجاز فقد  وغياب  مجرد ذكرى، أو سرابا جفّ، وبهذا تتحوّل الصّ   -رمز الحب والانتماء

 
 .  208ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب، وعلم النّص، مرجع سابق، ص  1
   .29صحوة شهريار، ص  2

  .147ينظر: تمّام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، ص  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

29 
 

صلاح فضل حين يتحدث عن المجاز الزّمني الذّي يُسند الماضي  يؤكدهلا حضور. وهذا ما 
            1إلى قيم مثالية منتهية.

داول" تحديدًا دون "أنهار" أو "بحيرات" أثر بلاغي دقيق، فالجداول صغيرة،  ولاختيار لفظ "الج 
صافية هادئة تنساب بتواضع، تمامًا كما كان الحب في الوطن بسيطا، نقيا، غير متكلّف.  
فالصّورة هنا لا تبالغ، بل تستدعي الحنين الهادئ، والتّواصل الخفي بين الإنسان وأرضه. وهذا  

ديب ب" التّحول من الانفعال إلى الطوبوغرافيا " حيث تتجسد العاطفة في  ما يسميه كمال أبو  
                                            2صورة جغرافية محسوسة. 

وهكذا تصبح هذه الاستعارة جسرًا بين الذّاكرة الفردية والجماعية، وبين الذّات والوطن،      
حيث لا تُعبر فقط عن فقدان الحب، بل عن تفكك الروح الجمعية التّي كانت تسقي البلاد من  

 أعماقها. 

ّسأقصّعنّذاتّالعمادِّأمّا في قول الشّاعر: -

ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ 3ّّّعنّجنةّالفردوسِّكيفّتبخرت 

بوصفها عقيدة دينية خالدة، بل عن رمز مثالي مقدس لجمال  فهو لا يتحدث عن الجنة  
الحب  فلسطين،  الوطن،  يكون  قد  العربي،  الوجدان  في  قائما  كان  مفقود  لفردوس  منقرض، 

الصّ  تتجلى  وهنا  النّقاء.  زمن  أو  التّوتر الطاهر،  شديدة  تصريحية  استعارة  في  البلاغية  ورة 
فالشّاعر يذكر المشبه به )جنة الفردوس( تصريحًا، ويحذف المشبّه الحالة أو القيمة المندثرة، 

وصف بالبيان فقط، بل  ويُسند اليها فعلا ماديّا مستحيلا، هو "تبخرت" ما يجعلها استعارة لا تُ 
                                                      4بالحسرة المضمرة. 

 
 . 212صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، مرجع سابق، ص ينظر:  1
 .  223ينظر: كمال أبو ديب، الرؤيا والتّشكيل، مرجع سابق، ص  2
 . 27صحوة شهريار، ص  3
 . 148ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، ص  4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

30 
 

"فالتّبخر" فعل يُسند للماء أو المادة المتلاشية، لا للجنة التّي تمثّل عند كل عربي أقصى   
الوجوديّة:   المعادلة  يُقلب  الصّورة  هذه  في  مخالفة،  الحليم  عبد  لكن  والدوام.  الكمال  معاني 

ما  الفردوس هنا لم يُحرق، لم يُسلب، بل تبخّر، أي تبخر كما يتبخر الحلم من كف نائم. وهذا  
 ستعاد.        لا يُ  يجعل هذه الاستعارة التّصريحية تمثّل انهيارًا ناعمًا لجمال  

نمحاء إلى إنّ الاستعارة التّي تسند فعل الا"    الذّي يقول  صلاح فضلهذا ما يؤكده  و        
عُليا نفسه."  قيمة  للمعنى  رثائيا  شعريًا  نصًا  تصوغ  بل  فقط،  فقدانها  تصف  لا   ،1                                    

إن  الشّاعر لا يندب الجّنة كموضوع ديني، بل كرمز فنّي، جمالي، سياسي وجداني، واختيار 
"التّبخر" تحديدا دون "التّلاشي" أو "الاحتراق" فيه دلالة على انعدام الأثر، واختفاء المعنى دون 

 مجاز المباشر.           ضجيج. وهذا ما يجعل الاستعارة أكثر قسوة من ال

أنّ الصّورة مبنية على التّناقض بين الثّبات والاضمحلال وهي بنية بلاغية كما يُلاحظ       
" الاستعارة   يقول:  أبو ديب حين  يُعبّر عنه كمال  القارئ. وهذا ما  تُحدث صدمة في وعي 

كيانا رمزيًا من الدّاخل تنُتج تأثيرا مزدوجا: بلاغيا وجرحي ا، فهي تُلغي التّصريحية التّي تفُوّض 
 2المألوف وتعيد بناءه كنقص دائم.

بهذا المعنى، تتحول الصّورة إلى قصيدة داخل القصيدة، تؤرخ لفقد جماعي عميق فالجنّة التّي 
بل تلاشت، لتكشف الاستعارة عن سقوط صامت  كانت الحلم، والمكان، والملاذ، لم تُغتصب  

 للحقيقة العربية. 

 أمّا في قول الشّاعر: 

3ّّولمّتزلّقوافلّالخطّابّعندّبابكم.ّّ                        

 
 . 229ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، مرجع سابق، ص  1
 . 229أبو ديب، الرؤيا والتّشكيل، مرجع سابق، ص  كمال  2
 . 36صحوة شهريار، ص  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

31 
 

ي هذا التّعبير الشعري، يصوّر الشاعر عبد الحليم مخالفة العشاق الساعين لرضا فف
ة تحمل طابع الحشد والصبر والخذلان الجماعي، إذ يقول: "قوافل الخطاب  المعشوقة بصورة فنيّ 

بابكم الصّ .عند  هذه  وحذف  "  )القوافل(  به  بالمشبه  صرّح  حيث  تصريحية،  استعارة  هي  ورة 
خصي نحو رؤية  ه )الخطّاب الحقيقيون(، فبنى صورة شعرية واسعة، تتجاوز البُعد الشّ المشبّ 

عب، الانتظار،  فر، التّ السّ جماعية للحبّ المرفوض. وتأتي كلمة " قوافل" حاملة معها إشارات  
الحبيبة صارت مزارًا بعيدًا، أو حلما عسيرًا، يقف عنده الجميع ولا يدخلونه. وهذا التّمثيل    وكأنّ 

ام حسان، الرمزي لحالة الانتظار القاسي والركون عند العتبة، يجد جذوره البلاغية فيما يورده تمّ 
دلاليًا لأنّها "تنقل ورة عمقًا  يؤكد أنّ الاستعارة حين ترد على هذا الشكل، تُكسب الصّ   ثحي

   1ي الذّي يثير الانفعال."المتلقي من المجال الذهني إلى المجال الحسّ 

يُفتح رغم حضور القوافل،  أمّ  ا من ناحية الرؤية الرمزية للمكان، فإنّ الباب المغلق الذي لا 
ل بنية شعرية تجسد استحالة التحقّق، وهي قيمة وجودية عميقة أشار إليها غاستون باشلار، يشكّ 

حيث يقول " إن  الوقوف أمام الباب حالة نفسية رمزية تمثل رغبة الانسان في العبور، لكنها  
 2تتوقف عند حدود المستحيل."

ورة المستعارة  اعر هذه الصّ في هذا السياق تتداخل البنية البلاغية بالبنية النفسية، ليمنح الشّ 
 ثقلًا رمزيا، يكشف عن خيبة ممتدة، ليست فقط في الحب، بل ربما في الحياة نفسها.

 أمّا في قول الشاعر في قصيدة يا سيد الشهداء:  

ّأوّيدّونّ                    

3ّماّتلاشىّمنّكلامّالنبياءّ.ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

 
 .131ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، ص  1
 . 135ينظر: غاستون باشلار، جماليات المكان، مرجع سابق، ص  2

 . 42صحوة شهريار، ص  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

32 
 

حيث لا يستند في هذا القول إلى صيغة تقريرية أو وصفية، بل ينقلنا إلى مجال من الرّمزية 
العالية التّي يُضفي فيها على الشهيد أو المقاوم طاقة أسطورية، صُرّح فيها بالمشبه به "كاتب 

هو كلام الأنبياء"، بينما حذف المشبه )الشّهيد أو صاحب الموقف(، وأسند اليه فعل "يدّون" و 
      1فعل لا يُسند إلّا لفعل محفوظ ومقدّس، ما يمنع إرادة المعنى الحقيقي. 

في التّراث العربي والإسلامي يرتبط بالمقدّس بالوحي، بالحقيقة المطلقة. حين   "فكلام الأنبياء" 
هيد فقط، بل يُضفي عليه  يقول الشّاعر إنّ الشّهيد "يدون ما تلاشى " منها فهو لا يُمجد الشّ 

دور الحافظ لما نساه النّاس. والمُعيد لما ضيّعه الزمان، وفي ذلك إحالة ضمنية إلى أن  وظيفة  
 كمال أبو ديب بقوله:  وهذا ما يؤكدهالتّدوين ليست مجرد كتابة، بل بعث للمعنى. 

لا نؤنسنه، بل ترفعه إلى مرتبة تقُارب    " الاستعارة التّي تُحول الإنسان إلى حامل لوظيفة كونية
    2النبوة أو القدر الجماعي.

إنّ اختيار الشّاعر فعل يدّون بدل يروي أو "ينقل" يفتح الاستعارة على فضاء تأويلي أوسع: 
من الضياع وهو ما يجعل من الشّهيد ضدّ النّسيان،  فالتّدوين يعني التّوثيق، التّثبيت، الحفظ  

وضدّ السقوط الجماعي في الخيانة أو السكوت. كما يوضح محمد غنيمي هلال، فإنّ "الاستعارة  
الجمعي في   المعنى  تُجدد  تنُتج طاقة أسطورية  الشّعرية،  الذّات  إلى  دينية  أفعالا  تُسند  حين 

 3وجدان المتلقي."

مز، حيث  دخل القارئ في شعرية الرّ كذلك يرى محمد العمري أنّ مثل هذه الصّور:" تُ  •
لا يقال الشّيء كما هو، بل يقدّم محملا بحمولة تأويلية تُجذّر المعنى في الذاكرة الثّقافية 

 4. للأمة

 
 .150سابق، ص ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع  1
 .  240ينظر: كمال أبو ديب، الرؤيا والتّشكيل، مرجع سابق، ص  2
 . 204ينظر: محمد غنيمي هلال، النّقد الأدبي الحديث، مرجع سابق، ص   3
 .  92، ص 2000، افريقيا الشرق، الرباط،  1ينظر: محمد العمري، في بلاغة الخطاب الاقناعي، ط 4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

33 
 

الاستعارة أكثر من رمز فداء، إنّه الكاتب الظلّي لوحي ضاع،  بذلك، يصبح الشّهيد في هذه  
 ولرسالة حوربت، ولحقيقة خنقت تحت أنقاض السّياسة والسلاح. 

 بوح لوح سومري:  أما في قول الشاعر في قصيدة -
ا                 ّ.1تملأّالفقّسوادا

ففي هذا التّعبير الكثيف، لا يكتفي الشاعر عبد الحليم مخالفة برسم مشهد سوداوي لما يحيط  
بالوطن، بل يذهب إلى أقصى درجات التّخييل، حين يسند فعلا حركيا )الملء( إلى "الصيغة"  

      و"الحقد" و" الجنون"، وهي معان  مجردة لا تملك كيانًا فيزيائيًا.                 

اقوله:         اعر صرّح  " هو استعارة تصريحية من الدرجة الأولى، لأن الشّ "تملأّالفقّسوادا
أو ماديًا )الملء(، ما يدل على تشخيص هذه  بالمشبه به "الضغينة"، وأسند إليها فعلًا بشريًا  

االمشاعر وإكسابها  اّخارجيااّملموسا  .                            وجودا

قاتمةّتملأّّل إلى  ورة، لا تعود الضغينة شعورًا داخليًا، بل تتحوّ في بلاغة الصّ         مادةّ
، وهنا يكمن الإبداع: لا في توصيف ما يحدث، بل في تخييله كقوة طاردة للنور، قاتلة  السماء

 للأمل، غامرة للفضاء.                                                      

إذا أجري على  "ّّّوقد أشار عبد القاهر الجرجاني إلى هذا النّوع من الإسناد البلاغي بقوله:     
         2المجرد ما يخص المحسوس، تحوّل المعنى من الخبر على فعل جماليّ." 

إلى       القارئ  تُحيل  بل  بالتوصيف،  تكتفي  لا  أنها  في  الصورة  هذه  أهمية  تجربةّّوتتجلى 
الإحساس بالضيق، والاختناق، والاختفاء التّدريجي للأمل، في فضاء يسيطر شعوريةّكاملة:ّ

 كما يفهم من سياق القصيدة.              -عليه الظلم والطائفية والاحتلال 

 

 . 70صحوة شهريار، ص  1
 . 166، ص2004، دار المعارف، القاهرة، 1ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الاعجاز في علم المعاني، ط 2



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

34 
 

وهذا ما وصفه تمام حسان ب" الاستعارة التّشخيصية "، التّي تجعل من المعاني المجردة       
                     1.فاعلة دراميًا في النّص، وتُسهِم في تأزيم الجو العام للقصيدة

ومن الناحية الرمزية، تتقاطع هذه الصورة مع ما قاله باشلار في جماليات المكان: " حين       
 2وء في الخيال، تملأ الظلال كل شيء، وتصبح النّفس مسكونة بالمطلق المعتم." يختنق الضّ 

ا"فعبارة   صبح هو أالحقد قد    تقول إن  ّّصيحةّرمزيةليست فقط استعارة، بل  ّّ"تملأّالفقّسوادا
 الهواء، هو الغلاف، هو الواقع المفروض.  

ّّّلنّساءجميعّاكأنّّوجوهّ   : ءفي قصيدة وفار ا في قول الشّاعأمّ -

3ّّبغيرّملامحّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ

في هذا التّعبير الشعري، يرسم الشّاعر عبد الحليم مخالفة صورة نفسية ثقيلة، حين يُصرّح بأنّ  
ّ.ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّ"وجوهّالنّساءّبغيرّملامح"

والوجه بعد الافتقاد، لا يعود كما كان. لا جمال يُرى، ولا ملامح  فالمرأة بعد الحبيبة،  ّّّّّّ
الذّ  لأن  التمييز  تُدرك،  على  القدرة  معها  أطفأ  المحبوبة  وغياب  انطفأت،  قد  العاطفية  اكرة 

صرّح فيها   استعارةّتصريحيةّغنيةّبالدلالة:ورة ليست تقريرًا سطحيًا، بل والانبهار. هذه الصّ 
ه  ه به "وجوه النّساء"، وأعطاه صفة غير منطقية حرفيًا "بغير ملامح"، مما يعني أنّ المشبّ بالمشبّ 

 د الوجداني( محذوف، ويُفهم من السّياق.       )غياب المعنى، أو تشابه الحزن، أو التبلّ 

، فإنّ:" الاستعارة التّصريحية تبلغ ذروتها حين تُسند إلى المحسوس امّحسانتمّّووفق تعريف    
            .4وصفًا مستحيلًا، فتُظهر المعنى من خلال نفي ما يُفترض أنّه قائم" 

 
 .133سابق، ص ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع  1
 117ينظر: غاستون باشلار، جماليات المكان، مرجع سابق، ص  2

 . 77صحوة شهريار، ص  3
 . 138ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، ص  4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

35 
 

؛ حيث تتحول النّساء جميعا إلى  التقوقعّالوجدانيورة، يكشف الشّاعر حالة من  بهذه الصّ   
عور هو من ألغى الاختلافات. فالفقد هنا نسخ بلا شخصية، لا لأنهن كذلك فعلًا، بل لأن الشّ 

 ذاتها.                        لفاعليةّالرؤيةّليس لحبيبة فقط، بل 

التي تنُكر الموجود لتثُبت المفقود، هي أبلغ مرآة  ويقول عبد القاهر الجرجاني: الاستعارة      
                                                               1للخيال الحزين."

الوجوه باتت تنعكس   كلّ   نّ إذن، الوجه الأنثوي لم يعد مرآة للفتنة، بل صفحة خاوية، لأ     
الصّ   عبر غياب وجه  واحد فقط. أداةً إنّها استعارة تجعل من  الشّ   ورة  العدم، ومن     عر لتمثيل 

ّلفقدانّالقدرةّعلىّالإدراكّالجمالي.ّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّّصيغة

النّفسي الجمالي، فيمكن فهم هذه الصّ أمّ  "حين تتشابه    : ورة كما يقول باشلارا من المنظور 
التّفاصيل الخارجية في الحلم، فإنّ السّبب ليس في الأشياء، بل في المتلقي الذّي تعطّلت لديه 

                                               . 2حاسة التفريق" 

   اخلية، لا لتشابه الوجوه في الخارج.وبذلك تصبح العبارة استعارة للغربة الدّ   

 في قول الشّاعر في قصيدة عشتار:  أما   -   

    3.طلعتِّمنّجوارحيّ                                

حيث يمنح الشّاعر عبد الحليم مخالفة للمواجع وظيفة ولادية. وكأنّها كيان يلد الحبيبة لا من  
شعوري تتجاوز الصّورة المألوفة  مكان خارجي، بل من عمق الذّات الممزقة، في لحظة انكشاف  

الأسطورة أو في الطبيعة. فقد جاءت الحبيبة هنا من الدّاخل، من الألم، من  لميلاد المرأة في  
الجراح، من البكاء والمواجع لا من رحم الحياة، بل من رحم المعاناة. هذه الصّورة تُعد استعارة 

 
 . 171ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الاعجاز في علم المعاني، مرجع سابق، ص  1
 .  122ينظر: غاستون باشلار، جماليات المكان، مرجع سابق، ص  2
 . 82ص  ،صحوة شهريار  3



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

36 
 

به "المواجع"، وأعطاه فعلا إنسانيًا "طلعت"، مع حذف    تصريحية، حيث صرّح الشّاعر بالمشبه
النفسي كفاعل بلاغي  المشبه الحقيقي )الحبيبة(، مما يجعل الإسناد قائما على تجسيد المعنى 

أنّ من بلاغة التّصريح في هذا السّياق ما يُسند فعلًا    وقد اعتبر عبد القاهر الجرجاني  1حيّ.
كما يؤكد تمام حسان     2خاصًا بالإنسان إلى معنى مجرد دون أنْ يختّل التّوازن العقلي للصورة. 

مُنح سلوكًا بشريًا دون أنْ يُصرّح بمصدره الفعلي، يُ  نتج طاقة شعورية على أنّ "المعنى إذا 
وليس من قبيل الصدفة أنْ يختار الشّاعر   3مباشرة."تتجاوز مجرد المجاز لتلامس الوجدان  

تعكس   ولادةّرمزية"المواجع" مصدرًا للخلق، فالحب في هذا السياق ليس انبهارًا خارجيًا، بل  
ما أشار إليه غاستون باشلار حين قال إنّ " الخيال الحقيقي يولّد الصّور لا من المشهد ، بل  

                    4من الندبة الدّاخلية." 

البحر أو زبد الأسطورة      تولد عشتار من  الشاعر، كأنّها عنقاء وهكذا لا  دمار  بل من   ،
خرجت من رماده الشّخصي، ليعلن بذلك أنّ الحبيبة ليست حضورًا مضافًا، بل امتدادًا للجرح  

  نفسه.

نستنتج من خلال الاستعارات التّصريحية التّي وظفها الشّاعر عبد الحليم مخالفة في ديوان     
صحوة شهريار، أنّ الاستعارة ليست مجرد زخرف لغوي، بل هي آلية بلاغية دلالية، وظّفها  

وانهيارات القيم،    زمة الذّات والواقع، وعن تصدعات الحاضرأالشاعر بوصفها أداة تعبير عن  
 فضلا عن كونها تمثل لغة بديلة عن العجز الصريح.  

ة قد تجاوزت حدود الوظيفة التجميلية إلى حيث يُمكن القول إنّ هذه الاستعارات التّصريحيّ      
مام صور تمثّل الحزن أوظيفة تفجيرية انفعالية، تُعيد إنتاج العالم داخل النّص، وتضع القارئ 

 والفقد والتيه واليأس والجمال المذبوح. 
 

 .  127، دار النهضة العربية، بيروت، ص 6ينظر: عبد العزيز عتيق، علم البيان في البلاغة العربية، ط 1
 . 166ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، مرجع سابق، ص  2
 .137ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، ص  3
 .  119ينظر: غاستون باشلار، جماليات المكان، مرجع سابق، ص  4



ّلّوّّالّفصلّال ات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار   تجليّ 
 
 

37 
 

هذه الاستعارات ضمن البنية الفنية الكبرى للديوان، حيث تخلق وحدة موضوعية  ذلك، تندمج  بو 
تنسجم مع فلسفة الشاعر في الانبعاث من الرماد، وتحول الشعر إلى مرآة للوجدان ولأشواق  

                                                                           التحرر والصدق الوجودي.

  

 

ّ

       



 

 
 

 

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

 

 

 

 

 
   

 

   

أثرّالاستعارةّفيّبناءّ
.



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

39 
 

 .نيةأثرّالاستعارةّفيّبناءّالصورّالف:ّيثانالفصلّال

 

 فيّديوانّصحوةّشهريار.ّدورّالاستعارةّفيّتحقيقّالوحدةّالموضوعيةّ/1

 علاقةّالاستعارةّبالبنيةّالفنيةّلديوانّصحوةّشهريار.ّ/2

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

40 
 

ّتمهيد:ّّ

الشّعري        للنّص  الأسلوبية  الخصائص  ضمن  بارزة  بمكانة  الموضوعية"  "الوحدة  تحظى 
الحديث، إذ لم تعد القصيدة مجرد تتابع لصور مستقلة أو مشاعر متفرقة، بل أصبحت وحدة 

وتُعدّ الاستعارة، والمجاز والرمز لصياغة خطاب متماسك.  عضوية متكاملة، تتعاون فيها اللّغة  
في هذا الإطار، من أبرز الآليات البلاغية التّي تسهم في بناء هذه الوحدة؛ فهي تنُتج انسجامًا 

 داخليًا لا يقوم على التسلسل النحوي فحسب، بل على تراكب الدلالات والرموز والانفعالات.

وقد أشار عبد القاهر الجرجاني إلى هذه الوظيفة حين رأى أنّ النّص البلاغي الجيد هو ما  
   1يُنتج تآلفًا بين أجزائه، بحيث " يأخذ بعضه برقاب بعض." 

وهو ما يمكن إسقاطه على ديوان صحوة شهريار، إذ يلحظ القارئ منذ الصفحات الأولى أنّ  
استعاراتها،   وتتوالد  صورها،  تتكرر  للوجود،  واحدة  رؤية  ينشئ  مخالفة  الحليم  عبد  الشاعر 

 وتتماسك رموزها، فتنتج بذلك وحدة فكرية وجمالية. 

ّالتكثيفّالدلاليّوتعميقّالرؤيةّالشعريةّ: (1

تساعد الاستعارة على منح المعنى بعدًا شعريًا مركّبًا، فبدلًا من عرض الفكرة بشكل مباشر،  
المعاني ويُفتح المجال أمام التأويل. هذه الوظيفة  ف  تُعاد صياغتها عبر صور خيالية، فتُكثّ 

 الاستعارية تحقّق تركيزًا دلاليًا داخل النّص، فتمنعه من التشتت. 

وهذا ما يؤكده تمام حسان من خلال قوله: "إنّ الاستعارة ليست مجرد تزيين بلاغي، بل هي 
   2تنظيم المعنى داخل الذّهن الشعري." إعادة 

 
، دار المعرفة، بيروت،  5ينظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تح: السيد محمد رشيد رضا، ط 1

 .  142، ص 1983
 ينظر: تمام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، .142ص 2



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

41 
 

الدّيوان من خلال ميل الشاعر إلى التّعبير عن العواطف الكبرى مثل الخذلان  ونلحظ ذلك في 
والحب والخسارة، بصور غير مباشرة، مما يربط بين التّجربة الشعورية والطّرح الرمزي، ويمنح  

 القارئ مساحات شاسعة للتأمل في الوحدة الشعورية التّي تجمع القصائد.

 ّ:التّماسكّالرمزيّبينّالنّصوص (2

تنتج الاستعارة شبكة رمزية خفية تُسهم في ربط مختلف مكونات الدّيوان، سواء على مستوى 
  القصيدة الواحدة أو في النّصوص كلها. فبعض الرموز الاستعارية )"شهرزاد، القصيدة، الوطن"(

 في صور متعددة ولكنها تؤول إلى مركز واحد، مما يُنتج انطباعًا بوحدة المعنى.  رتتكر 

  1وقد بيّن غاستون باشلار أنّ " الصّورة الشعرية، حين تتكرر بتفاوت تُؤسس بنية تأملية موحّدة." 

وهو ما يتحقق بوضوح في نصوص صحوة شهريار، إذ لا تخرج الصّور عن مركز التّأمل في  
 الذّات والهوية والخيبة والحلم. 

 ّ:الانسجامّالبنيويّللقصيدة (3

متكررًا ومنظّمًا، تسهم في تحقيق التناسق البنيوي بين افتتاحيات  إنّ الاستعارة بوصفها عنصرًا  
القصائد وخواتيمها. نلحظ أنّ كثيرا من القصائد تبدأ بصورة أو جملة رمزية تتردد لاحقًا في  
صورة أخرى، مما يمنح القصيدة شكلًا دائريًا. وقد أشار محمد مفتاح إلى أنّ " انسجام البناء  

  2ن ترابط الصور وتكرار أنماطها في شكل حلقي." الفني في النّص ناتج ع

وهو ما يمنح المتلقي شعورًا بالاكتمال والانغلاق البنيوي، وكأنّ النّص مغلق على ذاته، لا  
 يقبل الانفصال.

 
، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت،  1ينظر: غاستون باشلار، جماليات الحلم، ترجمة جورج سعد، ط 1

 . 119، ص 1990
،  1992المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،  1ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشّعري، استراتيجية التّناص، ط  2

 . 77ص 



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

42 
 

ّتكوينّالبنيةّالدّلاليةّالشاملةّ: (4

المختلفة،  من خلال تكرار الصور الاستعارية، تتولد شبكة من العلاقات بين عناصر النّص  
وتبُنى بذلك وحدة دلالية. فتتآزر المفردات الرمزية لتشير إلى "نواة مركزية" تحكم النّص. حيث 
يؤكد عبد العزيز عتيق أنّ " الاستعارة الجيدة لا تنفصل عن الرؤية الكلية للنّص، بل تتولد 

 1منها وتعيد إنتاجها." 

وبذلك تصبح القصائد المتعددة في الدّيوان وكأنّها تعبيرات مختلفة عن رؤية واحدة، تُستدعى  
 بمختلف الصور والعبارات. 

 تشكيلّالانطباعّالجماليّالواحدّ: (5

لا تقتصر وظيفة الاستعارة على التزيين، بل تمتد إلى التّأثير في وجدان القارئ من خلال خلق  
حالة شعورية موحّدة. فالصورة الشعرية تُراكم التأثير الانفعالي، وتجعل القارئ يشارك الشاعر  
تشكّل  توليد جمالية،  أداة  " الاستعارة هي  أنّ  بيّن صلاح فضل  تأملاته وهواجسه. وقد    في 

   2الإيقاع الدّاخلي للوجدان الشعري." 

ويظهر هذا التّأثير الجمالي في حضور صور مرتبطة بالحزن والخذلان والحب المستحيل،  
 يتردّد من بداية الدّيوان إلى نهايته.مما يكوّن لدى المتلقي شعوراً واحدًا 

ّتجسيدّالمجردّوتسهيلّالإدراكّ: (6

تمتلك الاستعارة في ديوان صحوة شهريار قدرةٌ لافتة على تجسيد المفاهيم المجرّدة، كالحرية،  
الفقد، والموت، وتحويلها إلى صور حسّية نابضة بالحياة. فالشاعر لا يتحدث عن   الوطن، 

. الوطن بوصفه كيانًا سياسيًا أو جغرافيًا فحسب، بل يجعله جسدًا يتألمّ ويحزن، ويُسلب، ويُقاوم
ويظهر ذلك في تعبيرات مثل "الوطن المسلوب" أو "الهوية الجريحة"، وهي تراكيب تشي بفاعلية  

 
 . 123، ص 1972، دار النهضة العربية، بيروت، 2ينظر: عبد العزيز عتيق، علم البيان، ط  1
 . 203، ص 2003، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 1ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، ط 2



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

43 
 

الاستعارة في تحويل المجرد إلى محسوس. هذه الصور تخلق صلة وجدانية حميمية بين القارئ  
والرمز الشعري، إذ يصبح الوطن ليس مجرد أرض، بل كائنًا ينزف ويصرخ من الظلم، مما  

 . يضفي على التجربة الشعرية بعدًا وجوديًا وإنسانيًا عميقا

ويذهب هلال غنيمي إلى أنّ "الاستعارة ترتقي بالمعاني المجردة إلى مستوى الإدراك الحسي،  
 1فتصبح قابلة للتمثل والانفعال بها، لا مجرد تصورات عقلية باهتة."

تُحيل    ومؤثرة،  مدهشة  صور  يخلق  دلاليا  انزياحا  تُحدث  الشاعر  استعارات  فإنّ  هنا  ومن 
، وتسهم بالتالي في المفاهيم المجردة إلى كائنات مرئية وملموسة داخل سياق شعري مكثف 

   تعميق الوحدة الموضوعية للنّصوص. 

 :اكرةّالجماعيةّفيّإطارّاستعاريّموحّدإعادةّإنتاجّالذّّ (7

أبرز سمات الشعر العربي الحديث، ولا سيما في ديوان صحوة شهريار، توظيف الاستعارة  من  
كأداة لإعادة إنتاج الذاكرة الجماعية، سواء على المستوى التاريخي أو الحضاري أو الرمزي. 
فالاستعارة هنا ليست مجرد تزيين بلاغي، بل تصبح وسيلة لاستدعاء لحظات من الماضي 

والإسلامي تلك  العربي  خصوصًا  الحاضر،  قضايا  على  تنفتح  رمزية  بدلالات  وتحميلها   ،
 المرتبطة بالهزائم، والانبعاث، والهوية. 

الشاعر، من خلال استحضار شخصيات مثل شهرزاد، والحسين، وياسين، وكذلك الإحالة  إنّ 
إلى رموز حضارية كعشتار، ولوح سومري، لا يقدم فقط معاني شعرية ذاتية، بل يعيد بناء 
ذاكرة جماعية محمّلة بالأسى والتحدي، ويؤطرها ضمن بنية استعارية ذات وظيفة مزدوجة:  

 جمالية وتاريخية.

 
،  2003، دار النهضة العربية، بيروت، 7ينظر: هلال غنيمي، فن الشعر: دراسة تحليلية في نقد الشعر العربي القديم، ط 1

 . 252ص 



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

44 
 

وهذا ما يجعلنا نرى أنّ هذه الاستعارات تحولت إلى آليات رمزية للتذكير والانبعاث، وقد        
تبني العلاقة بين سمّاها غاستون باشلار "الصور المستوطنة للذاكرة الجمعية"، أي تلك التّي  

   1الحاضر والرمز العتيق من خلال لغة الحلم والاستعارة."

فالحلم الشعري، كما يرى باشلار، لا يكون فردي ا بل هو إعادة تركيب العالم في ضوء       
 التجربة الوجدانية المشتركة.

عر الحديث الشّ اكرة الثّقافية "أنّ  كما يؤكد محمد مفتاح في حديثه عن " سيميائية الذّ 
البلاغية   الصور  الاستعارة    –يتوسل  رأسها  الجماعية   –وعلى  الهوية  تجليات  يستعيد  كي 

 2ويمررها عبر قناة لغوية رفيعة.

الذاكرة إنتاج  تعيد  التّي  الموحدة  البنية الاستعارية  تاريخه   إنّ هذه  القارئ في مواجهة  تجعل 
الشعري والسياسي، وتربطه بجذوره بطريقة غير مباشرة ولكنها مؤثرة. وتحقق في الآن ذاته 
التذكّري   المحور  هذا  على  نهايتها  إلى  بدايتها  من  القصيدة  تبُنى  إذ  للنّص،  عضوية  وحدة 

 الاستعاري. 

  ي تحتاج اكرة في الخطاب الفنّ وفي هذا الإطار، يقول تمام حسان: "إنّ إعادة تشكيل الذّ 
 3جع هذه الوسائل على الإطلاق." أنإلى أدوات رمزية عالية الكثافة والشفافية، وتُعد الاستعارة 

هكذا تصبح الاستعارة في هذا السياق بمثابة أداة لإعادة كتابة الوعي الجمعي، لا فقط وسيلة  
بلاغية أو تزويقية. إننا لا نقرأ استعارة " ياسين هو سيدنا الحسين" أو "لوح سومري يغني بين  

رمزية تحمل في طياتها خبرة حضارية وشعورية كاملة تتجدد يديك"، إلا بوصفها تقاطعات  
 داخل بنية نصية موحدة. 

 
 . 143ينظر: غاستون باشلار، جماليات الحلم، مرجع سابق، ص   1
  .211ينظر محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، مرجع سابق، ص 2
  .172ام حسان، البيان في روائع القرآن، مرجع سابق، ص ينظر تمّ 3



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

45 
 

 ترسيخّرؤيةّفكريةّمتكاملة. (8

من وظائف الاستعارة في هذا الديوان أنّها لا تكتفي بتشكيل صور جمالية متناثرة، بل تعمل  
على ترسيخ رؤية فكرية متكاملة، تجعل من القصيدة أداة للتمثيل المعرفي والتأملي. فالشاعر 
لا يصوغ العالم فنيًا فحسب، بل يعيد تشكيله وفق منظوره الخاص، المليء بالتساؤلات والقلق 

وجودي والرغبة في التغيير. وهذا الترابط بين الرؤية واللغة، بين الفكرة والصورة، يرسّخ الوحدة  ال
 الموضوعية بعمق. 

المجاز بل هي منظومة    وقد أشار محمد مفتاح إلى أن  "البنية الشعرية لا تقتصر على
 1فكرية كاملة تعكس موقفًا من الكون والحياة." 

أدوات ذلك في صحوة شهريار أن  الاستعارات لم تكن معزولة عن السياقات ولعل من أبرز  
الفكرية الكبرى كالقهر السياسي، أو تزييف الوعي، أو اغتراب الذات. فالتماهي بين الصور 

والموقف الفكري يعطي للنّص بُعدًا تفسيريا متماسكًا، ويتحول إلى نوع من البيان الشعري الفنية  
 الفكري الذّي يقدمه الشاعر من خلال استعاراته. 

ّّ.تصعيدّالتوترّالشعريّبينّالواقعّوالممكن (9

من خصائص الاستعارة في هذا الديوان قدرتها على خلق توتر شعري دائم بين ما هو 
، بل إلى تقوية البناء الداخلي للنّص وجعل  متخيّل. وهذا التوتر لا يُفضي إلى تشويش أو تشتت

المتلقي يعيش بين قطبي الحلم والواقع، الأمل والانكسار، مما يساهم في إبراز مركزية المعنى  
 وتكرار اشتغاله في أكثر من مقطع ومشهد شعري. 

ز بالصور الاستعارية   -وهي سمة من سمات الشعر الحديث  –إن  وحدة التّوتر هذه   تُعز 
التّي ترسم لوحات غامضة أحيانًا، وصادمة أحيانًا أخرى، لكنها دومًا تنطلق من شعور واحد 

 عميق، وتعود إليه، وهو ما يُحقق وحدة انفعالية داخل النّص. 

 
 . 102ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري، مرجع سابق، ص   1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

46 
 

الشعرية ليست وسيلة بيانية فقط، بل هي  وقد بيّن صلاح فضل هذا الدور قائلًا: "إن  الصورة  
 1بناء درامي داخلي، ينهض على التوتر ويغذيه ويصعّده." 

 بناءّالإيقاعّالدلاليّالداخليّ. (10

الإيقاع في النّص الشعري أكثر من مجرد تكرار صوتي أو موسيقي، بل يُبنى على   يُعدّ 
تعاقب الصور والرموز، وتكرار المفردات الثيمات المحورية. في ديوان صحوة شهريار، تؤسس 
البنيوية  الوحدة  من  نوعًا  القصائد  يمنح  مما  ويتجدد،  يتكرر  داخليًا  دلاليًا  إيقاعًا  الاستعارة 

ذا الإيقاع يتكامل مع الوحدة الموضوعية من خلال إعادة استحضار رموز متكررة الشعورية. ه
مثل: " شهرزاد، القصيدة، الوطن الشهداء"، وكلها تعود في سياقات مختلفة، مشبعة بطبقات 

 دلالية متنوعة، لكنها متحدة في الاتجاه الموضوعي ذاته.

فضل إلى هذه الفكرة حين قال: " البنية الإيقاعية ليست تكرارًا ميكانيكيًا  وقد أشار صلاح  
 2بل هي بنية رمزية منبثقة من التوتر بين الكلمات في إطارها السياقي."

 خلالّالصورّ.بناءّالحضورّالذّاتيّمنّ (11

اعر كذات فاعلة، لا تكتفي تلعب الاستعارة في هذا الديوان دورًا حاسمًا في تشييد هوية الشّ 
بسرد التّجربة، بل تعيد خلقها، وتفرض حضورها الرمزي داخل النسيج النّصي. فالشاعر لا  
ذاته   خلال  من  تمثلها  يعيد  بل  كموضوعات،  الموت  أو  الحبيبة،  أو  الوطن،  عن  يتحدث 

، ويصهرها  المستبطنة في الصور الشعرية، فتصبح الذّات مركزا دلاليا يربط بين جميع المحاور
 بوتقة شعورية واحدة. 

 
 . 179، ص 2007، دار الشروق 3ينظر صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، ط 1
 . 148، ص 2002، دار الشروق، القاهرة، 4ينظر، صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، ط 2



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

47 
 

عرية ليست مجرد مرآة وهذا ما يتوافق مع ما أشار إليه غاستون باشلار بقوله: " الصورة الشّ 
 1ات صيغتها الوجودية عبر اللّغة." عري الذّي يمنح للذّ للواقع، بل هي الفعل الشّ 

 ومنه نستنتج أن  الوحدة الموضوعية في ديوان صحوة شهريار ليست محصلةً خارجيةً 
عري وتفاعل أدواته التعبيرية  اعر فحسب، وإنّما هي نتاج طبيعي لبنية شعوره الشّ لأسلوب الشّ 

متكامل، ومفتوح على آفاق و  وعلى رأسها الاستعارة، التّي مكنته من رسم عالم شعري متماسك 
 فكرية وجمالية متعددة. 

ّصحوةّشهريارّ. ديوانفيّثانيا:ّعلاقةّالاستعارةّبالبنيةّالفنّيةّّ

 تمهيد

تلعب الاستعارة دورًا مهمًا في بناء القصيدة الحديثة، حيث لم تعد مجرد وسيلة للتّجميل 
البلاغي، بل أصبحت عنصرًا أساسيًا في تشكيل المعنى، وبناء الرّمز، وتوليد الإيقاع. وفي  
ديوان صحوة شهريار، تظهر الاستعارة بوضوح في مختلف النّصوص، فتمنحها عمقًا دلاليًا 

يميزها عن القول المباشر. ومن هنا، تأتي أهمية هذا المطلب الذّي يُعالج العلاقة بين وجماليًا 
الفنيّ  والبنية  النّص الاستعارة  داخل  الاستعارة  أدّتها  التّي  الوظائف  أبرز  تحليل  خلال  من  ة، 

 الشّعري. 

 عريةّ:الاستعارةّكآليةّلتوليدّالدّلالةّالشّّ .1

بل تتأسس الدّلالة الشّعرية في ديوان صحوة شهريار على الاستعارة لا بوصفها زخرفًا بلاغيًا، 
كمنظومة دلالية معقدة تُعيد تشكيل العلاقة بين الذّات والعالم. فالقصيدة لا تقول الأشياء، بل  

فضاء لغوي جديد، تكون الاستعارة فيه الأداة الأساسية لإنتاج المعنى. تظهر  تُعيد خلقها داخل  
هذه الآلية في انزياح الشّاعر عن التّعبير المباشر ولجوئه إلى المجاز المكثّف، كما في قوله:  

 
 . 167ينظر غاستون باشلار، جماليات الحلم، مرجع سابق، ص  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

48 
 

" لم تفهمي غيمي ولا مطري"، حيث تتحول الذّات إلى طبيعة متقلبة، تغدو غيمًا ومطرًا، وهو  
 ما يُحيل على اضطراب داخلي وتوتر شعوري يصعب القبض عليه بالقول المباشر. 

إنّ هذا الانزياح المجازي يجعل من الذّات موضوعًا شعريًا يتجاوز القاموس النّفسي أو الوصفي،  
" الغيم" و" المطر" في السّياق العربي يحملان دلالات شتى، ويتحوّل إلى حالة كونية مُركبة. فـــ

منها: الغموض، الإنذار، التّجدد، وكلها تنعكس على الذّات المتكلمة. وقد أشار محمد مفتاح 
إلى أنّ " المعنى في النّص الشّعري لا يتأتى من الكلمات وحدها، وإنما من العلاقات المجازية 

الدّيوان لا تشرح    1التّي تُحدثه." التّصور، يمكن القول إنّ الاستعارة في هذا  وفي ضوء هذا 
التّركيبي،  والانزياح  الرّمزي،  التّجاور  على  تتأسس  دلالية  شبكة  عبر  تنُتجها  بل  العاطفة، 

 والاختلاف السياقي.

في مواضع أخرى، كما في قوله: " عند الكتابة أرتدي قدري." هنا تنتفي  يتكرر هذا النّمط  
المسافة بين الذّات وقدرها؛ فالكتابة ليست فعلًا، بل لباسًا، وحالة وجودية تُلبس وتُحتمل. هذه 

عر قدرًا، لا  ة، تجعل من الشّ لالة كثافة وجوديّ الاستعارة العميقة تفتح باب التأويل، وتمنح الدّ 
 ة المجازية التّي تؤطره.لالة لا تنبع من المرجع الواقعي، بل من البنيّ اختيارًا. ومن ثَم، فإنّ الدّ 

 ّ:الاستعارةّكمولّدّللرمزيةّالشعرية .2

ة في ديوان صحوة شهريار في تفعيل الاستعارة كآلية لإنتاج ة الفنيّ البنيّ يتمثل أحد أبرز مكونات  
اعر إلى رموز جاهزة، بل يصوغ رمزيته الخاصة من داخل عري. وهنا لا يلجأ الشّ مز الشّ الرّ 

نسيج المجاز. إنّ تكرار الاستعارات حول " العينين" على سبيل المثال، لا يهدف إلى إبراز 
جمال الحبيبة فقط، بل يسعى إلى تحويل هذا العنصر التشريحي إلى مجال رمزي ممتد، يحتمل  

 بة.دلالات الحب، والحماية، والانتماء، والكتا

 
،  2005، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التّناص، ط 1

 .  143ص 



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

49 
 

مدن   ضفافها  حول  شيدت  التّي  الحسن  ومنابع   / ومنارتي  مرفئي  كانتا  عيناك   " قوله:  ففي 
الهوى"، لا يكتفي الشاعر بوصف الجمال، بل يجعل من العينين معادلًا رمزيا شاملًا لرحلته 

ة. فالمرفأ رمز العودة، والمنارة رمز الهداية، والمدن رمز الحضارة الداخلية  العاطفية والوجوديّ 
التّي يقيمها الشّاعر حول ذاكرة البصر. وبذلك تتحول "العينان" إلى مركز شعري رمزي يحتل 

 مساحة دلالية أوسع من مجرد وظيفة الإبصار.

" عيناك كانتا وتتأكد هذه البنية الرمزية من خلال التكرار المجازي التّصاعدي، كما في قوله: 
لي... عيناك كما الرؤى... كنورسين على امتداد سواحلي". فالصورة لا تتكرر فقط، بل تتطور  
دلاليا، وهو ما يمنحها بعدًا رمزيا مركبًا. وفي هذا السياق، يرى كمال أبو ديب أنّ " الرمز  

 1شبكته الداخلية." الحداثي لا يُستورد جاهزًا، بل يُبنى داخل النّص عبر تكرار المجاز وتوليد 

، ولصناعة المعنى وهكذا تُصبح الاستعارة من خلال تكرارها وتناميها البنائي، أداة لتشكيل الرّمز
المركّب المتعدّد الطبقات، مما يثري البنية الفنية للنّص، ويُدخل القارئ في تجربة رمزية عميقة  

 تتجاوز مستوى القراءة الخطية. 

 :الاستعارةّكمولّدّللإيقاعّالدّاخلي .3

الموسيقى  من        عن  لا يصدر  الإيقاع  أنّ  مخالفة  الحليم  عبد  شعر  في  اللافتة  السمات 
الظاهرة )العروض والقافية( فقط، بل ينبثق من حركة المجاز داخل النّص. فالاستعارة تُحدث  
للجملة. في   تكرارًا معنويًا ومجالًا صوتيًا داخليًا، ينتج عنه إيقاع خفي يُشبه التردد الروحي 

لعل من قصفوه كان شبيهه/ ولعل من قتلوه كان شبيهه/ ولعل من دفنوه كان شبيهه". المقطع: "ف 
نحن لا نواجه فقط تكرارًا بلاغيًا، بل سلسلة من الجمل المجازية التّي تنسج إيقاعًا داخليًا ناتجًا  

 عن تكرار البنية وتغير الدّلالة.

 
،  1997، دار الفكر، دمشق،  2ينظر كمال أبو ديب. جدلية الخفاء والتّجلي: دراسة في بنية الشعر العربي الحديث، ط  1

 . 182ص 



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

50 
 

شيد لاوة أو النّ عوري، ويُحدث تأثيرًا أشبه بالتّ هذا التّكرار المجازي لا يُولّد بل يُعمق الأثر الشّ 
وتر العاطفي، وتصاعد ورة، وتزايد التّ التّأملي. وهكذا تنُتج الاستعارة إيقاعًا قائمًا على تكرار الصّ 

لالي النّوع من الإيقاع قائلًا: "يتجاوز الإيقاع الدّ يُشير صلاح فضل إلى هذا  كما  التراكيب. و 
 1ور، وتكرار البنى المجازية." الناتج عن توالي الصّ 

ا داخليًا لا تخلقه الموسيقى الظاهرة وحدها، بل إنّ هذا النّوع من الإيقاع يمنح القصيدة توترً 
 عر الحديث.ينبع من نبض الصورة وتراكم المجاز، وهو ما يُعدّ من خصوصيات الشّ 

 الاستعارةّكأداةّلانزياحّاللّغةّوتكثيفّالتّجربةّ: .4

اللّغة في صحوة شهريار ليست للقول فقط، بل فضاء للانزياح والتّوتر الجمالي. والاستعارة 
هي الأداة التّي يُعيد بها الشّاعر تشكيل اللّغة، ويُبعدها عن التقريرية والمباشرة، ويُقربها من 

بل يعيد قولها بلغة بديلة، الشّعرية الكثيفة. فالشّاعر لا يكتفي بالتّعبير عن عاطفته أو فكرته،  
ناتجة عن خرق للعادة وتوليد  للغرابة. ويتجلى هذا بشكل واضح في قوله: " لا تفزعي فلن أقول  

 )الحب(... يكفيك قولي: ذلك الشعورا". 

يُخفيها تحت رداء  الحب"، و في هذه الصورة، يتجنّب الشاعر التّعبير المباشر بكلمة "  
الصورة، مكتفيًا بإيحاءاتها المجازية. هذا الانزياح ليس مجرد التفاف لغوي، بل انفتاح على 

ة لا تُحدّ بمصطلح، بل تتكثف في استعارة مفتوحة. إنّ الامتناع عن التّسمية تجربة شعوريّ 
مزي يولّد توترًا لغويًا، ويدفع القارئ إلى الإنصات العميق بدل الاكتفاء واختيار الوصف الرّ 

 بالفهم السطحي.  

 ينسحب هذا النهج على مقاطع أخرى، كما في قوله: "عند الكتابة أرتدي قدري" 

فالكتابة هنا ليست فعلًا بلاغيًا أو شعوريًا، بل لباسًا قدريًا، يُلبَس ويُحتمل ويُعاش. هذا الانزياح  
 اعر والكتابة، ويجعلها أكثر درامية ووجودية.المجازي يُعيد توصيف العلاقة بين الشّ 

 
 . 202، ص 2001، 1ينظر: صلاح فضل، بلاغة الحطاب وعلم النّص، دار الشروق، القاهرة، ط 1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

51 
 

عر الحديث لم يعد وظيفة بلاغية فقط،  وقد رأى عبد السلام المسدي أنّ المجاز في الشّ 
 1كثيف. سم بالانفتاح والتّ قليدية، وبناء لغة شعرية بديلة، تتّ غة التّ بل أصبح أداة لزعزعة اللّ 

للانزياح لا تُزيّن اللّغة، بل تفُجّر طاقاتها التّعبيرية في وهكذا، تتأكد الوظيفة المجازية كأداة  
 اتجاه شعري جديد.

 الاستعارةّكبنيةّتأويليةّمفتوحة: .5

الاستعارة في ديوان صحوة شهريار ليست فقط شكلًا لغويًا أو زخرفًا بلاغيًا، بل هي أداة 
 لإنتاج نص تأويلي مفتوح على إمكانات متعددة للقراءة. فعندما نقرأ المقطع:  

"هو لم يمت / إني أشك بما يروج بيننا عن موته / لعله في الغار معتكفا يرتل سورة الأنفال / 
 أو يدون ما تلاشى من كلام الأنبياء".  

الواقع عبر منطق رمزي   يُعيد صياغة  بل  يخبر ولا يشرح،  المجاز هنا لا  أنّ  ندرك 
أو    " الشهادة   " أو  الموت"   " عن  تقريرًا  يُقدّم  لا  فالشاعر  يطرحها  تأويلي.  بل  الغياب"،   "

كاحتمالات تأويلية داخل فضاء شعري تتقاطع فيه العقيدة والأسطورة والتّاريخ. "الموت" هنا لا 
الحدث   قراءة  وتعيد  لتتأمل  المخيلة  أمام  مفتوحًا  الباب  يُترك  بل  يُثبت،  لا  و"الشبيه"  يُحسم، 

 بمعايير الغب أو الميتافيزيقا أو الشعر.

هذه البنية الرمزية المتعددة تجعل الاستعارة أداة لإنتاج نصوص تتجاوز المعنى الأولي،  
. فالاستعارة هنا ليست مجازًا تصوريًا بل وتُجبر المتلقي على الانخراط في فعل القراءة التأويلية

أشار صلاح فضل إلى   حيثة. نظام تأويلي كامل، يُعيد إنتاج الحقيقة في صورة شعرية رمزيّ 
هذه الوظيفة قائلًا: " الاستعارة الشعرية الحديثة تنتمي إلى الخطابات الكبرى التّي لا تكتفي 

 2بالتّعبير، بل تبني مفاهيم مغايرة، وتُعيد تشكيل الوعي."

 
  .109، ص 2000، دار توبقال، الدار البيضاء،1ينظر عبد السلام المسدي، اللسانيات وأسسها المعرفية، ط1

 . 189ينظر صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النص، مرجع سابق، ص   2



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

52 
 

ة فلسفية، لا تحيل إلى ما وراء  لدّيوان بنية تأمليّ وعلى هذا الأساس، تُصبح الاستعارة في هذا ا
 اللّغة فقط، بل إلى ما وراء المعنى ذاته، لتفتح أفقًا رحبًا للتأويل المتجدد.

 ّ:اكرةّالجماعيةّوتمثيلّالوطنالاستعارةّكتجسيدّللذّّ .6

من أكثر ما يُميز ديوان صحوة شهريار هو قدرته على تحويل التّجربة الذّاتية إلى صوت  
جمعي، حيث تُصبح الاستعارة وسيلة لتمثيل الذاكرة الوطنية، والحنين إلى الوطن، والانتماء  
إلى الجماعة. فالصور المجازية التّي تبدو في ظاهرها بسيطة أو طبيعية، تتحول تدريجيًا إلى 

 رات كبرى تستبطن التّاريخ والهوية.  استعا

ذبابة من شدة الإعياء/ فتصارعوا من  تستريح  الشاعر: "حتى ارتمت كي  يقول  حيث 
الجريح  ّّأجلها/ القلب  فتذكّر  بفؤادي/  قلعة  وانهارت  العش  فهوى  بالأحقاد/  الإخاء  واستبدلوا 

 بلادي." 

هنا تبدأ الصورة بمشهد منزلي عادي )عش طيور، ذبابة، فراخ(، لكنها تتحول تدريجيًا إلى  
صورة رمزية مكثفة للوطن: الطيور تمثل الشعب، الذبابة تمثل النزاع التافه، وسقوط العش يرمز 
عبر   الجمعي  الجرح  عن  تعبير  وسيلة  إلى  الاستعارة  تتحول  وهكذا،  الوطني.  الانهيار  إلى 

 الفردية، وهي من اهم سمات الشعر الحداثي.  الصورة 

مفتاح   محمد  يؤكد  وتحويل حيث  الجماعة،  تمثيل  من  الشاعرة  الذّات  تمكّن  الاستعارة   " أنّ 
 1الشعور الفردي إلى بناء رمزي يعكس الوعي الجمعي."

وهذا ما نلمسه بدقة في هذا المقطع، حيث يتداخل الذّاتي بالوطني، والمشهد الصغير بالصورة 
 الكبرى.

 

 
 . 144ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التناص، مرجع سابق، ص  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

53 
 

 الاستعارةّكبنيةّفلسفيةّوتأمليةّ: .7

أمل ل الاستعارة في مواطن كثيرة من وظيفة بلاغية إلى أداة للتّ في ديوان صحوة شهريار، تتحوّ 
للتّ  فلسفية  إلى وسيلة  بل  المفاهيم الوجودي،  تقُارب  بل  المشاعر،  بتمثيل  تكتفي  إذ لا  فكير. 

 الكبرى للوجود: الموت، المصير، الغيب، الزمن، والذّات. 

ي أشك بما يروج  يظهر ذلك بجلاء في المقطع الذّي يقول فيه الشاعر: هو لم يمت/ إنّ 
 بيننا عن موته/ لعله في الغار معتكفًا/ يدون ما تلاشى من كلام الأنبياء."

، ويقترب هنا، لا يتعلق المجاز بالغياب الفيزيائي فحسب، بل يمتد إلى منطقة المعتقد
 من فكرة الغياب النبوي/ الغيبي.  

ل إلى مرآة لسؤال معرفي كبير: ما الموت؟ من الغائب؟ هل هناك من  حوّ الاستعارة تت
التأمل  باب  وتفتح  المجازية،  الصورة  من رحم  تخرج  الأسئلة  تلك  انتهت؟  النبوة  هل  يعود؟ 

 الفلسفي.  

إنّ بنية النّص في هذا السياق لا تقُدم صورة أو إحساسًا، بل تنُتج سؤالًا وجوديًا مُحمّلًا بطاقة 
رمزية وروحية. وقد أشار عبد السلام المسدي إلى هذا الدور التأملي للمجاز قائلًا: "الاستعارة 

 1يُمارَس بها الحفر المعرفي داخل اللّغة."  لا تزّين الخطاب بل تفُكّر فيه، إنّها الأداة التّي 

وهكذا تُصبح الاستعارة في هذا الموضع من الدّيوان مخزنًا لتجليات التفكير، ومجالًا للحوار  
لتأمل  مجالًا  القصيدة  لتغدو  والقدر،  الإنسان  بين  والحقيقة،  الخيال  بين  والفكر،  الشعر  بين 

 فلسفي محض بلغة مجازية. 

 

 

 
 . 107ي، اللسانيات وأسسها المعرفية، مرجع سابق، ص ينظر: عبد السلام المسدّ  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

54 
 

 الاستعارةّكجسرّبينّالذّاتّوالآخر: .8

من أعقد العلاقات التّي يبنيها الشّاعر داخل النّص هي العلاقة بين "الأنا" و "الآخر"؛  
وقد يكون الآخر هو المحبوبة، أو القارئ، أو الوطن، أو حتّى الإله. وتُستخدم الاستعارة في 
ديوان صحوة شهريار كوسيلة لتقريب المسافة بين الذّات والآخر، ولكن دون صدام أو مكاشفة، 

 عبر المجاز الذّي يُبقي العلاقة مُلتبسة، حساسة، رمزية.بل 

 في قوله: " لم تفهميني بعد يا عصفورتي/ لم تفهمي غيمي ولا مطري."  

يتحدث إلى المحبوبة، لكنه لا يفعل ذلك مباشرة، بل من خلال صورة يبدو أنّ الشاعر  
الطقس. الغيم والمطر هنا هما استعارتان للحالة الوجدانية، وللعالم الدّاخلي المعقّد الذّي لا  
الحماية  نفسه، ويضع مسافة من  يُخاطب الآخر، ويصف  يدركه بسهولة.  يمكن للآخر أن 

 داخل المجاز.  

جميل،  وهذا الأسلوب يعكس ما أشار إليه محمد مفتاح من أنّ " الاستعارة ليست فقط للتّ 
 1عربة، وللحديث عن الآخر دون كشف الذّات كليًا."  بل لحماية الذّات من التّ 

ياق، يُمكن اعتبار الاستعارة جسرًا شعريًا تتواصل من خلاله الذّات مع الخارج،  وفي هذا السّ 
قرّب ولا تكشف، تُمثّل ولا تُعرّي، وهذه الوظيفة البينية دون أن تفقد سيطرتها على المعنى. انّها تُ 

 تضيف إلى البنية الفنية عمقًا نفسيًا وشعوريًا كبيرًا. 

 الاستعارةّكهندسةّللمشهدّالشعريّ: .9

ليست الاستعارة في هذا الدّيوان مجرد بناء جُزئي يُغني الصورة، بل هي في كثير من  
المقاطع تشكّل بنية معمارية كاملة للمشهد الشعري. إذ يُصاغ المشهد عبر استعارات متسلسلة  

 
 . 160مفتاح، تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التناص، مرجع سابق، ص محمد  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

55 
 

تبُنى فوق بعضها، مما يمنح القارئ رؤية سينمائية تقريبًا للحدث الشعري. من الأمثلة البارزة  
 قوله:  

ى ارتمت ذبابة/ خفة صوب المروج/ لتعود حاملة زادًا لصغارها/ حتّ " كانت تغادر عشها في  
 فتصارعوا من أجلها/ فسقط العش/ فانهارت قلعة بفؤادي." 

هنا لا نرى فقط استعارة، بل سلسلة استعارات تؤسّس مشهدًا رمزيًا متكاملًا. الطير،  
مزي. فتتحول قوط... كلها تشكّل صورة مرئية ومشحونة بالمعنى الرّ راع، السّ بابة، الصّ العش، الذّ 

 لالة. القصيدة إلى لوحة مكتملة العناصر، مرئية ومتحركة، مكتظة بالدّ 

وقد اعتبر صلاح فضل أنّ المجاز الحديث "يمتد أفقياً في النّص ليكوّن المشهد، بدل  
 .وهو ما ينسحب تمامًا على هذا البناء 1أن يكون زينة لفظية معزولة"،  

الشّ  المشهد  تشكيل  للاستعارة في  المكثّف  التّوظيف  بنيويا إنّ هذا  يجعلها عنصرًا  عري 
الصّ  الحديثة، لا على مستوى  القصيدة  بناء  يُستغنى عنه في  بل على  حاسمًا، لا  ورة فقط، 

 مستوى المعمار الفني العام. 

ّالاستعارةّكمحركّللتوترّوالقلقّالشعريّ: .10

شهريار شعور بالقلق الوجودي، بالحزن المتأصل، بعدم التصالح  يشيع في ديوان صحوة  
مع الذّات والعالم. وهذه الهواجس لا تقُال تصريحًا، بل تُكثّف داخل الاستعارة، التّي تُصبح 

 عن القلق بلغة رمزية.عبير اخلي، ووسيلة للتّ وتر الدّ صوتًا للتّ 

 في قوله: " لم تبقَ الليالي منهما لي في الهوى إلا السواد/ وذا المداد الباكي/ عيناك..." 

من والغياب والكتابة والمحبوبة، لتخلق استعارات متوترة، غائمة، تُحيل على تمتزج عناصر الزّ 
انكسار داخلي لا يُبوح به إلا بالرمز. فـــــــ" المداد الباكي" مثلًا، يشكّل ذروة التوتر المجازي،  

 
 . 204ينظر: صلاح فضل، بلاغة الخطاب وعلم النّص، مرجع سابق، ص  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

56 
 

الحبر.   للحزن على  يبكي، في إسقاط مباشر  إلى كائن حي  الكتابة  أداة  تتحول  حيث  حيث 
يصف كمال أبو ديب هذا النّمط من المجاز بــــ " المجاز القلق"، حيث لا تستقر الدلالة، بل  

 1.تظل في حالة اضطراب شعوري دائم

وتر داخل النّص، ولجعل القارئ يُحس  وهكذا، تعمل الاستعارة كمحرك أساسي لبثّ التّ 
 دون أن يُقال ذلك بشكل مباشر، بل من خلال صور مجازية متفجرة بالدّلالة. بانكسار الشاعر  

 عوريةّ:لاستعارةّكآليةّلكشفّالتحوّلاتّالشّّا .11

من أبرز ما يميّز الاستعارة في ديوان صحوة شهريار أنّها لا تُستثمر لنقل لحظة شعورية  
من النّفسي والانفعالي. إذ  ساكنة، بل تتجلّى كأداة فنيّة لكشف تحوّلات الذّات في علاقتها بالزّ 

غف والانبهار، إلى لحظة الشك،  عوري، من لحظة الشّ تشتغل الاستعارة على تمثيل التدرّج الشّ 
ثم الفقد والانكسار. وهذا ما يتجلى في مقطع: " عيناك كانتا مرفئي ومنارتي... عيناك كانتا... 

 وانتهى ما كانتا". 

لتعكس  فالصّ  تدريجيًا  تتطور  بل  مستقرة،  وجدانية  حالة  فقط  تُصوّر  لا  الاستعارية  ور 
تمثل " زمن التحوّل الوجداني"، الانكسار الذّي تعيشه الذّات. وهكذا تنشأ حركة داخل النّص  

 حيث يتراجع اليقين ليحلّ محله الغياب. 

شعورية   بنية  تصوغ  وبهذا  متحركًا،  مسارًا  باعتبارها  لا  العاطفة  تقُدّم  هنا  فالاستعارة 
ديناميكية تتشكّل من طبقات نفسية متتالية. ويعبّر هذا الاستخدام عن وعي الشاعر بأنّ المجاز 
لا يجمّل فقط، بل يعمّق التجربة ويمنحها امتدادًا دراميًا داخليًا. وقد أشار صلاح فضل إلى  

 2عري." دور الوظيفي للمجاز" في صوغ الانفعالات المتغيّرة داخل النّص الشّ الّ 

 
 . 209ينظر: كمال أبو ديب، جدلية الخفاء والتجلي: دراسة في بنية الشعر العربي الحديث، مرجع سابق، ص  1
 .  214الخطاب وعلم النّص، مرجع سابق، ص ينظر: صلاح فضل، بلاغة  2



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

57 
 

وهكذا تصبح الاستعارة هنا أكثر من مجرد صورة، إنّها عملية فنية تؤطر التّحوّل الوجداني 
 وتجعله ماثلًا في البناء الفني للنّص. 

 الاستعارةّكوسيلةّلبناءّصوتّسرديّداخليّ: .12

يتجاوز عبد الحليم مخالفة في بعض نصوص ديوانه الأبعاد التقليدية للقول الشعري،  
حين يُوظف الاستعارة لبناء صوت سردي داخلي يشتغل داخل النّص كأنّه ذاكرة متشظية تُعيد 

 ور المجازية المتعاقبة.  إنتاج التجربة لا عبر التسلسل الوقائعي، بل عبر الصّ 

رد، لكن ليس بوصفه جنسًا أدبيًا قائمًا على ففي قصيدة رواية مثيرة، يتوسّل الشاعر بالسّ 
" قصتنا يا  ور الاستعارية لتُحاكي تطور العلاقة:  الخطية، بل كإيقاع شعوري تتوالى فيه الصّ 

بريئة   لما تزل  بها  تشابكت حلولها/ فالصفحة الأولى  تداخلت فصولها/  حلوتي رواية مثيرة/ 
 حزينة... كالصفحة الأخيرة." 

رد في هذا النّص، لا تكون الاستعارة مجرد زخرف بلاغي، بل هي التّي تبني إيقاع السّ 
اخلي، من خلال استعارات مأخوذة من عالم الحكي )الرواية، الفصول، الصفحة(. وهكذا  الدّ 

يتشكّل المشهد الشعري في هيئة سردية غير مباشرة، يعيد فيها الشاعر ترتيب تجربته عبر  
 صور تتعالق لتشكّل حكاية داخلية رمزية، لا تروي الحدث بقدر ما تستدعي أثره في الذّات. 

رد الدّاخلي المشفّر، الذّي لا  السّ   عر الحديث يميل إلىأنّ الشّ   "ويشير محمد مفتاح إلى
 1عرية."ة الشّ  من خلال التّوظيف الذّكي للاستعارة، باعتبارها بناءً حكائيًا داخل البنيّ يتحقق إلاّ 

اعر من قول الذّات لا عبر التقريرية، بل ياق أداة تُمكن الشّ وبذلك تصبح الاستعارة في هذا السّ 
 عبر حكاية شعرية مشفّرة. 

 

 
 . 161ينظر: محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التناص، مرجع سابق، ص  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

58 
 

 الاستعارةّكأداةّلتحويلّالتّجربةّالذّاتيةّإلىّتجربةّكونيةّ: .13

اعر في ديوان صحوة شهريار على تمثيل حالته الذّاتية ضمن أفق وجداني لا يقتصر الشّ 
فردي، بل يتجاوزها إلى بناء رؤيا إنسانية تتسم بالعمق والاتساع. وتلعب الاستعارة دورًا حيويًا  

ماهي هذا التحول، حيث تُستخدم لتجريد التجربة العاطفية من خصوصيتها، وجعلها قابلة للتّ في  
 والتأويل العام.  

 ."  وهذا ما يتجلى في قوله: " أَن ى أغير قدري/ أَن ى أغير في الهوى قدري 

ففي هذه الصّورة، تتخذ التّجربة الشخصية بعدًا رمزيًا يتصل بفكرة كبرى هي: إرادة التغيير   
تعبر عن  فالذّات هنا لا  إنسانيًا شمولياً.  النّص طابعًا  المصير، مما يضفي على  ومواجهة 

باسم الإنسان الذّي يصارع الجبرية ويحاول إعادة تشكيل مصيره وفقًا معاناتها فقط، بل تتحدث  
 لرغبته الحرة. 

الاستعارة لا تنقل المعنى فحسب، بل تصنعه، وتعيد تشكيله ضمن بنية رمزية تتجاوز 
الوجود والانتماء والمصير.   يتلمّس معاني  الذّي  الكوني  بالوعي  لتلتحق  الذّات،  التّعبير عن 
فالعبارة المجازية " أغير قدري" ليست فقط تعبيرًا عن تحدّ  داخلي، بل هي إعادة صياغة للموقف  

اني في وجه الغيب، وفي مواجهته للأسئلة الكبرى التّي تتعلق بالحياة، والحب. وبهذا  الإنس
لترميز التّجربة الفردية، ومنحها بعدًا فلسفيًا وشعريًا في المعنى، تتحول الاستعارة إلى وسيلة  

 آن واحد.

عر الحداثي، موضحًا "  حويلي للاستعارة في الشّ وقد بين كمال أبو ديب هذا الدّور التّ 
تتجاوز حدود اللحظة  ة  أنّها لم تعد مجرد آلية بلاغية، بل أصبحت قناة تؤسس لرؤية رمزيّ 

 1والذّات لتبلغ أفق الإنسان في جوهره الوجودي." 

 
 .218ينظر: كمال أبو ديب، جدلية الخفاء والتجلي، مرجع سابق، ص  1



ّّّيثانالفصلّال أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية   
 
 

59 
 

يوان، حيث يغدو المجاز وسيلة لتوسيع المعنى، وهذا ما نجده بجلاء في كثير من قصائد الدّ 
 عرية.وإضفاء طابع التّأمل الوجودي على التّجربة الشّ 

وفي الأخير نستنتج أنّ الاستعارة في ديوان صحوة شهريار لم تكن مجرد زخرف لغوي،  
ية للنّصوص. فقد لعبت دورًا مركزيًا في بناء  ة الفنّ ا أسهم في تشكيل البنيّ بل مكونًا بنيويًا أساسيً 

وجماليًا الصّ  شعوريًا  عمقًا  القصيدة  على  أضفى  مما  الانفعال،  وتكثيف  الدّلالة،  وتوليد  ور، 
 خاصًا. 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

خاتمة 



ّخاتمةّ 
 
 

61 
 

ّخاتمةّّ

بعد رحلة بحثية امتدت عبر فصول هذه المذكرة، التّي تناولت موضوع التّشكيل الاستعاري       
شهريار لعبد الحليم مخالفة، انطلاقًا من مدخل نظري، مرورًا بتحليل تطبيقي  في ديوان صحوة  

حو  تائج المهمة، والتّي يمكن عرضها على النّ صوص تم التّوصل إلى مجموعة من النّ دقيق للنّ 
 التّالي:

راسة في جانبها النّظري أن  الاستعارة لم تعد مجرّد صورة بلاغية تقليدية، بل أثبتت الدّ  •
إلى   الجمالية  الوظيفة  تتجاوز  الحديثة،  القصيدة  بنية  في  تأسيسيًا  عنصرًا  أصبحت 

 ة. ة، ورمزيّ ، دلاليّ وظائف تعبيرية
يستثمر الاستعارة بشكل واع  لبناء تجربة شعرية  مخالفة  اعر عبد الحليم  يتضح أن  الشّ  •

حداثية، تقوم على إعادة تشكيل الذّات والعالم برؤية رمزية مشحون بالدّلالة والتّوتر،  
 عبير.مبتعدا عن المباشرة والتقريرية في التّ 

الشّعرية في الدّيوان،  لقد شكّلت الاستعارة   • الذّي تدور حوله الصور  المحور المركزي 
المختلفة،   النّصية  الأجزاء  بين  تربط  متشابكة،  دلاليّة  أنساق  بناء  في  ساهمت  حيث 

 وتمنحها الانسجام والتّرابط. 
لقد تنوّعت الاستعارات المستخدمة في الدّيوان، بين التّصريحية والمكنية والممتدة، وهو  •

ة، ووعيه الجمالي في تشكيل ما يعكس براعة الشّاعر في التّحكم في أدواته الأسلوبيّ 
 الصّورة الشّعرية. 

،  التّشكيل الاستعاري أدى دورًا مهمًا في التّعبير عن التّجربة الشعورية والوجدانيةإن   •
فيما يتعلق بالحب، الفقد، الحنين، الانكسار، والتمرّد، حيث جاءت الاستعارة  خاصة  

 حاملة لبعد نفسي داخلي عميق.



ّخاتمةّ 
 
 

62 
 

بتعدّد    إن • يسمح  مفتوح،  رمزي  فضاء  لبناء  مدخلًا  كانت  الدّيوان  هذا  في  الاستعارة 
القراءات، ويفتح النّص على التّأويل، كما يعكس اشتغال الشاعر على البعد الفلسفي 

 للقصيدة.
التّشكيل الاستعاري في تكوين وحدة رمزية داخل الدّيوان، حيث تكررت بعض    أسهملقد   •

الصور والمفردات المجازية في أكثر من قصيدة، مما أنتج نظامًا رمزيًا موحدًا يُثبت  
 الإيقاع الدّلالي العام للنّصوص. 

يمكن اعتبار المجاز في ديوان صحوة شهريار عنصرًا بنيويًا أصيلًا، يتداخل بعمق   •
مع الإيقاع الدّاخلي والمعجم الشعري وتحولات الذّات، ليساهم في إنتاج بنية فنية متكاملة  

 تتسم بالتّماسك والتّجانس.
لم تكن الاستعارة أداة تكميلية في البناء الفنّي فقط، بل عنصرًا عضويًا فاعلًا، يسهم  •

في تشكيل الإيقاع النّفسي للنّص، ويمنح الصّورة طابعًا ديناميكيًا يعكس تقلّبات الذّات  
 الشاعرة وتحوّلاتها. 

الشاعر عبد الحليم مخالفة من خلال التّشكيل الاستعاري أن يُنضج تجربته    استطاع •
متماسكة تمزج بين البعد الذّاتي والبعد الإنساني، وتُحوّل  الشعرية، ويقدّم رؤية حداثية  

 التجربة الفردية إلى بُعد رمزي يحمل دلالات تتجاوز الذّات نحو أفق شعري أوسع. 
النّصوص المدروسة تتمتع ببنية مجازية عميقة ومركبة، تجعل من المتلقي شريكًا    إن •

في إنتاج المعنى، وتدعوه إلى تفكيك الطبقات الرّمزية داخل النّصوص، وهو ما يمنح 
 الشعر طاقته الجمالية والفكرية.

التّشكيل الاستعاري في ديوان صحوة شهريار يُعد من أبرز سماته الجمالية، وأنّه    إن •
 يضطلع بدور أساسي في تحقيق شعريته وتميّزه داخل سياق الشّعر الجزائري المعاصر. 



 

 
 

 

 

 

 

                              

                              

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

 

 

 

 

 

 

قائمة المصادر 



ّقائمةّالمصادرّوّالمراجعّّ 
 
 

64 
 

ّالمصادرّوالمراجعّقائمةّ
 بروايةّحفصّعنّعاصمّالقرآنّالكريم

ّأولا_ّالمصادر:

_ عبد الحليم مخالفة، صحوة شهريار، مجموعة شعرية، الفردوس للنّشر والتوزيع، تونس، 1
 .2020، 2ط

ّالمراجعّ:ّثانيا_

ّأّ_ّالكتبّالعربيةّ:

ّ.1976 ،3القاهرة، مصر، ط، مكتبة الأنجلو مصريةإبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، _ 2

 . 2001، 1دار إحياء التراث العرب، )لبنان(، بيروت، ط لّغة،_ أحمد بن فارس، مقاييس ال3

 . 1993، 1، طلمعارف _ بدوي طبانة، علم المعاني، دار ا4

 .2007، 4ر طمص  ، القاهرة،الثقافة_ تمام حسان، البيان في روائع القرآن، دار 5

 .1976، 4، القاهرة، مصر، طدار الثقافةتمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، _ 6

  دار صادر، بيروت، ،  11مج  _ جمال الدين محمد بن مكرم )ابن منظور(، لسان العرب،7
 .1994 لبنان، )د،ت(،)د،ط(،

هجري، 8 الثامن  القرن  من  العربي  النّقد  في  العربية  القصيدة  شكل  الدين،  فخر  جودت   _
 .1984، 1، طمنشورات دار الأدب

النّص،  9 وعلم  الخطاب  بلاغة  فضل،  صلاح  والفنون _  للثقافة  الوطني  المجلس  بيروت 
 .1992والآداب، 



ّقائمةّالمصادرّوّالمراجعّّ 
 
 

65 
 

دار  _ عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تحقيق: محمود شاكر،  10
 .1991، 1المدني، القاهرة، ط

 . 1985،بيروت  _ عبد العزيز عتيق، علم البيان في البلاغة العربية، دار النهضة العربية،11

 .1982، 3ط ، بيروت،المسيرة _ عبد الله بن المعتز، البديع، دار12

علي بن عبد العزيز الجرجاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تح: محمد أبو الفضل  _ 13
 .1951، 3، ط، القاهرةإحياء الكتب العربية  ، داروعلي محمد البجاوي  إبراهيم

 .1994، 1ار الآداب، بيروت، ط_ كمال أبو ديب، الرؤيا والتشكيل، د14

،  الفكر  دار  : دراسة في بنية الشعر العربي الحديث،_كمال أبو ديب، جدلية الخفاء والتجلي15
 .1997، 2ط، دمشق

_محمد بن عبد الرحمان القزويني)الخطيب(، الإيضاح في علوم البلاغة والمعاني والبيان  16
 .2003، 1والبديع، دار الكتب العلمية، بيروت، ط

، للدّراسات والنّشر والتّوزيعر نينوى  محمد عبيد، الشكل السير ذاتي: التجربة والكتابة، دا_  17
 .2012سورية دمشق، 

 .2000، 1، الرباط، طافريقيا الشرق   _ محمد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي،18

 ه.1323، 1، القاهرة، ط3ج_ محمد المبرد، الكامل في اللغة والأدب، 19

_ محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري: استراتيجية التناص، المركز الثقافي العربي، الدار  20
 .2005، 1، طالبيضاء

دار الفكر لطباعة والنّشر والتّوزيع، بيروت،  _ محمود بن عمر الزمخشري، أساس البلاغة،  21
 .2006لبنان، )د.ط(، 



ّقائمةّالمصادرّوّالمراجعّّ 
 
 

66 
 

القرآن،  22 مجاز  عبيدة(،  )أبو  المثنى  بن  معمر  غريب_  دار  فؤاد،  محمد  للطباعة،   تج، 
 القاهرة.

 .النقد الأدبي الحديث، دار نهضة مصر، القاهرةمحمد غنيمي هلال، _ 23

_ محمد غنيمي هلال، فن الشعر: دراسة تحليلية في نقد الشعر العربي القديم، دار النهضة  24
 .2003، 7طالعربية، بيروت، 

_ أبو هلال العسكري، الصناعتين: الكتابة والشعر، تحقيق: علي محمد البجاوي، ومحمد 25
 .1951، 1أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط

 .1987، 1_ يوسف بن أبي بكر السكاكي، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط26

  . 2013،  3المسيرة، عمان، ط  _ يوسف مسلم أبو العدوس، مدخل إلى البلاغة العربية، دار27

ّب_ّالكتبّالمترجمةّ:

 جون كوهن، النّظرية الشعرية، ترجمة أحمد درويش، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة،  _28
 .2000مصر، )د.ط(، 

غانم،29 محمد  بسطاويسي،  رمضان  ترجمة  الجمال،  علم  لوكاتش،  الهيئة   _جورج  مطابع 
 .1991المصرية العامة للكتاب، مصر، 

المؤسسة الجامعية للدّراسات والنّشر    _ غاستون باشلار، جماليات الحلم، ترجمة جورج سعد،30
 . 1990والتوزيع، بيروت، 

المؤسسة الجامعية للدراسات،  _ غاستون باشلار، جماليات المكان، ترجمة غالب هلسا،  31
 .1994، 2بيروت، ط

ّثالثا:ّالمعاجمّ

 .1991، 1_ أحمد بن فارس، مقاييس اللغة، دار الفكر، بيروت، ط32



ّقائمةّالمصادرّوّالمراجعّّ 
 
 

67 
 

 مادة عور.محمد بن مكرم )ابن منظور(، لسان العرب،  _ جمال الدين33

أحمد الزيات، حامد عبد ،  إبراهيم مصطفى_ مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، تأليف:  34
 . د.ط مصر، القادر، محمد النّجار، دار الدعوة، القاهرة،

دار التحرير والطبع والنّشر    _ مجمع اللغة العربية، معجم الوجيز، جمهورية مصر العربية،35
 .1989)د.ط(، 

ّرابعا:ّالرسائلّالجامعيةّ

، _ محمد الأمين شيخة، التّشكيل الأسلوبي في الشعر المهجري الحديث، أطروحة دكتوراه 36
 .2000الجزائر،، محمد خيضر بسكرةجامعة 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

ّ:صملخّّ

هذه الدّراسة ظاهرة التّشكيل الاستعاري في ديوان صحوة شهريار للشّاعر الجزائري  تناولت      
عن   اعر الحديثة، وتكشفُ تجربة الشّ   ة وجمالية تعكسُ عبد الحليم مخالفة، بوصفها ظاهرة فنيّ 

 سهم في بناء النّص الشّعري. رمزية وشعورية تُ  أبعاد  

الدّراسة إلى مدخل نظري وفصلين تطبيقيين  مت  اهرة، قُسّ ومن أجل الإحاطة بجوانب هذه الظّ 
وخاتمة. خُصص المدخل لتحديد المفاهيم الأساسية، خاصة مفهومي " التّشكيل" و "الاستعارة" 
كما وردا في البلاغة القديمة والنّقد الحديث. أما الفصل الأول، فركّز على تحليل أنواع الاستعارة 

ا آليات اشتغالها ودلالاتها الفنّية. في حين اهتم الفصل  المكنية والتّصريحية داخل الدّيوان، مبرزً 
البنيّة الفنيّة للنّصوص، من خلال التّماسك  الثّ  اني بدراسة دور التّشكيل الاستعاري في بناء 

 والانطباع الجمالي، والبعد الرّمزي الموحد. 

تائج، حيث تبيّن أن  الاستعارة في هذا الدّيوان  النّ   استخلاص أهمّ   وفي نهاية هذه الدّراسة، تمّ     
 للزّينة اللّغوية فقط، بل كانت أداة للتّعبير العميق عن الذّات، وإعادة تشكيل التّجربة لم تأتِ 

 الشّعرية في إطار حداثي متكامل. 

البلاغة  التشكيل الاستعاري، ديوان صحوة شهريار، عبد الحليم مخالفة،  الكلماتّالمفتاحية:
 . الرمز الشعري ، البنية الفنية، الاستعارة المكنية، الحديثة

 

 

 

 

  

 



 
 

 
 

Abstract 
   This study explores the phenomenon of metaphorical construction in 
the poetry collection   "The Awakening of Shahryar" by the Algerian poet 
abdelhalim mokhalfa. Approaches metaphor as an aesthetic and 
expressive device that reflects the poets modern experience, revealing 
symbolic and emotional dimensions that contribute to the structure and 
meaning of the poetic text. 

To investigate this phenomenon, the research wad divided into a 
theoretical introduction, two applied chapters, and a conclusion. The 
introductory part defined key concepts, especially   "concstruction   "  and  "
metaphor", as treated in both classicala Arabic rhetoric and modern 
literary criticism. The main types of metaphor found in the collection 
personification and explicit metaphor highlighting their mechanisms 
and artistic functions. The second chapter addressed the role of 
metaphorical construction in shaping the artistic structure of the poems, 
through coherence, aesthetics impression, and symbolic unity. 

In conclusion, the study found that metaphor in this collection is not 
used merely for rhetorical ornamentation, but rather as a profound tool 
of expression that reconfigures poetic experience within a cohesive 
modern framework.     



 

 
 

 

 

 

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

ّ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

الفهرس



ّالفهرس 
 
 

 
 

 الفهرس 
 أ ............................................................................................................................................................ّمقدمةّ

 1........................................................................................................................ ومصطلحاتّّمفاهيم:ّنظريّّمدخل

 2....................................................................................................................... واصطلاحاّلغةّالتّشكيلّمفهومّ (1

 2.................................................................................................................................................. :لغةّالتّشكيل

 4........................................................................................................................................... ّ:اصطلاحاّالتّشكيل

 6..................................................................................................................... :واصطلاحاّلغةّالاستعارةّمفهومّ(2

 7......................................................................................................................................... :لغةّالاستعارة ❖

 8.................................................................................................................................. ّ:اصطلاحاّالاستعارة ❖

 شهريارّصحوةّديوانّفيّالاستعارةّتجليات:ّأولّفصل

 12 ................................................................................................................... ّ.الديوانّفيّالاستعاراتّتشكيل:ّأولا

 12 ....................................................................................................................................................... :تمهيد

 13 ................................................................................................................... :الدّيوانّفيّالاستعاراتّأنواع .1

 .الفنيةّالصورّبناءّفيّالاستعارةّأثر:ّثانّفصل

 40 ....................................................................................................................................................... :تمهيد

 40 .....................................................................................................:الشعريةّالرؤيةّوتعميقّالدلاليّالتكثيف (1

 41 ................................................................................................................ ّ:النّصوصّبينّالرمزيّّالتّماسك (2

 41 ...................................................................................................................... ّ:للقصيدةّالبنيويّّالانسجام (3

 42 .................................................................................................................. :الشاملةّالدّلاليةّالبنيةّتكوين (4

 42 ............................................................................................................... ّ:الواحدّالجماليّّالانطباعّتشكيل (5

 42 .................................................................................................................ّ:الإدراكّوتسهيلّالمجردّتجسيد (6

 43 ................................................................................... :موحّدّاستعاريّّإطارّفيّالجماعيةّالذّاكرةّإنتاجّإعادة (7

 45 ..................................................................................................................... ّ.متكاملةّفكريةّرؤيةّترسيخ (8

 45 .................................................................................................. .والممكنّالواقعّّبينّالشعريّّالتوترّتصعيد (9

 46 ................................................................................................................... ّ.الداخليّالدلاليّالإيقاعّبناء ّ(10

 46 ........................................................................................................الصورّخلالّمنّالذّاتيّالحضورّبناء ّ(11

 



ّالفهرس 
 
 

 
 

 47 ................................................................................. ّ.شهريارّصحوة ديوانّفيّّالفنّيةّبالبنيةّالاستعارةّعلاقة:ّثانيا

 47 ....................................................................................................... ّ:الشّعريةّالدّلالةّلتوليدّكآليةّالاستعارة .1

 48 .............................................................................................................. ّ:الشعريةّللرمزيةّكمولّدّالاستعارة .2

 49 ............................................................................................................... ّ:الدّاخليّللإيقاعّكمولّدّالاستعارة .3

 50 .............................................................................................. ّ:التّجربةّوتكثيفّاللّغةّلانزياحّكأداةّالاستعارة .4

 51 ................................................................................................................ :مفتوحةّتأويليةّكبنيةّالاستعارة .5

 52 .........................................................................................ّ:الوطنّوتمثيلّالجماعيةّللذّاكرةّكتجسيدّالاستعارة .6

 53 ................................................................................................................ ّ:وتأمليةّفلسفيةّكبنيةّالاستعارة .7

 54 ............................................................................................................ّ:والآخرّالذّاتّبينّكجسرّالاستعارة .8

 54 ............................................................................................................:الشعريّّللمشهدّكهندسةّالاستعارة .9

 55 ...................................................................................................... ّ:الشعريّّوالقلقّللتوترّكمحركّالاستعارة ّ.10

 56 .................................................................................................. :الشّعوريةّالتحوّلاتّلكشفّكآليةّلاستعارةا .11

 57 ................................................................................................ ّ:داخليّسرديّصوتّلبناءّكوسيلةّالاستعارة .12

 58 ................................................................................. ّ:كونيةّتجربةّإلىّالذّاتيةّالتّجربةّلتحويلّكأداةّالاستعارة .13

 61........................................................................................................................................................  خاتمة

 64.................................................................................................................................. والمراجعّالمصادرّقائمة

 

 

 


	مقدّمة
	مدخل: مفاهيم ومصطلحات
	مدخل
	1) مفهوم التّشكيل لغة واصطلاحا
	التّشكيل لغة:
	التّشكيل اصطلاحا:
	2) مفهوم الاستعارة لغة واصطلاحا:
	❖ الاستعارة لغة:
	الفصل الأوّل: تجليّات الاستعارة في ديوان صحوة شهريار.
	❖  تشكيل الاستعارات في الدّيوان.
	تمهيد:
	1. أنواع الاستعارات في الدّيوان:
	الفصل الثاني: أثر الاستعارة في بناء الصور الفنية.
	تمهيد:
	1) التكثيف الدلالي وتعميق الرؤية الشعرية:
	2) التّماسك الرمزي بين النّصوص:
	3) الانسجام البنيوي للقصيدة:
	4) تكوين البنية الدّلالية الشاملة:
	5) تشكيل الانطباع الجمالي الواحد:
	6) تجسيد المجرد وتسهيل الإدراك:
	7) إعادة إنتاج الذّاكرة الجماعية في إطار استعاري موحّد:
	8) ترسيخ رؤية فكرية متكاملة.
	9) تصعيد التوتر الشعري بين الواقع والممكن.
	10) بناء الإيقاع الدلالي الداخلي.
	11) بناء الحضور الذّاتي من خلال الصور.
	ثانيا: علاقة الاستعارة بالبنية الفنّية في ديوان صحوة شهريار.
	1. الاستعارة كآلية لتوليد الدّلالة الشّعرية:
	2. الاستعارة كمولّد للرمزية الشعرية:
	3. الاستعارة كمولّد للإيقاع الدّاخلي:
	4. الاستعارة كأداة لانزياح اللّغة وتكثيف التّجربة:
	5. الاستعارة كبنية تأويلية مفتوحة:
	6. الاستعارة كتجسيد للذّاكرة الجماعية وتمثيل الوطن:
	7. الاستعارة كبنية فلسفية وتأملية:
	8. الاستعارة كجسر بين الذّات والآخر:
	9. الاستعارة كهندسة للمشهد الشعري:
	10. الاستعارة كمحرك للتوتر والقلق الشعري:
	11. الاستعارة كآلية لكشف التحوّلات الشّعورية:
	12. الاستعارة كوسيلة لبناء صوت سردي داخلي:
	13. الاستعارة كأداة لتحويل التّجربة الذّاتية إلى تجربة كونية:
	خاتمة
	قائمة المصادر والمراجع

