
 

                                                  
REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIRE 

                                      

          8      1945                

                            

                       
 

 

MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR 

ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

UNIVERSITE 8 MAI 1945 GUELMA 

Faculté des lettres et langues 

Département de la langue et littérature arabe 
 

  .................  :     
 

                                      

            
            :   

 

     "    "                       "                                
"     

 
:             

 :) (                  

 

 :             /   06 / 2025 
 
 

:                      
 

                                          
                               8     1945            

                               8     1945                   

                             8     1945            

 

 :              2024/2025 



 

  



 

 

 

 

 

 :     ن       

التي كانت الضوء الذي أنار لي طريق البحث ولم تبخل علي بعلمها              إلى الأستاذة 
إلى التي غرست في نفسي روح المثابرة والدقة العلمية أستاذتي الفاضلة لك   .وتوجيهها ونقدها البناء 

مني أسمى آيات الشكر والعرفان فما كان لهذا العمل أن يكتمل لولا دعمك وتوجيهك جزاك الله كل  
 خير ووفقك لما فيه من العطاء والتمييز. 

 

 

 

 

ةلين  



 

  لإه   :

"وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون وستردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم  
 .( 105تعملون")التوبة 

العزيز الذي حملتُ اسمه فخراً، وإلى من كرّمه الله بالهبة والوقار، يا من حصد الأشواك عن دربي وزرع 
 .لي الراحة... إلى أبي

لم ينحنِ ظهر أبي مما كان يحمله، بل انحنى ليحمل عني. وكنتُ أحجب عن نفسي مطالبها، فكان  
 .يكشف عما أشتهي الحجب. شكراً لكونك أبي

 إلى الراحلة عن حياتي، الحاضرة في قلبي،

 إلى من دأبت أناملها على تقديم لحظات السعادة،

 إلى من تحملت الأشواك لتحميني وتمهّد لي طريق العلم،

احتوت مسيرتي وتفاصيل حياتيإلى من  ... 

 .يا صاحبة القلب الكبير، كنتُ أتمنى وجودك في حياتي في هذا اليوم المميز بالنسبة لي

 .والدتي الحبيبة، رحمكِ الله وأسكنكِ فسيح جناته

 إلى أمي الثانية، 

 إلى من احتضنتني بكل طيبة وحنان، فكانت أكبر داعم لي في هذه الحياة، 

 .الزهرة"، حفظكِ الله وأبعد عنكِ كل سقم"

 إلى من احتضن حلمي، وجاد عليّ بوقته، وأكرمني بفضله، 

 إقراراً مني بجميله، واعترافاً بحقه،

 إلى من كان خيَر عونٍ لي وسندًا، وكان الأولَ في مساندتي وتشجيعي، 



 

 

 .أهدي تخرجي إلى زوجي

 إلى سندي والكتف الثابت، الذين إن مالت الدنيا لا يميلون،

 ملهمي نجاحي، إلى من شددتُ عضدي بهم،

 فكانوا لي ينابيع أرتوي منها،

 ...إلى خيرة أيامي وصفوتها 

 .إلى إخوتي: وائل، عبير، نور الهدى، محمد

 إلى عائلتي الثانية: أمي عائشة وأبي محمد،

 .أطال الله في عمرهما ومنحهما الصحة والعافية

 إلى زهرة حياتي ونور عيني، 

لكل تعب معنى، ولكل خطوة أملًا،إلى من جعلت   

، إلى ابنتي الحبيبة "إيلاف " 

 أنتِ الحلم الذي تحقق، والنبض الذي لا يخبو. 

دروب العمر زهور الأيام   يءأنتم النور الذي يض ،آخر من الفرح والحنان اإلى من منحوا لحياتي طعم
 وتين.  ،سند، ميسم ،تيم الله :وأمل المستقبل

 

ةلين  



 

 
الاهداء والشكر 

  

       
 



       

 أ 
 

       

يعددد النقددد الثقددافي أحددد الاندداهددات النقددديددة الحددديثددة التي ظهرت مع  ددايددة القرن العشددددددددددددددرين  
اسددددتجابة للتحولات الفكرية والاجتماعية والسددددياسددددية التي شددددهدها العالم خاصددددة في سدددديا  ما بعد 

جمداليدة  الحدداةدة. فهو يوسددددددددددددددع من دائرة اهتمدام النقدد الأدبي التقليددي لينتقدل من دائرة التركيز على  
النصدددددددددددددوا الأدبية وحدها إلى تحليل اتلف اتطابات والمنتجات الثقافية بوصدددددددددددددفها تعبيرا عن بني 

 السلطة والمعرفة والهوية والجنس والعر  والطبقة وغيرها من المحاور الاجتماعية.

ينطلق النقددد الثقددافي من فكرة أن الأدب والفن ليسددددددددددددددددا معزولين عن السدددددددددددددديددا  الاجتمدداعي 
لذلك يهتم النقد   ،نتا  قيمهاإنظومة ةقافية أوسددددددع تفرا رتاها وتعيد موالسددددددياسددددددي، بل هما نتا  

الثقافي بكشددددددددف الأنسددددددددا  المضددددددددمرة في النصددددددددوا التي قد تكر  الهيمنة أو تعيد إنتا  ا قصدددددددداء 
والتهميش وهو يدمج بين الأدب والفلسددفة وعلم الاجتماع والأنثروبولوجيا والدراسددات النسددوية وما 

 بعد الكولونيالية وغيرها من الحقول المعرفية.

  اإذ يمثددل أحدد أبرز تطبيقدداتهدالنقددد الثقددافي    لضددددددددددددددمن حقدد  نظريدة مدا بعددد الكولونيدداليددةنددر  الت
تمثلات السلطة والهوية والاختلاف داخل النصوا واتطابات فالنقد الثقافي يهتم بتحليل    ا؛وتياراته

  ةما بعد الكولونيالي  نظريةفعله التولا يقتصددددددددر على الجوانب الجمالية والفنية فقل وهذا بالضددددددددبل ما 
 رة.در  آثار الاستعمار على الهوية والثقافة واللغة والتاريخ في المجتمعات المستعمَ تحين 

كما يتشددددددارك النقد الثقافي وما بعد الكولونيالية في تفكيك خطاب السددددددلطة والكشددددددف عن 
فريقي، آسدديوي...( بصددورة إتصددوير ارخر" )شددرقي،  "الأنسددا  التي تدعم الاسددتعمار مثل التهميش  

دونيدة تخددم الهيمندة الغربيدة. وكلاهمدا يهتمدان بكيفيدة تشددددددددددددددكدل الهويات الثقدافيدة في ظدل علاقدات القوة 
حيث يمكننا القول إن   ،التاريخية والاجتماعية خصدددددددوصدددددددا في المجتمعات التي خضدددددددعت للاسدددددددتعمار

اتطاب ما بعد الكولونيالي يشدددددكل فرعا أو تيارا متقدما من النقد الثقافي يركز بشدددددكل خاا على 
 نربة الاستعمار وما بعده.



       

 ب  
 

إلى كأحد أهم الاناهات النقدية المعاصددددددددددددددرة التي تسددددددددددددددعى   ت النظرية ما بعد الكولونياليةبرز 
آليات السديطرة والهيمنة التي تمارسدها القوى الاسدتعمارية على الشدعوب المسدتعمرة ليس الكشدف عن 

 لهويات الثقافية.افقل عبر الاحتلال العسكري بل أيضا عبر تكوين صور نمطية وتشويه 

تتداخل مقاربات النقد الثقافي واتطاب ما بعد الكولونيالي في كثير من القضدددايا حيث يعمد 
وكشدددددددددددددف الممارسدددددددددددددات الرمزية التي   ،كلاهما إلى تفكيك العلاقات غير المتكافئة بين المركز والهامش

أسددهمت في إنتا  الهيمنة الثقافية الغربية. كما يعملان معا على إبراز أصددوات المهمشددين والمقموعين 
 وإعادة قراءة النصوا من منظور مقاوم للخطاب الرسمي المهيمن.

أصدددددددددددبح اتطاب ما بعد الكولونيالي من أبرز الأدوات النقدية في دراسدددددددددددة نصدددددددددددوا ما بعد 
الاسدددددتعمار، كونه يكشدددددف عن عمق الأةر الذي خلقه الاسدددددتعمار في الهوية الثقافية، وفي تشدددددكيل 
وعي المسدددددددتعمر بذاته، حيث تتداخل مفاهيم مثل الاغتراب، الهجنة، ارخر...، وهي كلها مفاهيم 

 ا في حقل النقد الثقافي.مركزية أيض

حيث  إن هذا الموضددوع يكتسددب راهنيته وأهميته في ضددوء التحولات التي يشددهدها العالم اليوم،
مما  لا تزال آثار الاسددددتعمار حاضددددرة في أشددددكال متعددة من السدددديطرة الرمزية والثقافية والاقتصددددادية،

يجعل من النقد الثقافي وما بعد الكولونيالي معا أدوات أسدددداسددددية لفهم واسددددتيعاب ديناميات الصددددراع 
 .بيت خطاب الهيمنة وخطاب المقاومة بين المركز والهامش بين الذات وارخر،

تبرز رواية " العشدددددددددددددداء الأخير لكارل ماركس "للكتاب الجزائري فيصددددددددددددددل الأحمر كعمل أدبي  
ليس بوصدددددفه شدددددخصدددددية  ريخية  يسدددددتدعي شدددددخصدددددية الفيلسدددددوف والمنظر الشددددديوعي كارل ماركس،

وإنما كرمز فكري يتم اسدددددددتحضددددددداره لمسددددددداءلة الحاضدددددددر وم لات الفكر الماركسدددددددي في ظل    فحسدددددددب،
 في العالم المعاصر. الاجتماعيةوالسياسية التحولات الاقتصادية 



       

 ج 
 

                                      بدددددددددددددددددددد "اتطاب  اعلى هذا الأسدددددا  جاء بحثنا موسدددددوم
، حداولندا من خلالده تتبع مقولات اتطداب مدا بعدد الكولونيدالي في الروايدة من "                  

 خلال الشخصيات وأهم المقاطع السردية التي تكشف بنى الهيمنة وحيل السلطة في الرواية.

ليات مقولات اتطاب ما بعد الكولونيالي في رواية "العشددددددداء ن إ            يطرح هذا البحث 
   ، وتتفرع عن ا شكالية الأسئلة التالية:الأخير لكارل ماركس"

ملامح اتطدداب مددا بعددد الكولونيددالي في روايددة العشدددددددددددددددداء الأخير لكددارل   ثلددتتمفيمددا   ✓
 ماركس؟ 

ومددا هي ارليددات السددددددددددددددرديددة واتطددابيددة التي اعتمدددهددا الكدداتددب في تفكيددك خطدداب  ✓
 ر؟المستعمر وإعادة تشكيل هوية المستعمَ 

تحليل مظاهر اتطاب ما بعد الكولونيالي في رواية العشدددددددددددداء الأخير  هو بحثهذه ال  فهو
والكشددف عن كيفية معالجة الرواية قضددية الهوية في سدديا  ما بعد الاسددتعمار وإبراز الأسدداليب الفنية 
واتطابية التي اعتمده الكاتب في مقاومة سددددددددددرديات الاسددددددددددتعمار الثقافية وأخيرا الاسددددددددددهام في إةراء 

 ية المعاصرة في الأدب الجزائري من منظور ما بعد الكولونيالي.الدراسات النقد

كونه يتناول رواية معاصرة تعكس التحولات  تبز قيمته في  حيث      ث هم      وارن ننتقل إلى  
يفتح    االفكرية في السرد الجزائري، من خلال مقاربة تعتمد مفاهيم النقد ما بعد الكولونيالي مم 

الثقافية.  اآفاق وتقتصر هذه    جديدة لفهم علاقة الأدب الجزائري بالتراث الكولونيالي ومقاومته 
الدراسة على تحليل رواية العشاء الأخير لكارل ماركس فقل دون التطر  إلى روايات أخرى، كما  
ركزت الجوانب السردية واتطابية المرتبطة باتطاب ما بعد الكولونيالي دون اللجوء إلى مناهج 

 . نقدية أخرى
 سما إلى مقدمة وفصلين وخاتمة.مق ا البحثوجاء هذ



       

 د 
 

أهم المفاهيم التأسدددديسددددية التي ترتبل بددددددددددددددددددد "النظرية ما بعد  (ا طار النظري)الفصددددل الأول تناولنا في 
مدا "، ثم تنداولندا مفهوم اتطداب  مدا بعدد الكولونيداليدة"النظريدة  مقولات  الكولونيداليدة"، وتطرقندا إلى أهم  

 ."إدوارد سعيد"عند  ليبعد الكولونيا

فيده ملخ  روايدة العشددددددددددددددداء الأخير لكدارل   نداتنداولف  ،(ا طدار التطبيقي)الفصدددددددددددددددل الثدا   أمدا  
 نليات اتطاب ما بعد الكولونيالي في الرواية.تطرقنا إلى وأخيرا  ،ماركس، ثم دراسة عنوان الرواية

 وذيلنا البحث بخاتمة كانت حوصلة لأهم النتائج التي توصل إليها البحث.

نليدددات اتطددداب مدددا بعدددد  للكشددددددددددددددف عن  النقدددد الثقدددافي       ج يعتمدددد هدددذا البحدددث على  
الكولونيالي في الن  الروائي، مستعينا بالمفاهيم الأساسية لهذا الحقل النقدي مثل الهجنة، اتطاب، 

 الاستلاب.

سددددددددددددددهددامدات رواد النقددد مدا بعددد الكولونيددالي إفي  فتمثلددت  البحددث  التي قدام عليهددا         عأمدا  
في مفهوم الهجنة   "هومي باباو"  ،أمثال: إدوارد سدددعيد من خلال كتاب "الاسدددتشدددرا " وتمثيل ارخر

 ، ومن هذه المراجع نذكر:بعفي مقولة التا "جياتري سبيفاك"و

 . ا نشاء، تر: كمال أبو ديب-السلطة-المعرفة-إدوارد سعيد، الاستشرا  .1
 . هومي بابا، موقع الثقافة، تر: ثائر ديب .2
   الكولونيالي، تر: ثائر ديبديبيش شاكراباتي، دراسات التابع والتأريخ ما بعد  .3
 .ميشال فوكو، حفريات المعرفة، تر: سالم يفوت  .4
 . شيلي واليا، إدوارد سعيد وكتابة التاريخ، تر: أحمد خريس وناصر ابو الهيجاء .5
رامي أبو شهاب، الرسيس والمخاتلة )خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد المعاصر النظرية   .6

 .والتطبيق(



       

 ه 
 

، وأتقددم  وتوفيقده في إنجداز هدذا البحدثفضددددددددددددددلده  الله على  إلا أن أحمدد   الأخير لا يسددددددددددددددعني  في
، كما وملاحظاتها القيمةعلى دعمها وتشددجيعها               بشددكري اتاا لأسددتاذتي الفاضددلة 

 على نشمهم عناء قراءة وتمحي  المذكرة. ساتذة أعضاء لجنة المناقشةأشكر الأ

 

 



 

 

           : 
              ه   تأ

    ظ                       



 ظ                           ه   تأ                                               :          

7 
 

    ظ                         :    ه   تأ                   

 :   ط           ث       

                        ح    : 

  تم   

لية" إلى مجموعة من الدراسددددددات االكولونيما بعد   يشددددددير مصددددددطلح "ما بعد الاسددددددتعمار" أو "
وتأتي كردة فعدددل على التوجهدددات البنيويدددة    ،والنظريات التي نشدددددددددددددددددأت في مرحلدددة مدددا بعدددد الحدددداةدددة

هذه العلاقة تركز على تحليل   وشدددددددددكلانيتها التي هيمنت على الفكر في منتصدددددددددف القرن العشدددددددددرين.
 .العلاقة بين الاستعمار وما بعده، وكيفية تأةيره على الثقافات والمجتمعات 

الأنثروبولوجيا، علم الاجتماع  خل الدراسددددددات ما بعد الاسددددددتعمارية مع مجالات عدة مثل اتتد
تهتم بتحليل  والفلسدددددددددفة. وهيةنية والنقد الأدبي والتاريخ وعلم النفس والسدددددددددياسدددددددددة والدراسدددددددددات ا 

ور نقدي يكشددددف عن تأةيرات الاسددددتعمار من بنية التفكير نظالنصددددوا والممارسددددات الثقافية من م
واللغددة والثقددافددة ويشددددددددددددددمددل ذلددك فح  الأدب الددذي ظهر في مرحلددة الحددداةددة وتحددديدددا في نليدداتدده 

 يالية.مبر ا 

الاسددتعماري ما بعد اتطاب   ية تشددكيلتسددليل الضددوء على كيفوهدف هذه الدراسددات هو 
كما أن هذه النظريات تسدددعى   رة،المسدددتعمَ في قيم وإيديولوجيات الشدددعوب    هير ةتأالثقافية، ولهويات ل

ولكن أيضدددددددددددددا من خلال النظر في  ،إلى نقد الاسدددددددددددددتعمار ليس فقل من خلال النصدددددددددددددوا الأدبية
 .العلاقات السياسية والاقتصادية والاجتماعية التي نشأت نتيجة لهذه التجارب الاستعمارية

والدراسددددات ما بعد الكولونيالية ترعرعت على كل من ا يار الامبراطوريات الأوروبية العظمى 
وخمسددددددددددينياته وسددددددددددتينياته وما تلا ذلك من بروز الدراسددددددددددات الثقافية   في أربعينيات القرن العشددددددددددرين،



 ظ                           ه   تأ                                                :          

8 
 

المنداهضددددددددددددددة للهيمندة من الددوائر الأكداديميدة ومجدال الددراسددددددددددددددات مدا بعدد الكولونيداليدة يمثدل مجموعدة من 
 :المناطق والطرائق من بينها

     لاله                              /1

هذا المجال يهتم بتحليل كيفية اسددتجابة هذه المسددتعمرات لما خلفه الاسددتعمار من آثار ةقافية 
كيف تعاملت هذه الثقافات مع ا رث الاسدتعماري، سدواء عن طريق التكيف معه   واجتماعية، أي

أو مقاومة أو محاولة التغلب عليه بعد فترة الاسددددتقلال. هذه الدراسددددة تشددددير إلى ما بعد الكولونيالية  
خلال النصدددددددددف الثا  من القرن  رالاسدددددددددتعمارية وتسدددددددددتمباعتبارها فترة  ريخية تبدأ من  اية الحقبة 

العشددددددددرين، حيث تطور العديد من الثقافات المسددددددددتقلة في مواجهة التحديات المترتبة على ماضدددددددديها  
 .الاستعماري

                    با            ه  /2

الكيفيددة التي اسددددددددددددددتجددابددت بهددا  رث الكولونيدداليددة الثقددافي أو تكيفددت معدده أو قدداومتدده، أو أي  
تغلبت عليه منذ بداية الكولونيالية، وهنا تشدددددددددددير الصدددددددددددفة "ما بعد الكولونيالية" إلى ةقافات ما بعد 

 .عشر الكولونيالية والفترة التاريخية التي تغطيها هي تقريبا الفترة الحديثة بدء من القرن الساد 

       جم ع ث       لمج              /3

من حيث علاقات القوة السدددياسدددية والثقافية، أما الفترة التاريخية التي تغطيها هي التاريخ كله، 
والكثير للدارسدين لماهية هذا اتطاب يتسداءلون فيما إذا كان اتطاب الاسدتعماري خطابا متجانسدا 

لدددده. ومن هنددددا يمكن القول  ن وجود كلدددده في نفس النظرة أم لا أم أن   هندددداك خطددددابات اتلفددددة 
خطابات اتلفة في فترة الاسدددتعمار لا تصدددور كلها الأهالي بطر  سدددلبية يعود إلى اختلاف السددديا  

 .الذي كتبت فيه نصوا بعينها

 



 ظ                           ه   تأ                                                :          

9 
 

                       ظ           ثا   :

لا نغفل ةلاث صددددعوبات أو مشددددكلات ن الكولونيالية يجب أبل ققبل الشددددروع في تعريف ما 
تتعلق الأولى بمصطلح الكولونيالية وأما الثانية فتتصل بالبادئة "ما بعد" عينها .  بيطرحها هذا التركي

 .والثالثة بالمصطلح في صيغته المركبة

إلى أن "مصدددطلح كولونيالي نفسددده   "فريديرك كوبر"عن الصدددعوبة الأولى يشدددير المؤري الأمريكي  
"كولونيالي" تربل  ريخ   سدددميةتالهذه   لأن ؛ىتلاشددديحمل قصدددورا يتجاوز خصدددوصددديات كونه نظاما 

يشدددددددددير إلى التمييز بين   الكولونيالية  ،العالم الغربي وهويته في الحضدددددددددارة والتقدم بتكوينه الاسدددددددددتعماري
وهذا الوضع الكولونيالي لا   1بعض الشعوب باعتبارها تحتا  إلى أشكال معينة من السيطرة والمراقبة"

 .يمكن ناوزه كواقع  ريخي، بل إن انكاره أو تحجيمه يغدو ضربا من الطمس

بعدد" التي يتوجس بعض النقداد من توظيفهدا نتيجدة  الثدانيدة فتتعلق بالبدادئة "ما الصددددددددددددددعوبةوأما  
نقاشددددا في مصددددطلح "ما بعد الكولونيالية"   ربعد" لم تث الالتبا  والتناقض الذي تحمله إن البادئة "ما

فحسدددددددددددددددب وإنمدا في باقي المصددددددددددددددطلحدات والميدادين الأخرى على غرار "مدا بعدد البنيويدة" و "مدا بعدد 
شدددددددكال الذي تنطوي عليه في مصدددددددطلح "ما بعد "ما بعد النسدددددددوية" وغيرها ولعل ا   الماركسدددددددية" و

 الكولونيالية" يغدو متعدد الأبعاد. 

أن المصددددددددددددددطلحدات التي تحتوي على البدادئدة "مدا بعدد" تعدا  من عددم  "إيهداب حسددددددددددددددن"يرى 
لأ ا تنطوي على ضدها ونقيضها بداخلها ووفق التصور نفسه يقترح   ؛2الاستقرار وشديدة الارتباك

كم هو عبثي كل " ليو ر اسددددتبدال البادئة "ما بعد" إعادة حيث يرى  الفيلسددددوف الفرنسددددي فرانسددددوا
تحقيب للزمن الثقافي بمفردات )ما بعد( و )ما قبل( سددابق ولاحق لسددبب كونه يترك وضددعية "ارن" 

 
،  2010موجين، إدبايوت، باريس،  فريديريك كوبر، إشكالية الاستعمار نظرية المعرفة التاريخية، تر: كريستيان جان  1
 .40ا
،  2018، بيروت، 1إيهاب حسن، تحولات اتطاب النقدي في ما بعد الحداةة، تر: السيد إمام، دار الرافدين، ط 2
 .12ا



 ظ                           ه   تأ                                                :          

10 
 

دون مسددددددددألة الحاضددددددددر الذي انطلاقا منه ، نفترا أننا نملك القدرة على أخذ منظور مشددددددددروع عن 
ومثل هذا الاقتراح يكشدددددددددف إلى أي مدى كانت البادئة قاصدددددددددرة ومن جانب  1تعاقب كرونولوجي"

إلى أن البادئة ما بعد "نسددددددد الطاقة القلقة المنطوية على المراجعة وإعادة   "ومي بابا"هآخر، يشددددددير  
"ما بعد"  ددددددددددددددددددددف  . ولعل التعقيد سددددديزداد حينما يتعلق الأمر بمصدددددطلح "ما بعد الكولونيالية"،2النظر"

كما لو   توحي في ظاهر الأمر بالقطيعة والانفصددددددال بين ما هو )كولونيالي( وما هو )غير كولونيالي(
كددانددت تعلن انتهدداء الوضددددددددددددددع الكولونيددالي، لكن واقع الأمر خلاف ذلددك نظرا لكو ددا أي مددا بعددد 
الكولونيالية، ليسددددددددت مؤشددددددددرا  ريخيا يراد به التعاقب وإنما مؤشددددددددر نظري متعلق عند كثير من النقاد 

 .باستمرارية وحضور الكولونيالية في منظومات وأشكال بديلة أو متخفية

 

 

 

 

 

 

 

 

 
جان فرانسوا ليو ر، في معنى ما بعد الحداةة )نصوا في الفلسفة والفن(، ةر: السعيد لبيب، المركز الثقافي العربي، الدار   1

 . 70، ا 2016، 1، طالمغربالبيضاء، 
 .44ا  ، 2016، 1ط ، المغرب ،الدار البيضاء  ،ةر: ثائر ديب، المركز الثقافي العربي ، ومي بابا، موقع الثقافةه 2



 ظ                           ه   تأ                                                :          

11 
 

    ظ                             ه    أ  ثا ث :

تيارات فكرية  -خاصدددددددددة في الثلث الأخير من القرن العشدددددددددرين  -اجتاحت الفكر المعاصدددددددددر  
 :جاءت نتيجة لظروف وأحداث متعددة أبرزها

الشدعور با حباط واتيبة: لدى المجتمعات الغربية بسدب فشدل الحداةة في تحقيق السدعادة    -1
بدلا من ذلك أسددددددددفرت هذه الفترة على دمار شددددددددامل نتيجة الحروب العالمية    ،للإنسددددددددانالمنشددددددددودة 

 .والصراعات التي خلفت آثارا مادية ومعنوية عميقة على الانسان

العلمي والتكنولوجي الكبير،   -2 التكنولوجيددددة وةورة المعلومددددات: نتيجددددة للتقدددددم  التحولات 
النظددددام الاقتصددددددددددددددددددادي  ظهرت تغيرات في اتلف المجددددالات، وكددددان لهددددذه التحولات تأةيرات على 

حسددددا  بالغموا والقلق بشددددأن مسددددتقبل البشددددرية. والاجتماعي أدت هذه التحولات إلى تزايد ا 
وبناء على هذه العوامل بدأت تظهر تيارات فكرية جديدة سدعت إلى تفسدير الواقع الجديد والبحث 

وقد عملت هذه التيارات على انتا    ،عن حلول لتحديات العصددددددر ما أطلق عليه "ما بعد الحداةة"
مجتمع جددديددد لددذلددك فددان: "أهم مددا ميز تيددار مددا بعددد الحددداةددة هو التغيير في طبيعددة المعرفددة: حيددث 

ات في مددا يعرف بالعصددددددددددددددر مددا بعددد الصددددددددددددددندداعي والثقددافددات مددا يعرف ارن مددا بعددد  دخلددت المجتمعدد
 .1الحداةي"

الحدداةدة كداندت هي المؤشددددددددددددددر على تحول هيمندة المنظومدة وعليده يمكن القول أن أفكدار مدا بعدد  
الثقافية الغربية، من خلال "تلك الأفكار الموغلة في اسدددددتبعاد الذات ا نسدددددانية وتهميشدددددها، فكانت 
من الأسدددددباب التي أدت إلى التحولات الكبرى التي دفعت إلى التمرد على الشدددددكل التقليدي والقيم 

 2الجمالية الكلاسيكية."

 
،  2004، 63نيتشه وما بعد الحداةة، مجلة فصول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، العدد  ، عطيات أبو سعود 1
 .49-48ا
 . 156، ا 2013، أغسطس 657هويدا صالح، الصورة الروائية للمثقف، مجلة العربي، وزارة ا علام بدولة الكويت، ع  2



 ظ                           ه   تأ                                                :          

12 
 

ثارت ما بعد الكولونيالية ضد جميع المفاهيم والنظريات السابقة وتمكنت من تغيير موازين لقد  
القوى وإعادة التوازن لصدالح ما كان مهمشدا أو مبعدا ولذلك فانه لا يمكننا أن ننكر: فعالية النظرية 

اربتهما للمفاهيم النقدية التي تبنتها ما بعد الحداةة كما لا يشدك أحد بمشدروعية دعوتها التحريرية ومح
القمعية القسددددددرية، ولا يختلف اةنان على أهمية تغيير الأسددددددس المعرفية، وإماطة القناع عن خفايا أبنية 

. إذ تتجلى اتطوط العريضدددددددة للنظرية النقدية كمشدددددددروع يسدددددددعى إلى دفع 1القوى ودوافعها المتحيزة"
 .ه نحو الاقصاء وإسقاط الهيمنةتجمن خلال جهد نظري م والانعتا قضية التحرر 

يعود ظهور خطاب ما بعد الكولونيالية في الدراسات الأدبية إلى  اية سنوات السبعينات مع 
والدافع وراء ظهور    الاستشرا " وهو رأي يعتقد به الأغلبية؛ صدور الكتاب الرائد لددددددددددددد إدوارد سعيد

والاقتصدددادية وانعكاسددداتها وهذا بعد رحيل هذا اتطاب هو البحث في الجوانب الثقافية والسدددياسدددية  
"دراسدددددددددددددددات مدا بعدد   بزوالده كمدا أن مؤلفي كتداب تمحى  لم    ثاره التيآر وترك بصددددددددددددددمداتده و المسددددددددددددددتعمِ 

قاموا ببداية اسدتخدام مصدطلح "ما بعد الاسدتعمار" من قبل النقاد في   الكولونيالية المفاهيم الرئيسدية؛
كما يشدددديدون بالدور الريادي لكتاب سددددعيد في تسددددليل الضددددوء على تأةير الاسددددتعمار  ، تلك الفترة

 .على الثقافة خاصة من خلال تحليل البعد الزمني للآثار التي خلفها الاستعمار

"اتطداب الذي      نه" اتطداب مابعدد الكولونيدالي"  موسددددددددددددددوعة ما بعدد الكولونيداليدة  عرفت   
  1990في حين كانت سدنة   1978دوارد سدعيد" لكتابه "الاسدتشدرا " سدنة إريخ له مند نشدر "أالت

الفترة التي تحقق فيها حضدددوره الرسمي ضدددمن البحث العلمي وتذكر الموسدددوعة ةلاةة أعمال أسددداسدددية  
ونظرية ما ،  1978 لومبا"  نيا"ر  "نظرية الاسدددددددددتعمار" عملت على تأصددددددددديل اتطاب أكاديميا وهي

 
الناقد الأدبي )إضاءة لأكثر من سبعين تيارا ومصطلحا نقديا معاصرا(، المركز الثقافي  ميجان الرويلي وسعد البازعي: دليل  1

 . 228، ا2002، 3العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط 



 ظ                           ه   تأ                                                :          

13 
 

 "بارث جيلبارث"دددددددددددددددددددد وأخيرا كتاب ما بعد الكولونيالية ل  ،1998بعد الكولونيالية" لليلى غاندي"  
 1997.1السياسات( -)السياقات الممارسات 

  إلى أن خطداب مدا بعدد ل نده يمكنندا أن خاوحسدددددددددددددددب رأي النداقدد " رامي أبو شددددددددددددددهداب" فد
أن  لىأن معظم الدراسددددددددددات الأدبية تتفق ع الثمانينيات في حين  طلعالكولونيالية تعود جذوره إلى م

وفكرته قائمة على التضددددافر   "،الاسددددتشددددرا "  هكتاب  فيدوارد سددددعيد" هو المؤري الأول لهذا اتطاب  إ"
 .ذين هما مركز هذا اتطاب ل ال بين عنصري السلطة والمعرفة

يبدأ من الصدددددفر بل إن كل فكرة أو تيار  ءشدددددينه لا يوجد أومما سدددددبق يمكن أن نسدددددتخل   
وهذا يشدددددددددير إلى أن الظواهر الفكرية  ،جديد هو نتا  تفاعلات مع أفكار وأحداث سدددددددددابقة فكري

هي في الواقع حصددددددددددددديلة تفاعلات ومعارف سدددددددددددددابقة   كولونياليةالمختلفة مثل الدراسدددددددددددددات ما بعد ال
معاصدددددددرة لها أو بعبارة أخرى لا يتم تطوير هذه الأفكار بمعزل عن السدددددددياقات التاريخية والثقافية التي 

 .يهافنشأت 

 

 

 

 

 

 

 
المخاتلة )خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد المعاصر النظرية والتطبيق(، المؤسسة العربية  و الرسيس   ، رامي أبو شهاب  1

 . 51-50، ا2014للدراسات والنشر، بيروت، 



 ظ                           ه   تأ                                                :          

14 
 

:                                

        ق  /1

بإصدددددار  للتعامل معه يمكن أن يناقش ويحلل بوصددددفه المؤسددددسددددة المشددددتركة للتعامل مع الشددددر  
راء فيه وإقراره ووصدددفه وتدريسددده والاسدددتقرار فيه وحكمه وبإيجاز الاسدددتشدددرا  قرارات حوله وإجازة ر

 1الشر  واستبائه وامتلاك السيادة عليهأسلوب غربي للسيطرة على 

فهو وسددددديلة اسدددددتعمارية أداتها المعرفة وهدفها ،  يفضدددددح هذا التعريف نوايا الاسدددددتشدددددرا  المبطنة
ومن  ،عتبره حقيقة اسمها "الشددر "نفرا سدديطرة أوروبا على العالم غير الأوروبي الذي نسددميه مجازا و 

أو بعبارة أخرى أكثر   ،الحديث عن العلاقة بين القوة والمعرفةدوارد سدددددددعيد في إهذه القناعة يسدددددددعى  
بلاغة "جدلية قوة المعرفة" و"معرفة القوة" وقد انطلق سدددددددعيد من مقولة فوكو الشدددددددهيرة " إن الحقيقة 

وقد سدددددديطرت عليه أوروبا فصدددددداغت مقولاتها عن الشددددددر    ،تطاب"اتعتمد على من يسدددددديطر على 
يصرح "إن  "كومر"هو   هاو على أ ا الحقيقة المطلقة المكتسبة من خلال معرفة وةيقة ووافية بالشر   

المعرفة بالعرو  المحكومة أو الشدددرقيين هي التي نعل حكمهم سدددهلا ومجديا فالمعرفة تمنح القوة ومزيد 
 2من القوة يتطلب مزيدا من المعرفة"

حكام  ائية  أصدا  الغرب مقولاته الاسدتشدراقية ومعارفه المطلقة عن "الشدر " في صدية حاسمة و 
وعبارات قاطعة ’ تسددددتمد مصددددداقيتها من ذاتيتها ولا تحتا  إلى برهان خارجي’ فمجازات اتطاب 

 .لزمن السرمدياالاستشراقي هي جميعا خبرية وذاتية البرهان والزمن الذي تستخدمه هو 

 
،  2نشاء، تر: كمال أبو ديب، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، لبنان، طا  -السلطة- المعرفة-إدوارد سعيد، الاستشرا  1

 . 30، ا1984
 . 72، االمرجع نفسه  2



 ظ                           ه   تأ                                                :          

15 
 

وهي تخلق انطبداعدا بالتكرار والقوة وهي دائمدا منداظرة لمعدادل أوروبي’ محددد أحيدانا وغير محددد 
 1طلاقا من هذا المعادلاند  أأحيانا أخرى ’ لكنها ذات مرتبة 

وبالتالي فالرجل الغربي  ،خر الشدددددددرقيكل ما يأباه الرجل الغربي على نفسددددددده يسدددددددقطه على ار
خر الشدددددددددددددرقي فهو لا عقلا  ولا منهجي وجبان أما ار، عقلا  منهجي حكيم شدددددددددددددجاع ومهذب 

ولا يتورع اتطاب الاسدددددددددتشدددددددددراقي عن التفكير الاختزالي والتعميم المفرط  ،وسددددددددداذ  وف  وشدددددددددهوا 
سدددديا أمريكا آ  ،)ونعني سددددكان إفريقيا  حكام الجازمة لذا لا يتورع عن اختزال ةلاةة أرباع البشددددريةوالأ

الجنوبية( وعلى امتداد قرون في هذه الصدددددور النمطية والمكررة ولا يتجدد اتطاب الاسدددددتشدددددراقي عبر 
 .العقود والقرون إلا من خلال ترسيخ وتأكيد ومضاعفة هذه الأنماط

             ع/ 2

حددد أهم الميددادين أعلى أ ددا    ،نظر إلى دراسدددددددددددددددات التددابع التي ازدهرت في مطلع الثمددانينيددات يُ 
شددددددددددكلت نتيجة ما حققته من كشددددددددددوفات نقدية متعلقة تالمركزية في النظرية ما بعد الكولونيالية وقد 

 .بالتاريخ والتمثيل لحظة حاسمة في  ريخ النظرية

ويمكن أن نشددير أن هذه الدراسددات قد اسددتلهمت بعض المفاهيم والرتى التي اجترحها المفكر 
ويعني التدابع عندده تلدك   ،نطونيو غرامشددددددددددددددي" حول قضدددددددددددددددايا التدابع والهيمندةأالمداركسددددددددددددددي "الايطدالي  

الجماعات التي تقع تحت هيمنة الطبقات الحاكمة داخل المجتمع وتشدددددددددددمل الطبقات المهمشدددددددددددة من 
وبما أن  ريخ  ،  المزارعين والعاملين وغيرهم من الجماعات التي تحرم من الوصددددول إلى السددددلطة المهيمنة

والتدداريخ من هددذا المنطق هو  ريخ الدددول والجمدداعددات ،  الطبقددات الحدداكمددة يتحقق في إطددار الدددولددة
 2المهيمنة فقد كان غرامشي معنيا بكتابة  ريخ الطبقات المهمشة

 
  .121، ا، المرجع نفسه نشاءا  -السلطة- المعرفة-إدوارد سعيد، الاستشرا  1
 . 319ا، 2005، 25ع ، المقارنةلف مجلة البلاغة ، أ دوارد سعيدإ-حمدأ قبال إ-فانوننز فرا،  الصوت ، رضوى عاشور 2



 ظ                           ه   تأ                                                :          

16 
 

جل البحث بشددكل واسددع في أاقتن  المؤري الهندي "راناجيت غوها" هذا التصددور وطوره من 
 ريخ الهند وجنوب آسدددددددددديا إبان الاحتلال البريطا  وفتح ملفات كتابة التاريخ والماركسددددددددددية والقومية 

، سددددوزي كارو،  سددددبيفاك  ديفيد غياتري، مينأ"شددددهيد   ووضددددع الهامش رفقة مجموعة من الباحثين هم
 .جاي سكاريا، أسميث سركار

"مقاربة في كتابة التاريخ مناهضدددددة  سدددددعى هؤلاء إلى نقد التاريخ النخبوي وعملوا على تشدددددييد
 1"وكانت في هذا الجانب تتقاسم الكثير مع مقاربات التاريخ من أسفل ،للنخبوية

حد أهم مشدداريع ما أوبالنسددبة للمنظر الهندي ديبش شدداكرابارتي فان دراسددات التابع بوصددفها 
حيث ركزت جهودها على إعادة ،  بعد الكولونيالية قد تأسددددسددددت في المقام الأول على كتابة التاريخ

دوار أبل بعيون التابع المهمش من خلال كشدددددددف ،  كتابة التاريخ بعيدا عما خطه المؤري الكولونيالي
وفي مقالها "هل يسددتطيع التابع   ،القطاعات الريفية من فلاحيين ونسدداء في  ريخ المرحلة الكولونيالية

قضددايا الجندر عن دراسددات التابع وشددددت   لغياب   سددبيفاك نقدا قويا  يوجهت جياتر   ،؟أن يتكلم"
وأكدت أن إلقاء الضدددددوء  ،على ضدددددرورة إعادة تفح  دور المرأة وأوضددددداعها في اتطابات السدددددابقة

 إنجازها.عليها وإبرازها جزء من المهام النظرية والعملية الواجب 

 

 

 

 

 
،  3دراسات التابع والتأريخ ما بعد الكولونيالي، تر: ثائر ديب، أسطور للدراسات التاريخية، ع،  ش شاكراباتي يديب 1

  . 12، ا2016يناير



 ظ                           ه   تأ                                                :          

17 
 

                                  ث   ث ني: 

  :              

ترجع المفردة "يعد اتطاب وسديلة للتواصدل بين فئات المجتمع تختلف لغته للمجلات متعددة،  
إلى العربية بمفردات من قبيل: المقال والحديث، الن ، اتطاب، مثلما نجد   Discoursالفرنسددددددددية 

في الموسددددددددددددددوعدة الفلسددددددددددددددفيدة العربيدة أن اعتمدد على كلمدة مقدال، وهدذا   "علي حرب "ذلدك في محداولدة  
لاعتبارات عديدة منها؛ أن الترجمات العربية نسددددبيا اعتمدت كلمة المقال، كما أن اتطاب معروف 

إذن فان اتطاب لا  ،1"في الدراسدددددددددات الايديولوجية، أكثر منه في الدراسدددددددددات العلمية والفلسدددددددددفية
لا في معنى واحد بل يحمل معا  عديدة، متعلقة خصدددددوصدددددا بارتباط اتطاب بالغرا أو إينحصدددددر 

الشددددددددددددددأن، كمدا هو متعلق أيضددددددددددددددا بمجدالات اتلفدة كداللغدة والسدددددددددددددديداسددددددددددددددة والددراسددددددددددددددات التداريخدانية  
فهو ؛  الذي نشأ فيه  ال المعرفيفهذا المفهوم يبرز لنا لأن اتطاب علاقته وطيدة بالمج  2.والأنثربولوجية

مجموعددة القواعددد وا جراءات اللازمددة  نتددا  لغددات خطدداب بعينهددا، ولغددات اتطدداب أو مجموعددات 
فلغات اتطاب مجموعات مجازة لها بعض التأةير المؤسددددددسددددددي، إذ يعني أن لها   ،الجمل اتبرية نفسددددددها

 تأةيراً قويا على الطريقة التي يتصرف بها الأفراد والأفكار التي في أذها م. 

 ي غددامضددددددددددددددداً تمددامددا، بالتددالي يمكن القول إن لغددات اتطدداب هومددا يمثددل حدددود اتطدداب يعددد  
أي أن ما يجمعها معاً ضدددددغل مؤسدددددسدددددي ما، أو   ؛مجموعة من العبارات اتبرية ذات التأةير المتشدددددابه

 تشابه الأصل أو السيا .

 
 .87، ا1999بغورة الزواوي، مفهوم اتطاب في فلسفة ميشال فوكو، المجلس الأعلى للثقافة، بيروت،   1
عبد الحميد مهري،    –  2مجلة دراسات، منشورات جامعة قسنطينة  ، تحليل اتطاب عند ميشال فوكو،  عينظر: محمد بن سبا    2

 .133، ا 2014، جوان 1، ع 5مج 



 ظ                           ه   تأ                                                :          

18 
 

رف في القرون الوسددددددطى على أنه مجموعة من الجمل اتبرية في كلام آخر، فان اتطاب قد عُ 
"أي العبارات والنصدددوا وا يماءات والتصدددرفات التي كانت مقبولة باعتبارها تصدددور   المتباينة اتواا

 1وا يثار". والحذوجوهر الأنوةة في العصر الفيكتوري: التواضع 

وأخيرا، بدلا من أن أَضددددددددددديق من المعنى الفضدددددددددددفاا  "في ذلك   "ميشدددددددددددال فوكو"ويفيدنا قول  
وأكثرت من معدانيده: فهو أحيدانا يعني الميددان العدام والواسددددددددددددددع للف  خطداب أعتقدد أ  ضدددددددددددددداعفدت 

في هددددذه الجمددددل قددددد يحدددددث   2"والمجموع العبددددارات، وأحيددددانا أخرى مجموعددددة متميزة من العبددددارات.
اختلاف مما يغير في الحقل المعرفي، فيتضددددح لنا أن اتطاب هو مجموع العبارات التي تتعلق بموضددددوع 

 واحد.

اتضح لنا من خلال هذا المفهوم أن للخطاب مكوناته اتاصة السردية التي نتعرف عليها من 
 خلال سرديات اتطاب التي تتكون من:

دراسددة طريقة نقل الحوادث، حيث يميز بين الأسددلوب المباشددر والأسددلوب       ث ص   ه  :
 غير المباشر، وبين محكي الأقوال ومحكي الحوادث.

دراسددة أنواع العلاقات بين زمن السددرد أو اتطاب التخيلي وزمن الحكاية أو       ث ز   :
 العالم التخيلي.

السدددردية اتاصدددة  شدددكال ظهور السدددارد، كذات   والرتيةدراسدددة أنواع التبئير        ث  ؤ ه:
 3للتلف ."

 
 .75_ 74، ا2016، 1، طللترجمة، القاهرة سارة ميلز، اتطاب، تر: عبد الوهاب علوب، المركز القومي    1
 .76، ا1987، بيروت، لبنان، 2حفريات المعرفة، تر: سالم يفوت، المركز الثقافي العربي، ط ، ميشال فوكو   2
ما    3 إلى  الشعرية  الن  من  بوعزة، تأويل  )البلاغةبعد    محمد  العربي للأبحاث ودراسة    الكولونيالية  المركز  وتحليل اتطاب(، 

 . 22، ا2018، بيروت، ماي 1السياسات، ط



 ظ                           ه   تأ                                                :          

19 
 

                     ثا   : 

ن اكتفى  ن يشددددددير ويرمز إليه إكلمة خطاب، حتى و   مننجد مؤلفات ميشددددددال فوكو لا تخلوا 
 ميشددال"قول وعليه نشددير إلى ، 1فنصددوصدده شددديدة التعلق بهذه المفردة للدرجة أنه يتعمق في وصددفها

الذي يتحدث فيه عن اتطاب على أنه ميدان واسدددددددددع يمكن تعريفها بشدددددددددتى المفاهيم، وعليه  فوكو"
فهو يحتوي على مجموعددة من المنطوقددات منهددا المكتوبددة ومنهددا الملفوظددة، فكلاهمددا يختلفددان في التعبير 

"... في تبعثرها كأحداث وفي اختلاف مسدددددددتوياتها. قبل أن نتناول  ومسدددددددتويات النطق، نذكر قوله:
بثقة نفس علما ما من العلوم، أو بعض الروايات أو اتطابات السددددددياسددددددية، أو عمل مؤلف ما، أو 
كتدابا من الكتدب فدان المدادة التي سدددددددددددددديكون عليندا مواجهتهدا، في حيدادهدا الأول. هي على العموم، 

 2خل فضاء اتطاب."عبارة عن ركام من الأحداث دا

وقد أصددر ميشددال فوكو أن اتطاب عبارة عن أعداد متشددابكة من المنطوقات التي بها توضددح  
، ففي هاتين المفهومين قد بين لنا ميشدددددددددال فوكو أن التشدددددددددكيلة الثقافية تكون بوجود اتطاب   وجوه

 .اتطاب  بفضلها يتكونالتي الوحدة الأساسية  والمنطو  فه

 من أنجح طر  التفكير التي وضعها فوكو في اتطاب: 

لا نعتبره مجموعة من علامات أو امتداد نصدددديا، بل "ممارسددددات تشددددكل الموضددددوعات التي   أن"
تتحدث عنها". وبذلك فاتطاب شدديء ينتج شدديئاً غيره ،كلام، تصددور، معنىء لا شدديء موجود في 

حددة، ويمكن اكتشدددددددددددددداف بنيدة منطقيدة ناندة عن نسددددددددددددددقيدة الأفكدار وارراء داخلده ويمكن تحليلده على 
والتصدورات وطر  التفكير والسدلوك والتي تنشدأ في سديا  بعينه، ونتيجة لما يترتب على طر  التفكير 

في دائرة الجمل ينحصدددددر  في قوله هذا أن لا نجعل اتطاب  فوكو" ميشدددددال"يعني   ،3"والسدددددلوك هذه.

 
 . 133مرجع سابق، ا ،  ، تحليل اتطاب عند ميشال فوكو ع سبا بن محمد    1
 . 26ميشال فوكو، حفريات المعرفة، مرجع سابق، ا   2
 . 30سارة ميلز، اتطاب، مرجع سابق، ا   3



 ظ                           ه   تأ                                                :          

20 
 

أي إذا كان مكان المؤلف   ؛ينحصددددر في الموضددددوع في حد ذاته والمكان الذي أنشددددأ فيهوالعبارات بل 
  همكان حرب ودمار فسديا  اتطاب يكون عن الدماء والقتل والهزيمة والهيمنة، ونكتشدف من خلال 

 سلوك الفرد وتفكيره.

يتبين لندددا "أن اتطددداب لا يأتي من الفرا  بدددل هو في صددددددددددددددراع دائم مع لغدددات خطددداب غيره 
أود أن أحاول أن " ففي قول فوكو:  ؛وممارسدددددددددات اجتماعية أخرى تثريه بمسدددددددددائل الحقيقة والسدددددددددلطة

أسدددتكشدددف كيف صدددنع اختيار الحقيقة هذا الذي سدددجنا في داخله ونجدده باسدددتمرار، وكيف تكرر 
يتضددددددددددددددح لندا من خلال قولده أنده يعدارا أي خطداب وفكر يقوم على الحقيقدة بدل   ،1"ونددد وأزيح.

 يدعم الذي يكون مساهما في بناء بلد ومجتمع جديد متطور. 

لأنه يؤمن باتطاب الذي يهتم بارليات التي تنتجه ويكون داعما للتمويل المؤسدددسدددي، وتوفر 
له الدولة المبا  والموظفين ويحترمه الأهالي جميعا، بينما يعامل ارخر بارتياب ويوضددددددددددددع على هامش 

اب، المجتمع بالمعنيين المجازي والحرفي على سدددددواء. إذن فالسدددددلطة عنصدددددر أسددددداسدددددي في مناقشدددددة اتط
ولفوكو دور كبير في إعادة النظر في نماذ  السدددددددلطة، وبدلا من أن نظل على فكرة أن السدددددددلطة هي 

)لأن الفرد يتخذ السدددددددلطة باب للسددددددديطرة والاسدددددددتيلاء على أملاك غيره( أو في إطار االفة  امتلاك
ن السددددددددددلطة حقو  الغير أي في أن يفعل أحد النا  ما يرغب به، كما في الليبراليين والماركسدددددددددديين أ

 2تحددها علاقات اقتصادية.

لقد سدددعى فوكو جاهداً للتوافق مع التعقيدات والممارسدددات التي يمكن جمعها ضدددمن مصدددطلح  
لا قمع النا  من إسددددددلطة، وهو ويطلق عليها )الفرضددددددية القمعية( التي في نظرها أن السددددددلطة ماهي 

فالسدددددددددددلطة إذا لم تكن تفرا قوتها السدددددددددددلبية وقمع الفرد عن فعل ما  ؛تحقيق رغباتهم وتقييد حريتهم
يريد فمنه ندرك أ ا فعل كلامي يخضددددع لمضدددداربات عدة، ومن هنا نسددددتخل  تحليل فوكو للسددددلطة  

 
 . 30ا، مرجع سابق، سارة ميلز، اتطاب  1
 . 32ينظر: المرجع نفسه، ا   2



 ظ                           ه   تأ                                                :          

21 
 

على أ دا تتفتددت في العلاقدات الاجتمدداعيددة، وتنتج أنمداط عددة من خلال السددددددددددددددلوك كمددا أ دا تقيددد 
السددددددددددددددلوك وهدذا النموذ  مثمر جددا للسددددددددددددددلطدة ممدا يجعدل المفكرين متطلعين إلى سددددددددددددددبدل التفكير في 

   1اتطاب.

نجد قول فوكو الذي يجمع فيه بين السدددددددددلطة والمعرفة، على أن كل معرفة لدينا ناجمة عن تأةير 
صدراعات على السدلطة، ولتقديم برهان على ذلك هو أن ما يدر  في المدار  والجامعات ناتج عن 

عملية  الصدراعات على شديء واحد. فالمعرفة هي مجموعة أشدياء خضدعت للسدلعة أو بمعنى آخر فهي 
التي تتكون من خلالها الذوات بعد اتضدددددددددوع إليها، فمثلا عند بحثك في المكتبة عن موضدددددددددوع قائم 
على المرأة فسدتجد مواضديع تتناول قهر المرأة والسديطرة عليها فهي تبين لنا ما تعينه المرأة من خضدوع 

 ونبر.

وقد وصف لنا فوكو أن الصلة بين إنتا  المعرفة واتضوع إلى السلطة بما يسميه بدددددددددددددد السلطة  
ولكن فوكو يعتبرهم نتا   2المعرفة. وغالبية المفكرين الذين يرون  ن معظم الأفراد تقهرهم السددددددددددلطة،

 عن علاقتهم بالسلطة ونوضح ذلك من خلال قوله ارتي: 

الفرد نواة أولية... تنشددددددأ حولها السددددددلطة... الحقيقة أن من النتائج الرئيسددددددية "لا ينبغي اعتبار  
للسددددددلطة أن بعض الأجسددددددام وبعض ا يماءات وبعض لغات اتطاب وبعض الرغبات تحدد هويتها  

، أو أن السدلطة أسدهمت فيعني في قوله أن الفرد قد تشدكل بفضدل السدلطة 3وتنشدأ باعتبارها أفرادا."
 في تشكيل الأفراد وتوجهاتهم الفكرية.

 
 . 32ا ، مرجع سابق ،  سارة ميلز، اتطاب ينظر:   1
 . 34، ا نفسه ينظر: المرجع    2
 34، ا نفسهالمرجع    3



 ظ                           ه   تأ                                                :          

22 
 

"تخلق ممارسدددددة  المعرفة فنجد في قوله:  ايبين لنا فوكو  ن السدددددلطة تحقق منظورا عالميا بامتلاكه
السدلطة بحد ذاتها، موضدوعات معرفية جديدة، وتتسدبب بانبثاقها، كما تراكم مجموعات جديدة من 

 1المعارف".

فعنددد معرفتنددا للخطدداب عنددد فوكو فهو يتحددد عن اتطدداب ا علان الدددعددائي الددذي نعني بدده  
المعالجة الشددددددددددكلية والأولية للموضددددددددددوع في كل من الكلام والكتابة، ونجد اتطاب العنصددددددددددري الذي 
يكون باختلاف اللف  والمعا  مثلا خطاب بين عالم النفس الاجتماعي وفيلسددددددددددددوف، ولنختصددددددددددددر 

طاب يتواجد في فترة معينة لأمة ما يتمظهر بوصددددددددددددددفه مجموعة من القواعد والأعراف الكلام  ن ات
ه وتفكيك شددددددددددددديفرات السدددددددددددددلوك من طرف مالتي تحكم عمل المجتمع. وتتم مراقبة تشدددددددددددددكيلته وتنظي

مؤسدسدات اجتماعية، ويعمل اتطاب على تبيين الأفكار السدائدة التي تضدطلع عليها مراقبة صدارمة  
تسدددددمى "المشدددددتملية" )وهو سدددددجن ذو تصدددددميم دائري يرُاقب من جانب مأمور   تمار  داخل المجتمع

 2التي تكون تحت إشراف النخبة. دواحد يقف في مركز السجن( 

اتطاب عند مفهوم  نقوم بإبراز   "ميشدددددددددددددال فوكو" داتطاب عنمفهوم بعد انتهائنا من معرفة  
 "إدوارد سعيد"

 

 

 

 

 
، عمان، الأردن،  1إدوارد سعيد وكتابة التاريخ، تر: أحمد خريس وناصر ابو الهيجاء، أزمنة للنشر والتوزيع، ط  ،شيلي واليا    1

 .   31، ا 2007
 . 32ينظر: المرجع نفسه، ا  2



 ظ                           ه   تأ                                                :          

23 
 

           إ          ثا ث : 

والممارسدددددددة النقدية المعاصدددددددرة التي تمكن سدددددددعيد من خلال مزجه بين التقليد الماركسدددددددي القديم 
عدها أمثلة تطبيقية لتوضدددديح مسددددألة تحليل اتطاب، من أجل فهم العلاقة الامبريالية والثقافة وهذه 
القرارات قادته أن يعتبر الروايات الحقيقة للتاريخ ماهي إلا نتائج الاستراتيجيات الثقافية التي أعدت 

فنظرياته يسدددددددددتند بها عن طريق المفكرين من أبرزهم ميشدددددددددال فوكو   ،للحفاظ على السدددددددددلطة والهيمنة
وأنطونيو غرامشي ... وغيرهم. مما حفزته على امتلاك الشجاعة والتحدث بحرية  مة حول القضايا 

 1التي تؤةر فينا أكثر من غيرها، ولاسيما تلك المتعلقة بالمجتمع السياسي. 

يدين كتاب الاستشرا  دينا كبيرا على الكثير من الكتاب من بينهم فوكو الذي كان له فائدة 
ته القائم موضدددددددددوعها حول السدددددددددلطة والمعرفة، ذلك أن سدددددددددعيد ينظر إلى التمثيلات  كبيرة على كتابا

الفوكوية المتعلقة بالنظام، والاسددددددتقرار، والسددددددلطة التنظيمية للمعرفة بوصددددددفها المفهوم المؤسددددددس لكل 
المنتظم الفوكوي ليضددددع سددددويام مجموعة متباينة من النصددددوا "ويسددددتثمر سددددعيد  2مؤسددددسددددات الحكم.

السدددددياسدددددية، والأدبية والألسدددددنية، وا نثوغرافية والتاريخية ليعين خطاب الاسدددددتشدددددرا  ولا يقف حاذيا  
حذو فوكو، عند هذا الحد بل يمضدددددددددي لينظر في البنى التي تكمن وراء إنتا  النصدددددددددوا والملفوظات 

هنا   ،3"يجيات المعرفة والسددلطة والمراقبة التي هدفت إلى إنتا  الشددر .التي تبدو ضددرورية لفهم اسددترات
يتبين لنا  ن سدددعيد اتبع طريقة فوكو لكنه لم يجاريه في ذلك كثيرا أخذ فقل الأسددداسددديات التي تمكنه 
من بناء خطاب يضدددددع في رسدددددالة قائمة على السدددددلطة والمعرفة مع مراقبة انعكاسددددداتهم وتأةيرهم على 

 الشر .

 قد فسر لنا معنى الاستشرا  في ةلاث أقسام: سعيد نجد أيضا أن إدوارد

 
 .30ا  مرجع سابق،   التاريخ،إدوارد سعيد وكتابة   ،شيلي واليا ينظر:   1
 .  31ينظر: المرجع نفسه، ا   2
 . 33المرجع نفسه، ا   3



 ظ                           ه   تأ                                                :          

24 
 

وهو الأسدددددهل يعرف الاسدددددتشدددددرا  بوصدددددفه دراسدددددة أكاديمية للشدددددر  بوسددددداطة باحثين       :
 ين الغربي يينمبريالغربيين بمعنى آخر أن هذا النمل من الدراسدة ينتج عنه قواما معرفيا من اسدتثمار ا 

 الذي يعرفون بالأكثر براغماتية ونفعية كوسيلة لضمان السلطة.

الذي يوضددددح لنا فيه باهتمامه الأكاديمي للغات الشددددرقية الذي عاد له بالنفع عند     ث ني:أما 
إدخال الانجليزية لم رب سددياسددية، ويضدديف إلى زيادة توافد دراسددة الشددر  في القرن التاسددع عشددر مع 
ذروة التوسدددددددع الاسدددددددتعماري ومنه فهي بداية توافد المعرفة حول الشدددددددر  الناتج عنها نشدددددددأة خطاب 

 طة.لسل ا

التوصل إلى حدود إبستمولوجية وأنطولوجية بين الشر  والغرب التي توافق صورة النمل   ثا ث :
  1من منظور راقي وهمجي، والفوقي والتحتي، والذي تفكيره سليم، وشاذ التفكير.

، وقد اسددددتفاد من كتابه الاسددددتشددددرا  ألذا يتضددددح لنا  ن إنتا  اتطاب عند إدوارد سددددعيد بد
"إدوارد سددددعيد" من بحوث "ميشددددال فوكو" حول اتطاب في إةبات فرضددددية أن المعرفة الغربية متورطة 

القوة كما حدث مع علم الاسدددتشدددرا  والأنثربولوجيا اللذين تورطا في خدمة  مع السلطة؛ لأ ا تخدم
  المد الاستعماري.

 

 

 

 

 

 
 . 42_41ينظر: شيلي واليا: إدوارد سعيد وكتابة التاريخ، مرجع سابق، ا  1



 ظ                           ه   تأ                                                :          

25 
 

      :                        

وجهددة نقددديددة جددل اهتمددامهددا هو دراسددددددددددددددددة آثار والفددات   كولونيدداليبعددد ال  يعددد اتطدداب مددا
يركز على فهم ومعرفة ا يديولوجيات  و ،  ستعمرةالمجتمعات المفي  الاستعمار التي مست الهوية والثقافة  

يكون عند تحريرها من ف، أما الجانب ارخر الاسدددتيلاء عليهاالمسدددتعمَرَة قبل  البلدان الطاغية في تلك 
عن المخلفات التي تركها المسدتعمِر على المناطق المهمشدة، ومن أبرز أعلام هذا  بالكشدفالاسدتعمار  

 سعيد. وإدواردالتوجه هم: هومي بابا، غياتري سبيفاك، 

بعد الكولونيالي مجرد مجموعة من النصددددوا متشددددابهة في موضددددوعها، بل  تطاب مالا نعني با
مجموعة من الأعراف والأحكام أنتجت تلك النصددددوا والتنظيم المنهجي للفكر الذي قامت عليه.  

في كتاب "الاسددددتشددددرا " السددددمات اتطابية لذلك الكم من المعارف الذي    "إدوارد سددددعيديصددددف "
... الذين برز ظهورهم في القرن التاسدددددع عشدددددر والذي مثل وغيرهموالشدددددعراء  والرحالة  أنتجه العلماء 

لا باعتباره مجتمعا وةقافة تعمل لنفسددها. فالشددر  أنتج في  ،الشددر  باعتباره مسددتودعاً لمعارف الغرب 
كانوا الذين  المسدددددددددددتعمرين يقول أحد  ،علاقته بالغرب وكان يوصدددددددددددف من حيث اختلافه عن الغرب 

 رة أن: يكتبون عن البلدان المستعمَ 

يشددديرون إليه هم أنفسدددهم باسدددم "معارف". وكانت مهمتهم... دمج واقع بعينه في  "ينتجوا ما
جمالية وجغرافية وتعدينية وزراعية ونباتية واقتصددددددددادية  -سددددددددلسددددددددلة من الأنسددددددددا  المعرفية المتشددددددددابكة  

 1ما إلى ذلك."و وأنثربولوجية وصفية 

 للخطاب الاستعماري  نه:  "بيتر هولمز"نجد وصف 

"مجموعة من الأعراف اللغوية موحدة في تداولها العام في إدارة العلاقات الاسدددددددددددتعمارية... في 
أسدددددددا  فكرة اتطاب الاسدددددددتعماري... وهناك افتراا  ن بقاعاً شددددددداسدددددددعة من العالم غير الأوروبي 

 
 . 121سارة ميلز، اتطاب، مرجع سابق، ا 1



 ظ                           ه   تأ                                                :          

26 
 

أنتجت في الفترة الاسددددددتعمارية من أجل أوروبا من خلال خطاب يدمج مجموعات من التسدددددداتلات 
 1والافتراضات ومناهج التحليل وأنماطاً من الكتابة والرموز."

من أبرزه نقد كل من أحمد وسددان جوان، للنظرية ما بعد الكولونيالية  إذ يوجه كثير من النقد "
ما وجه من نقد لما كتبه سددددددددعيد عن اتطاب هو أنه وصددددددددف اتطاب الاسددددددددتعماري  نه    هممن أو 

مجموعة متجانسددة من النصددوا متضددمنة رسددالة واحدة بسدديطة عن البلد المسددتعمَر. فهذا من عيوبه 
نعني بذلك  2"أنه يوحى  ن المعرفة "الاسددتشددراقية" قوية وأنه يقضددي على كل مقاومة للبنى اتطابية.

وأ ا وصدددف لما يحدث لهم   ،أن العديد من النقاد الذين ألقوا نظرة على نظرية اتطاب الاسدددتعماري
 المهمشة.أةناء الاستعمار، وبدوره هو رسالة للأفراد 

الذي وضدحه كمفهوم فوكو   بداية من  الكولونياليأن اتطاب ما بعد يمكن القول في الأخير و 
 ن هذا الفكر قد اسددددددتعان   سددددددعيدلقوة نانة عن الحقيقة من خلال ممارسددددددة السددددددلطة، ويظُهر لنا  ل

باتطاب الاسدتشدراقي ليمثل لنا هيئة الشدعوب المسدتعمَرة، يبرزها في تمثيل مشدوه لما كانت تفعله من 
تفكيك اتطاب المسددددددددددددديطر الذي يتماشدددددددددددددى مع هي سددددددددددددديطرة وهيمنة. إذن فان غاية هذه النظرية 

  وتمكين المستعمَرين من تمثيل حياتهم مع إعادة بناء التاريخ من جديد.  ،السلطة

              

 

 

 

 

 
 . 121سارة ميلز، اتطاب، مرجع سابق، ا  1
 . 134_133المرجع نفسه، ا  2



 

 

 

 

  

 

 : ث ني        
 تج                             

           



 تج                                                                                         ث ني:

28 
 

            تج                            : ث ني        

 تم   

تندر  رواية العشددددددداء الأخير لكارل ماركس للكاتب الجزائري فيصدددددددل الأحمر ضدددددددمن الروايات 
الفلسددددددفية ذات البعد الفكري العميق، حيث تتناول بإسددددددهاب إشددددددكاليات ما بعد الاسددددددتعمار من 

الذي يسدددتحضدددر في الرواية لا كشدددخصدددية   ماركس،خلال مناظرة متخيلة بين الراوي الجزائري وكارل 
 . ريخية فحسب بل كرمز للفكر الغربي النقدي ذاته

ينطلق الكاتب من فرضدية أسداسدية مفادها أن الاسدتعمار وإن رحل عسدكريا فانه خلف وراءه 
إرثا ةقيلا من الهيمنة الثقافية والفكرية ما يزال يطبع حياة الشدددعوب المسدددتعمرة ومن هنا تطرح الرواية 

الفكر العربي ا سددددددددددددددلامي والفكر الغربي الذي طالما مثدل  لا مركزيا حول العلاقة المعقددة بين  ت تسددددددددددددددا
 .مرجعية للحداةة، لكنه في الوقت ذاته كان أداة للهيمنة الاستعمارية

عشدددددددداء الأخير" مع كارل ماركس يسددددددددتعرا الراوي أزمة المن خلال حوار رمزي يدور أةناء "
المثقف العربي الجزائري في مرحلة ما بعد الاسدددددددتعمار بين الانبهار بالحداةة الغربية بكل ما تحمله من 

تنددداقض هدددذه المبدددادل مع  ريخ الهيمندددة  بوعيددده العميق    مبدددادل العددددالدددة والمسددددددددددددددددداواة والحريدددة، وبين
كما تنتقد الرواية بشدددددكل خاا خضدددددوع بعض النخب الفكرية في العالم العربي لتبني   الاسدددددتعمارية.

  .النظريات في ملاءمتها للواقع الثقافي والاجتماعي اتاا بالمجتمعات العربية

حيث يبرز الدين كعنصدددر   ،تعكس الرواية كذلك صدددراع الهوية الذي تعانيه الشدددخصدددية العربية
أسدددددددددداسددددددددددي في تشددددددددددكيل الهوية الحضددددددددددارية، في مقابل نظرة الغرب التي تعتبر الدين غالبا عائقا أمام 

 .الحداةة

ا سددددددددددددلام في الحالة الجزائرية لعب دورا محوريا في مقاومة الاسددددددددددددتعمار وتثبيت  الرواية أنتؤكد 
 الهوية الوطنية. 



 تج                                                                                         ث ني:

29 
 

مع  ،اعتمدد فيصدددددددددددددددل الأحمر في هدذه الروايدة أسددددددددددددددلوب الحوار الرمزي المفتوح على التدأويلات 
ما يجعل الرواية نصددددددددا غنيا في   ،فاهيم ما بعد الاسددددددددتعمار والهيمنة الثقافيةلمتوظيف فلسددددددددفي عميق 

الاسددددددتلاب الثقافي ودور و لدراسددددددة إشددددددكاليات الهوية    ةومادة خصددددددب  ،سدددددديا  النقد الثقافي المعاصددددددر
 المثقف في مجتمعات ما بعد الاستعمار.

    :               ن

رل ماركس" للروائي "فيصدل الأحمر" على لوحة "العشداء ايحيل عنوان رواية "العشداء الأخير لك
"، وقد صدورت هذه اللوحة العشداء الأخير للمسديح مع يديفينشدالأخير" للرسدام ا يطالي "ليوناردو  

 طلبته في عيد الفصح اليهودي حيث   اعتقال المسيح وصلبه بعد هذا العشاء.

أما بالنسددبة للعشدداء الأخير الذي أقيم على شددرف الفيلسددوف "ماركس" فقد كان آخر عشدداء 
لده في الجزائر عندد زيارتده لهدا، فكدان هدذا العشددددددددددددددداء ةقدافيدا بامتيداز، طرحدت فيده أفكدار "مداركس" عن 

قة البرجوازية والديمقراطية، والشددددديوعية والطبقية في أوروبا. وفي هذا العشددددداء "تطر  ماركس" إلى حقي
الوجود الفرنسدددي في الجزائر، فأسدددال العر  البارد للحاكم الفرنسدددي الذي تظاهر بالهدوء، من خلال 

دين الفرد مددتقددديم تبريرات شددددددددددددددرعيددة في منظوره للوجود الفرنسددددددددددددددي في الجزائر، الددذي كددان يرمي لت
 ي.جالجزائري، بعد أن وصفته الحضارة الغربية بالهم

إن ماركس كان صدددددددريحا جدا في رأيه الذي يهدف إلى فصدددددددل الدين عن الدولة "ما أسدددددددعدنا 
ونحن نحظى بسدددددددددددماع هذا الكلام منك مسدددددددددددتر ماركس، بسدددددددددددماع هذا الكلام قد نكون محظوظين 

 ومحظيين بشكل ما في هذا العشاء الذي يشبه قليلا العشاء الأخير للمسيح.

 ابتسم ماركس وقال:

 هههه. لثورتي الفكرية هذه.... هل تنوون صلبي في اليوم الموالي



 تج                                                                                         ث ني:

30 
 

 1ا ابتسم الحاكم"مانفجر الجميع ضاحكين. في

د الكداتدب في هدذه الروايدة على مدا يعرف بالترابل أو التقداطع الددلالي حيدث عقدد مقدارندة مداعت
فالعشدددددداء لا يشددددددير بالضددددددرورة إلى العلاقة الودية بين الحاضددددددرين،  ،بين نبوة المسدددددديح ونبوة "ماركس"

ويظهر ذلك جليا من خلال تطرقه إلى خيانة اليهود للمسدددددديح ويكشددددددف في الوقت ذاته عن خيانة  
أفكاره من طرف أعدائه الذين أظهروا له المحبة وأظهروا له السوء، فكان هذا العشاء فرصة للإطاحة  

ف الحاكم الفرنسي في التراب بعد أن طرح جملة من الأسئلة المشفرة التي بدددددددددددددددد "ماكس" الذي مر  أن
 تهدف إلى إزاحة الستار عن حقيقة الوجود الفرنسي في الجزائر.

  خ              أ          ثا   : 

يمثل ماركس صددددددوت الفكر الثوري الراديكالي الذي يحلم  حداث قطعية جذرية مع        :
النظام السدددياسدددي والاقتصدددادي المورث عن المسدددتعمر، كما يكشدددف فشدددله في نسددديد مشدددروع ةوري 

إذ أن الشدعارات الكبرى اصدطدمت بواقع معقد ومقاومة شدرسدة من سدلطة   ،حقيقي بعد الاسدتقلال
ما بعد الاستعمار. رغم وعيه السياسي العميق يبقى ماركس معزولا عن العامة غير قادر على تحويل 
أفكاره إلى حركة شددددددددددددددعبية وهو ما يشددددددددددددددير إلى أزمة المثقف ما بعد الكولونيالي الذي يدور في حلقة 

 .ون تغيير فعليمغلقة من التنظير د

المواطن الذي يعيش   ،زائر ما بعد الاسدددتقلالجنسدددان العادي في يمثل محمد صدددوت ا     :
تحت وطأة الأزمات اليومية من بطالة، فسداد، قهر اقتصدادي وضدياع الحلم الوطني، ويمثل فئة واسدعة 
من الشدعب الجزائري الذين لم يجلب لهم الاسدتقلال تحسدنا في أوضداعهم بل تحولوا إلى ضدحايا أنظمة  

 .الفساد الجديدة )المهمشين(

 
 .178-177ا  ،2024، 1دار العين للنشر، ا سكندرية، ط  ،لكارل ماركس فيصل الأحمر: العشاء الأخير   1



 تج                                                                                         ث ني:

31 
 

بل على إدارة  ،فيرمي ليس مسدددددتعمرا سددددداذجا يعتمد فقل على القوة العسدددددكرية         ي:
دقيقة للعلاقات مع الأهالي، زرع الانقسدددددددامات واسدددددددتغلال اتلافات الداخلية لصدددددددالح بقاء النظام 
الكولونيالي كما يعرف فيرمي جيدا كيف يستغل ضعف النخب المحلية وكيف يتفاوا مع من يخدم 

 مصالح فرنسا حتى بعد الاستقلال في علاقة تبعية ناعمة ومستترة.

 :                    ث ثا

مما لا جرم فيه أن القراءة الثقافية للن  الأدبي الذي يسدددددددددتنطق المكون التاريخي سدددددددددرديا يرمي 
إلى أن تأويل المعطيات التاريخية التي انطلق منها الن  الأدبي لتنوير الحاضددددددر بالرجوع إلى الماضددددددي،  

باسددددتحضدددداره لشددددخصددددية "ماركس" التاريخية، التي تعرا أفكاره سددددده الكاتب في روايته  جوهذا ما 
لأنه كشدددددددددددف مزاعمها الباطلة، وأفكارها المزيفة  ،لحملة هجومية شدددددددددددرسدددددددددددة من طرف الثقافة الغربية

وخير دليل على ذلك  .للتاريخ، اتادمة لمصدددددددالح الدول الكبرى في العالم على حسددددددداب باقي الدول
اسددددددتفتاح الرواية بطرح أسددددددئلة حول التمثيليات المسدددددديئة للعرب من طرف فرنسددددددا الاسددددددتدمارية التي 

 جاء على لسان "ماركس".كما م.  لهقصاء العرب من التاريخ، وبنسب أبشع الصفات إحاولت 

 "العرب..

 لا أحد يحبهم.

 هل سأتمكن من التعاطف معهم

 وهل أبقى المرا داخلي ما يكفيني من قوة التعاطف مع الغير لكي أتمكن من الرأفة لحالهم.

من الصدددددددددعب على شدددددددددخ  مثلي هو وريث عصدددددددددر الأنوار في جل خانات دماغه أن يحب 
 ابن فددددددددد "ماركس" يقر  نه   1القرن الثامن عشر محا كل أةر للعرب على المدونات الحضارية  فالعرب. 

ة للفكر التنويري الذي تمخضدت عنه سدلسدلة من الحملات الاسدتعمارية، وجرد نيالحضدارة الغربية المتب
 

 . 06ا  الرواية،  ينظر: 1



 تج                                                                                         ث ني:

32 
 

العرب من كل صفات الحضارة والتمدن، واستخدام المعرفة في غير ما وجدت له، حيث رسم صورة  
 مشوهة عن العرب ووصفهم   م همج أعداء الحضارة.

لقددد كشددددددددددددددف "مدداركس" مزالق الفكر التنويري، إلا أن المرا لم يبق لدده القوة للتعدداطف مع 
 العرب، لأن معركته الفكرية الطاحنة التي خاضها ضد قيم المجتمع الأوروبي استنفذت كل جهده.

أشدددار الكاتب على لسدددان "ماركس" إلى فكرة تسدددخير المعرفة تدمة السدددلطة وهذا ما جاء به 
طمس فضددل الطب العربي في الذي بين تورط الفكر التنويري   ،الفيلسددوف الفرنسددي "ميشددال فوكو"

سدددددددينا الذي كانت جيبني مغرمة بذكره مرتبطا بمرحلة الأنوار التي أبعدت   ابنعلى الطب الأوروبي. "
فالحضددارة الغربية قامت بفضددل الحضددارة الشددرقية   ؛1ذكره من برنامج تدريس الطب بشددكل غريب" 

في كل الميادين عن طريق النقل والترجمة، لكن الفكر التنويري المريض لا يعترف إلا بوجود الحضدددددارة 
الغربية، ولا ينسدددددددب المعارف إلى أصدددددددحابها )الحضدددددددارة الشدددددددرقية(، وهذا ما جعله يطمس كل معرفة 

بل إن   ،ويزعمون أن الغرب هم أصدددددددددحاب الفضدددددددددل والمعرفة في كل المجالات  ،سدددددددددبقهم إليها العرب 
علومة خاطئة تقول بصددفر مخ لمعندما روجوا  جرام الثقافيفلاسددفة الفكر التنويري وصددلوا إلى ذرة ا 

نسان الغربي، وهكذا تكالب علماء الغرب مع رجال السياسة تدمة نسان الشرقي مقارنة بمخ ا ا 
وجد فيها ارخر الأوروبي جوما مشدددمسددداً قلما  رغبة منهم في السددديطرة على الجزائر التي  مبرياليا المد  

 يتوفر في أوروبا ذات الجو البارد الكئيب.

شخصية "فيبري" المتناقضة الشغوفة   من خلال  ير ينو تفكر الالوهكذا فضحت الرواية خبايا   
 .ر عمدًا عمّا يجري في أرا الجزائرصدها تغضُّ البنلك ،بالحديث عن حقو  ا نسدان في كل المحافل

كما فضحت هذه الرّواية الشخصية التنويرية بصفة عامة "هل علينا أن نقول للتاريخ والأجيال التي 
  ILUMINATÉتأتي من بعددنا ونحن ورةدة أهدل الأنوار، نحن الدذين نزهو بتسددددددددددددددميدة ا يلومينداتي  

)المتنورون(. إن دورنا في التاريخ لم يتجاوز التلاعب بالسدددددياسدددددة تدمة المصدددددالح المالية وأننا نحن أول 

 
 . 06ا  ،رواية ال 1



 تج                                                                                         ث ني:

33 
 

من غلَّب المصدلحة الاقتصدادية على المثل الأخلاقية العليا التي مات النا  لأجلها، والتي حوَّلتنا إلى 
 1الجهة المركزية في العالم؟"

فالفلسددددفة الغربية الرامية لنشددددر الفكر التنويري والقائمة على الحرية والعدالة ونشددددر المعرفة في  
الجانب الأخلاقي في باطنها، وهذا ما اوقعها في  مظهرها اهتمَّت بالمصدددددددددددلحة الاقتصدددددددددددادية وأهملت

ا أدى إلى ظهور الثورة الصدددددددناعية التي تسدددددددعى إلى التوسدددددددع مممسدددددددالك وعرة يصدددددددعب اترو  منها،  
 على حساب البلدان الضعيفة. الاستعماري

اسدددددتخدم الكاتب في الرواية شدددددخصدددددية الطبيب الجزائري الذي نشدددددأ بين أحضدددددان الحضدددددارة  
هذا الطبيب "محمد شددددددددوليي" شدددددددداءت الأقدار أن يكون طبيب "ماركس" وهذا ما جعله   ،الأوروبية

"كان مقالا كثير الجدل فيه ميل صددددوب العمال   ،وأبدى معارضددددته لما يحدث بالجزائر  ،يتأةر  فكاره
والبسدددددددددددددطاء والدفاع عن حقو  الأهالي، فيه إحصدددددددددددددائيات حول المرضدددددددددددددى الذين دفنوا قبل أن يتم 
فحصدهم، فيه أرقام حول مداخيل الأهالي، قانون الشدغل الحالي والتفاوت الكبير بين أجرة الفرنسدي 

نق  ضددمانات العمل، سددوء ظروف العمل في الحقول. المنصددب نفسدده،   والمسددلم اللذان يعملان في
 .2كان مقالا محررا بطريقة غربية قرأه ماركس مرتين حتى شعر بالتعب "

لا نرت على التفوه بكلمة حق لأ ا كانت   ،كانت الصدددددددددددحافة الفرنسدددددددددددية صدددددددددددماء بكماء   
 فجاءها هذا المقال فاضحا لحقيقة الوضع السائد في الجزائر. ،متورطة مع السلطة في جرائمها

في ختام العشداء وضدع رجال السدياسدية والمفكرين والمثقفين اليد في اليد وخلصدوا جميعا إلى أن 
 هو عملية تطهير حضاري للأجنا  الهمجية حسب زعمهم. الاستعمار

 

 
 . 61، ا الرواية  1
 . 75-74، ا المصدر نفسه 2



 تج                                                                                         ث ني:

34 
 

 با   ق        ن:      

فدددددددددد"ماركس" شأنه شأن كل كانت زيارة "ماركس" إلى الجزائر موحية بافتتان الأوروبي بالشر  
تب ماركس الجملة متأملا السدحر كأوروبي مولع بشدمس الشدر  وسدحره الذي فيه شدفاءس للأسدقام، "

 LE PETITالدذي التقطده مندذ مشدددددددددددددداهددتده الأولى في الجزائر "لو بوتي كولون" المعمر الصددددددددددددددغير  

COLON   هل كان نصدددددددددا لموباسدددددددددان؟ أم أنه كان اقتباسدددددددددا لبعض ما كتبه لمارتين عن زيارته إلى
فصدددورة الشدددر  عند "ماركس" تحمل كل معا  السدددحر والافتتان الذي ينجذب إليه كل ؛  1الشدددر "

فرد أوروبي، وجد في طبيعة الشددددددر  السدددددداحرة ما لم يجده في أوروبا، وهذه الصددددددورة نقلت إلى الغرب 
عن طريق الأدبيات الغربية وكتب الرحالة التي وصددددددددددددددفت العالم الشددددددددددددددرقي بدقة وهذا ما أقره ماركس 

 ما اعترف أنه أبصر صورة الشر  بمنظار غربي.بنفسه عند

  :   أ                          

حاول الكاتب في الرواية تصدددددويب مسدددددار التاريخ الرسمي الذي سدددددعى إلى مغالطة الرأي العام 
فجاءت الرواية مسدددجلة   ،وجعل موقف "ماركس" من الاسدددتعمار الفرنسدددي للجزائر يتسدددم بالضدددبابية

على جرائم الاسددددددتدمار الفرنسددددددي في الجزائر  ترت لتاريخ معاد ردت به على التواريخ الرسمية التي تسدددددد
وحقيقته، كما تسترت على الموقف الحقيقي لددددددددددددددددددددددددددددددددددد "ماركس" الذي استهجن بشدة ما يتعرا إليه 
الشعب الجزائري في بلاده من ظلم وعدوان من طرف الاستعمار الفرنسي الغاشم، فددددددددددددددددددددددددد "ماركس"  

ما يدخل في نقاشددات سدداخنة مع الأوروبيين الموجودين خلال زيارته العلاجية إلى الجزائر نجده كثيرا 
في الجزائر بغية إيصدددال الصدددورة الوحشدددية الاسدددتعمارية للرأي العام ، وكشدددف النوايا اتبيثة للحضدددارة 

 .الغربية اناه الشر 

 "الشمس عندكم لا تبخل أبدا.

 
 . 49، ا الرواية  1



 تج                                                                                         ث ني:

35 
 

 الجزائر كلها أرا شديدة الكرم سيدي سترى ذلك  م عينيك. -

 تلك حال المستعمرات دائما إذا ما تأملتها العين النهمة للمستعمر. -

راودتده الفكرة ولكنده يرد قولهدا. لم يكن يخشددددددددددددددى هيغدل كدان يتدأمدل وجده مضدددددددددددددديفده الجميدل   -
الياقة الباريسدية ذات الشدراشدف، القبعة البنية الوبرية   ،البدلة البنية الأنيقة  ،المتناسدق وهندامه المسدتوي

 .1"المنقطة بالأسود

لم يرد ماركس أن يجهر بمعارضدددته للسدددياسدددة الفرنسدددية منذ أول يوم وطأت فيه قدماه الجزائر، فد 
غراءات التي "ماركس" صدددددددددددداحب الفكر التحرري غير مسددددددددددددتعد للتراجع عن أفكاره ومبادئه رغم ا 

. ولادهتوفير حبدة دواء لأ  نع  اجز اعد  جعلدهالفقر الدذي    أول زواجده فيرغم تخبطده    ،عرضدددددددددددددددت عليده
من  شددديء  فهفالذي يضدددحي بفلذة كبده في سدددبيل إرسددداء دعائم الفكر التحرري لا يمكن شدددراءه ب

الدنيا، أو بعرا زائد، وهذا ما جعل "ماركس" بوقا ناطقا في الحق لما يحدث في الجزائر، ومستخدما  
"كنت اسددددددددتكشددددددددف المكان سمعت صددددددددو     ،الرمزية في كثير من الأحيان كلما تعذر عليه التصددددددددريح

، فدددددددددددد "ماركس" في 2"فحاولت إلقاء نظرة، قد تكون قطة أو يكون فأرا، الجزائر بلد تكثر فيه الفئران
هذا المقطع يشددددبه الاسددددتعمار الفرنسددددي بالقطل الذين يصددددطادون الأهالي، وينغصددددون عيشددددهم حتى 

بل عليها الأوروبيون القطل الفرنسدددددددية المتعطشدددددددة للدماء، وهذه سدددددددنة فطرية جُ  تقتاتهم  صددددددداروا فئرانا
 الذين يحفظون قواعد لعبة القوي والضعيف جدا.

تطر  "مدداركس" في حددديثدده إلى الصددددددددددددددراع الطبقي غير المددألوف في الجزائر، حيددث أن ا دارة 
الفرنسدددددددددية سدددددددددلبت الأراضدددددددددي في الجزائر من ملاكها وجعلتهم عبدا يخدمون هذه الأرا دون أخذ  

وكانت ضددددددددريبة السددددددددرقة  ،حقهم منها، وهذا ما دفعهم إلى سددددددددرقة المحاصدددددددديل لدفع الجوع عن أهلهم

 
 . 11ا  الرواية، 1
 . 11ا  المصدر نفسه،  2



 تج                                                                                         ث ني:

36 
 

باهظة الثمن تسدددددتوجب ا عدام، با ضدددددافة إلى قطع رتو  الأهالي الذين يتهمون ظلما وزورا دون 
 بينة.

. 1"أليسددت هذه حالة غير مسددبوقة في الصددراع بين السدديد والعبد وفي ضددبل العلاقة بينهما؟"  
بلة الاسددددتعمار الفرنسددددي في الجزائر ذروة البشدددداعة والحقارة والوحشددددية التي لم يعرف التاريخ لها مثيلا 

وسدلل  ،من قبل، فالاسدتعمار الفرنسدي في الجزائر جوع الأهالي بشددة حتى دفعهم إلى سدرقة أرضدهم
عقابا جائرا يصدددل إلى إزها  الأرواح، هذا الاسدددتعمار الذي تفنن في ظلم الجزائر فتحول من عليهم 

ليصددددل من وراء نويعه للأهالي إلى عرا اتبز مقابل الصددددليب، فمن ترك    ،اسددددتعمار إلى اسددددتدمار
 دينه يحصل على قطعة اتبز ومن تمسك بدينه مات جوعا.

أشددددددددددددددار الكداتدب في الروايدة عددة مرات إلى مرا "مداركس" الدذي حدال بينده وبين الكتدابدة عن 
ظروف العمال المزرية في الجزائر، "سدتقول لي كل هذا ولكنني سدأقول لك إ ا حالة فريدة تحتا  مني 

 عمرا لم يعد المرا يمنحني إياه كي أكتب عن خصوصيات البروليتاريا الجزائرية.

 .2"أبقى مستغربا من عدم اندلاع ةورة عارمة في هذه البلاد

عندما وقف "ماركس" على الواقع المر الذي يعيشددددده العمال تحت وطأة الاسدددددتعمار الفرنسدددددي 
تنبأ باندلاع ةورة جزائرية ضددددددد المسددددددتعمر الغاشددددددم لأن الظلم في البشددددددرية أذان بخراب العمران، كما 

ا يمكنها استغرب من عدم قيام الجزائريين بهذه الثورة "تراه اتوف من آلة الاستعمار التي رأوا جيدا م
فعله في الثلاةين سدنة الأخيرة؟ تلك الثورات التي تحدةنا عنها سدواء هنا أم حتى في الهند كان ايقافها 

 
 . 120ا  الرواية، 1
 . 119ا  المصدر نفسه،  2



 تج                                                                                         ث ني:

37 
 

يمر دومدددا بددددرجدددات عددداليدددة من القسددددددددددددددوة. أفكر في كتددداب جدددديدددد عن الجزائر أسميددده نقدددد العقدددل  
 .1الاستعماري، أفكر فيه جيدا ولكن الصحة قد تخونني"

إن الاسددددددددددددددتعمددار الفرنسددددددددددددددي للجزائر خلل أورا  مدداركس الددذي حدداول مراجعددة مبددادل علم 
ويكشف حقيقة عقليته التي   ،الاجتماع من خلال تأليف كتاب جديد يفضح فيه جرائم الاستعمار

من ذلدك لأنده كدان متيقندا  ن مرضددددددددددددددده  ولكنده كدان متخوفدا أن يمنعده  ،لا تعرف سددددددددددددددبيلا إلى الرحمدة
والوقوف في وجه المد الاسددددددتعماري يعني المجابهة المباشددددددرة   ،الاسددددددتعمار هو ابن لقيل أنجبته الرأسمالية

  .وهذا ليس بالأمر الهين ولا اليسير ،مع أبناء الرأسمالية

كتبددت الروايددة  ريخددا مضدددددددددددددددادا للتدداريخ الرسمي الددذي كتبدده المحتددل الفرنسددددددددددددددي وطرحددت أفكددار 
 والجور المسلل على الطبقة الكادحة في الجزائر. ،"ماركس" المدفونة المناهضة للاستعمار

   :   ث ف           

مثل هذه حملت الرواية نموذجا للمثقف المعارا للسدلطة وكانت شدخصدية "ماركس" خير من 
لتعمل السددلطة جاهدة على إقصدداء أفكار "ماركس"    ،المعارضددة والصددراع القائم بين المثقف والسددلطة

وكشدددف نوايا الفكر   ،قدم نقدا لاذعا للحضدددارة الغربية حينلأنه وضدددع يده على الجرح   ؛وتهميشدددها
في الحقيقة يهدف بينما   ،طريق نشددددددددر المعرفة برالذي يزعم إنارة طريق الشددددددددعوب ع  ،التنويري اتبيثة

حتى تسدددددددددقل فريسدددددددددة سدددددددددهلة المنال في   ،ليتركها تتخبل بين براةن الجهل  ،إلى إدخالها في نفق مظلم
 الحضارة الغربية الداعمة للاستعمار.أحضان 

فقيرا مغضددددددوبا عليه، فكان نموذجا للمثقف الحر  العيشفضددددددل "ماركس" معارضددددددة السددددددلطة و 
فكلفه هذا التمرد موت أطفاله  ،الذي أعلن تمرده على السددددددددلطة ورفضدددددددده لكل عروضددددددددها وإغراءاتها

 
 . 104ا  الرواية، 1
 
 



 تج                                                                                         ث ني:

38 
 

وقلة الدواء "وصددددددددفت زوجته الأيام الصددددددددعبة في خطاب إلى صددددددددديق قالت:  ،الثلاةة بسددددددددبب الفقر
أطفالنا الثلاةة يرقدون على الأرا ونحن جميعا نبكي الملاك الصدددددددددغير الذي كان جسدددددددددده بلا حياة  

فأعطا  في  ،ورجوته أن يسدددداعدنا للضددددرورة الملحة  وهرولت والأسددددى في قلبي إلى مهاجر فرنسددددي...
وقد استخدمت هذا المال في شراء كفن ترقد فيه طفلتي ألان  ،خوي عميقأالحال جنيهين بتعاطف  

 .1"في سلام

"أرغم ماركس" على السدددددددددفر والترحال بسدددددددددبب أفكاره المتأججة بين "ماركس" و"بسدددددددددمارك"  
"هكذا سددددديكون الأولاد أكثر اسدددددتعدادا لعيش حياتهم اللندنية بعد أن منعنا ،  السدددددياسدددددي البرجوازي

بسددددددددمارك وكلابه من وطء الأراضددددددددي الجرمانية والأراضددددددددي الحليفة لها منعا با  يعرضددددددددنا للشددددددددنق لو 
، فتمرد ماركس على السددددلطة عرضدددده لعقوبة الطرد من ألمانيا وتهديده بالقتل وسددددبب هذه 2خالفناه"

 العداوة هو خوف "بسمارك" من أفكار "ماركس" الثائرة ضد الرأسمالية الانتهازية المستغلة للعمال.

"سددديبعدونه عن   القائم بين المثقف والسدددلطة أيضدددا الصدددراعمثلت شدددخصدددية الطبيب "شدددولي" 
مسددتشددارو الحاكم غاضددبون جدا وصددلتهم أخبار سدديئة عن المناطق   ،الجزائر فقلت كل ما في وسددعي

فعله أتكد لك مسدديو ماركس أنني ما اسددتطعت  ،الأهالي مسددتعدون للثورة في أي وقت  ،الثلاث هنا
 جل الوصددددددددددددول إلى تخفيف العواقب على الطبيب الشدددددددددددداب. ألا يمكنك تخيلها أصددددددددددددلا من   وبطر 

فالسدلطة تقرب من جنابها المثقف الذي يسديل مداده  ،3وصدلت ا دارة إلى أقصدى حل فيما يخصده"
لكن الطبيب "شدددددددددولي" خذل السدددددددددلطة   ،والتعلية من شدددددددددأ ا وإخفاء جرائمها  ،في سدددددددددبيل خدمتها

واختار قول  ،وجعل قلمه سدددددديفا أشددددددهره في وجه فرنسددددددا  ،الفرنسددددددية التي نشددددددا بين أكتاف جامعتها
ثقف والسدددددلطة ظهرت  المسدددددبب هذه العداوة بين بو   ،وكشدددددف جرائم الاسدددددتعمار في الجزائر ،الحقيقة

 "جماعة الأساسيين". طائفة من المثقفين عرفوا باسم

 
 . 23 ، ا2001، ط(.)د   ،القاهرة ، المجلس الأعلى للثقافة ، مام عبد الفتاح إمام: إر ، تريو : أقدم لك ماركس  1
 . 46ا  الرواية، 2
 . 157ا  المصدر نفسه،  3



 تج                                                                                         ث ني:

39 
 

على الطريقدة   -جمداعدات ذات ميول ةوريدة-"كداندت نشددددددددددددددطدة مندذ عشددددددددددددددرين سددددددددددددددندة أو أكثر 
البرودونية وطريقة باكونين ويعملون كجماعة سددددددرية اشددددددتدت شددددددوكتهم على أيام شددددددوكة المقرا  هنا 

 منذ عشر سنوات أو أكثر ساندوا الثورة كثيرا. ،بالجزائر

كانوا يوزعون مناشدير صدغيرة بشدكل سدري تتقصدد إدانة ما تفعله الجيور الفرنسدية من نصدف 
قرن أو أكثر من ذبح وتقتيل، وأكثروا الحديث عن قانون سدددددددددددددلب ملكية الأراضدددددددددددددي الذي أحدث 
هرجا كبيرا، ويمكن اعتباره السدددددددبب المباشدددددددر في مجموعة كبيرة من الثورات هنا وهناك. اتلاصدددددددة أن 

 .1نا لا تسمح حتى بالحديث عن الأمر"ا دارة ه

حملت جماعة الأسدددددددددددداسدددددددددددديين على عاتقها مسددددددددددددؤولية الدفاع عن المظلومين والوقوف في وجه  
أدى إلى فرا حصدددار شدددديد عليها "هناك حصدددار كبير   مما  ،بمبادئهاالسدددلطة دون وجل إيمانا منها  

وانتهى الأمر بقوائم للمغضددددددددوب    لم تكن عين ا دارة والأمن عليهم تنام قل.  ،كان مسددددددددلطا عليهم
ثم بدأوا يعيدون توجيههم في مناصدب عملهم شديئا فشديئا من أجل تفريق ملهم وهي طريقة  ،عليهم

فالسدددلطة تخشدددى المثقف الثائر لذلك اتبعت سدددياسدددة تكميم الأفواه،   ؛2ناجعة لمعاقبة الأخطر منهم"
خوفا من تنامي الوعي عند الشدعوب  ،وتقييد الحريات  ضدعاف جماعة الأسداسديين وتشدتيت ملهم

 قصاء.فسلطت عليهم كل أنواع التعسف وا  ،وتزايد الحس الثوري

 

 

 

 

 
 . 98-97ا  الرواية، 1
 . 101ا  المصدر نفسه،  2



 تج                                                                                         ث ني:

40 
 

            "  أ                ي" :     

على الددعوة إلى هددمهدا جدل أفكدارك ليسددددددددددددددت  "فكرة الطبقدات والصددددددددددددددراع الطبيعي التي تبني
جديدة على البشر، لهذا فهم يتقبلو ا ويجدون لها حلولا طورا بعد طور ولا أريد أن أصدم حضرتك 

 .1فأقول لك إنني كلما نظرت في التاريخ وجدت النا  طبقات"

حاول الحاضددددددددرون في هذه المأدبة إهانة "ماركس" واحراجه بكل السددددددددبل، وحاولوا إقناعه  ن 
وذلك بدعوته إلى تحطيم الطبقات  ،أفكاره تهدف إلى الوصدددددددددددول إلى المثالية التي يسدددددددددددتحيل تحقيقها

  فكرة الملكية اتاصة،على  الاجتماعية والاهتمام بالطبقة الكادحة أكثر من أرباب العمل، والقضاء  
حلما يحتا   هاولهذا سددددخر الحاضددددرون من أفكار "ماركس" واعتبرو   .سدددديد فكرة الملكية الجماعيةنو 

ز وجل على جهل الحاضدرين عإلى قرون مديدة ليتحقق على أرا الواقع، لكنهم كانوا يحمدون الله 
أو متهيبون من سمعتدك   ،على أن الندا  هندا إمدا جداهلون بدك أو  فكدارك"  ،قيقدة أفكدار مداركسبح

فالمسدددددددددتعمر كان يتمنى   .2الدينية. لو قرأ الجميع كتبك لاقتيد أغلبنا إلى المقصدددددددددلة ميسددددددددديو ماركس"
للشددددعب المقهور أن لا يقرأ ما كتبه "ماركس"، ويبقى مشددددغولا بالجري وراء لقمة العيش ودفع الجوع 

 لأنه كان يخشى من طوفان الشعب المستعمر، وانقلابه عليه.  ،عن أطفالهم

وهكذا وجد "ماركس" نفسددددددده في مواجهة مباشدددددددرة مع أتباع الفكر التنويري الذي يهدف إلى 
التوسددددددددددددع وتهميش الشددددددددددددعوب الواقعة تحت وطأة الاسددددددددددددتعمار، ولهذا لم يسددددددددددددتطع "ماركس" إيقاف 

دين ارخر الهمجي الذي كان يعيش زاعمة أ ا تحاول تم ،ا مبريالية الأوروبية التي تسدددتغل الشدددعوب 
 في البداوة والهمجية.

أفكار "ماركس" التي  نإن رواية "العشددددددددددداء الأخير لكارل ماركس" جاءت لتمسدددددددددددح الغبار ع
شدددوهتها الحضدددارة الغربية، من خلال رمي التهم على شدددخصدددية "ماركس" الذي كان نموذجا يحتذى 

 
 . 166ا  ،الرواية  1
 . 169ا  ، صدر نفسهالم 2



 تج                                                                                         ث ني:

41 
 

ومسدداءلة   ،لنصددرة الضددعفاء والمظلومين والمهمشددين  تهبااكتسددخر  والذي   ،به، وقدوة للمفكر الجزائري
 التاريخ الكولونيالي.

  :   أ                               ثا  

لأنه   ،بدأت الرواية بنقد "ماركس" للفيلسدوف الألما  "هيجل" الذي كان من فلاسدفة النخبة
ما أعمى بصره وبصيرته على الفوار  الاجتماعية الموجودة بين   ،كان يشغل منصبا مرموقا في الدولة

وهذا عكس ما نجده عند "ماركس" الفقير الجائع الذي   ،أبناء المجتمع الواحد حسدددددددب فكرة الطبقية
 نرع مرارة الظلم والفقر والجوع، وهذا ما دفعه إلى الانقلاب على السلطة وكشف جرائم الطبقية.

أشارت الرواية إلى حادةة غريبة تمثلت في تأسي "ماركس" في بداياته بدددد"هيغل" لكنه استهجن 
ه "هيغل الذي دجعله يمقت فلسددددددفة "هيغل" وينق مما  ،أفكاره بشدددددددة بعد تنامي الحس الثوري عنده

وصددددفته  نه تماما مثل بحيرة فكتوريا بالنسددددبة إلى أخطاء التقدير إليه يضددددل كل العالم الفلسددددفي ومنه 
فددددددددددددددددددددددددد "ماركس" يصرح بانتمائه إلى الفلسفة   .1ينحدر  ر "نيل" اتطأ أكبر أ ار التهافت البشري"

ولكنه انقلب على "هيغل" فكان من السدباقين الذين نقدوا أفكار "هيغل"، لأنه كان يظن   ،الهيغلية
" ن الفلسددددددددددددفة تربح قليلا لو التصددددددددددددقت أكثر بالعلاقات بين النا  أكثر قليلا على كل حال من 

 .2عكوفها على العلاقات الجدلية بين الأقطار على مر الأزمنة" 

تحلى "ماركس" بجرأة فكرية لا يمتلكها إلا مثقف حر صددددددداري في وجه الظلم بالحق فوجه نقدا 
لاذعا لفلسدفة "هيغل" والفلسدفة الغربية بصدفة عامة التي كانت نسدد فكرة الصدراع الطبقي بامتياز،  

نسددددددان، وطالب باحتلال الشدددددديوعية مكان البرجوازية "منذ نصددددددف قرن تريد كسددددددر التاريخ،  اية ا 

 
 . 17ا  الرواية، 1
 . 21ا المصدر نفسه،  2



 تج                                                                                         ث ني:

42 
 

البت الجذري مع الماضدددددددددددي، التخل  من التناقض البشدددددددددددري الذي تمثله البرجوازية خير تمثيل. كلها 
 .1عناوين كنا خافها في دخيلتنا، كنا نماشيك على وجل مع تشكك مستمر في نجاح المهمة"

وأبدى نقمته على الأوضاع السائدة في الشر    ،نقد الكاتب في الرواية أفكار الفلسفة الغربية
واتطدأ الكبير الدذي    ،كدان الثقدة في الددولدة    "اتطدأ الكبير الدذي وقع فيده "هيغدل"  ،)الددول العربيدة(

فدددددددددد "ماركس" يكشف   ،2"وقعت فيه أنا هو الثقة الكبيرة في قدرة الوعي الشعبي على إحداث الثورة
الدذي تمثدل في ةقتده العميداء في الددولدة، وهدذا مدا جعلده ، و ل"غدعن اتطدأ الجسدددددددددددددديم الدذي وقع فيده "هي

فاذا أراد غير ذلك كان من المغضدددددوب عليهم  ، بعا لها، ناطقا بما يمليه عليه المنصدددددب الذي يشدددددغله
الذي سددتحلق فو  رأسدده غمامة سددوداء، كما كشددف "ماركس" عن الفخ الذي وقع فيه هو والذي 
تمثل في ةقته الزائدة بوعي الشددددددددعب الذي كان ينتظر منه ردة فعل إيجابية ضددددددددد الأنظمة الغربية التي 

 راب.س فاذا به يجد نفسه كمن يطلب الماء من ال ،همشته وسلبت منه أبسل حقوقه

فالشددددعوب نومت وأدخلت في سددددبات عميق ربما لن تسددددتفيق منه، وفي هذا إشددددارة إلى فشددددل 
الربيع العربي، وفشل الثورة البلشفية قبلها، لأن الوعي الشعبي يخطل للثورة ولا يخطل لما بعد الثورة،  

 وربما تكون عواقب ما بعد الثورة أسوأ من عواقب ما قبل الثورة.

تطرقددت الروايددة إلى تنكر "مدداركس" لكددل الثورات التي قددامددت باسمدده "كددل مددا أفعلدده هو أنني 
أحاول أن أتأمل سددددبب وقوفك ضددددد جل الثورات التي تشددددبه أن تكون تحقيقا لبرنامجك السددددياسددددي 

نعلم أنا وأنت  نه غير موجود، وأن وجد وسمي ماركسدية فانك تكون غير ماركسدي كما قلتها  يالذ
 وكتبتها من قبل.

 
 . 18ا  ،الرواية  1
 . 151ا المصدر نفسه،  2



 تج                                                                                         ث ني:

43 
 

لا تسددتطيع أن تكون ماركسدديا لأن التاريخ الذي يتماشددى مع الماركسددية ليس جاهزا ولن يجهز 
 .1"إلا بعد مراحل عديدة لمعارك عديدة

اعترف "ماركس"  ن نسدددددديد أفكاره وتحويلها إلى واقع ملمو  مازال هدفا بعيد المنال يحتا  
لأنده يراهدا  ،بنوا أفكدارهتإلى تخطيل وتريدث، وهدذا مدا جعلده يثور ضدددددددددددددددد كدل الثورات والثوريين الدذين  

الغالب هو أننا نسدتيق    ،ازالت لم تصدل إلى مرحلة النضدج الفعلي. "اليوم الموالي ليوم انتصدار الثورةم
بعد الثورة فنجد أنفسدددددددددددددنا نعيش في عالم ما قبل الثورة، كل شددددددددددددديء في الغد الجديد يشدددددددددددددبه الأمس 

على ةوريي القرن   ،الغد الأفضدددددل يصدددددنع من عجين الأمس الأسدددددود  ،المغضدددددوب عليه في كل شددددديء
قدال كتبتدده قبددل هدذا مدا كتبتدده في آخر م  ،الأطر التنظيميددة والقددانونيددة لهدذا الأمرفي  القددادم أن يفكروا  

فددددددددد "ماركس" يرى  ن اليوم الجديد الذي سطعت مسه بعد زوبعة الثورة يشبه   ؛2"إلى الجزائر  يمجيئ
مثله مثل من فسدددر الماء بالماء لأن الثوريين الذين قاموا بهذه الثورة لم   ،تماما الأمس قبل اندلاع الثورة

يخططوا لها جيدا قبل القيام بها، ما جعلها ةورة غير ناضددددددددجة، وهذا ما عاشددددددددته كل الشددددددددعوب التي 
 قامت في وجه الاستعمار لكنها لم تضع خارطة طريق مدروسة.

  :  ضح  ز               ه       

كشددفت الرواية الوجه الحقيقي للحضددارة الغربية وهذا ما وضددحه المقطع ارتي: "ا دارة جهاز  
يقول هذا الكلام... آه  هسددددددددددياسددددددددددي تشددددددددددريعي يقع تحت تصددددددددددرف رأ  المال كما يقول... من ترا

تذكرت... إنه أنت مسديو "ماركس"... ورأ  المال الجزائري يهيمن عليه أبناء الحرام. تعلم جيدا أن 
جل الكولون من المسددددداحين والمعارضدددددين السدددددياسددددديين الذي أريد ابعادهم من العاصدددددمة، اسدددددتجلبوا 

فداقدد للأمدل كمحكوم عليده بالسددددددددددددددجن من  لعمران هدذه الأرا أي لنهبهدا بلا مقدابدل. مداذا تنتظر  
 المؤبد؟

 
 . 108ا  الرواية، 1
 .. 176-175ا ، صدر نفسهالم 2



 تج                                                                                         ث ني:

44 
 

هم لن يعودوا إلى فرنسدددددا ولو جروهم بالسدددددلاسدددددل، وهم أغنى النا  في فرنسدددددا سدددددواء فرنسددددددا  
  ،القارية أم فرنسددددا المسددددتعمرة. لهذا فهم يؤةرون في السددددياسددددة بقوة كبيرة يشددددترون دمها داخل البرلمان 

 .1"لديهم أموال قارون وقارون في هذا المنظور رجل من فرنسي الجزائر

أشددددارت الرواية إلى فسدددداد الأنظمة وعلى رأسددددها النظام الفرنسددددي الذي يتحكم فيه أصددددحاب 
مما جعل ا دارة الفرنسددية مجرد دمية يحركها أصددحاب الأطماع الذين يسددعون  ،المال وأرباب الأعمال

- إلى تحقيق أطماعهم في الجزائر. فالمال الجزائري وةروات الجزائر سديطر عليها أبناء الحرام الفرنسديين  
ترسدل إلى الجزائر إلا حثالة المجتمع الفرنسدي من مجرمين لا لأن فرنسدا كانت  -كما وصدفهم الكاتب

مدعيدة في   ،هم من طرف همجفيومسدددددددددددددداجين وخارجين عن القدانون لتخويف الأهالي، وبث الرعب  
فيه، لكن ذلك أ ا تحاول تمدين الهمجية الجزائرية، وتخلي  الفرد العربي من الوحشددددددددددددددية المتأصددددددددددددددلة  

 الكاتب فضح في روايته هذه التناقضات وكشف أصحاب الهمجية الحقيقية.

من المناوئين السدددياسددديين   لم ترسدددل فرنسدددا إلى الجزائر مجرميها فحسدددب بل جاءت بطائفة كبيرة
قصدددد إراحة السدددلطة الفرنسدددية من   ،الذين كانوا يعارضدددون السدددلطة ويعرقلون مشددداريعها الاسدددتغلالية

فالذين جاءت بهم فرنسدددا إلى الجزائر غير  .ومن جهة أخرى نقل شدددرهم إلى الجزائر  ،شدددرهم من جهة
لممارسدددددة إجرامهم الذي  الأ م وجدوا فيها ملاذً  ،را الجزائر مهما كلفهم ذلك أمسدددددتعدين لمغادرة  

خاصدددددة   ،را العرب أبينما يباح لهم كل ذلك في  ،  قد يعرضدددددهم لعقوبة المؤبد أو ا عدام في بلادهم
وحلموا بالعيش    ،را الشمس الدافئة التي افتتن بها أبناء الغرب على اختلاف جنسياتهمأفي الجزائر 

وهذا ما جعل الغرب يترب   ،فطالما كانت الجزائر ومازالت أرضددددددا تنبت ما لا ينبت في غيرها  .فيها
 .بها السوء في كل حين

ففي   ،برز نليددات اتطدداب مددا بعددد الكولونيددالي في الروايددةألقددد كددانددت الازدواجيددة الغربيددة من  
الوقت الذي يتحدث فيه الغرب عن الحرية والحضدددددددددارة وحق الشدددددددددعوب يمار  الاحتلال الفرنسدددددددددي 

 
 . 96ا  ،الرواية  1



 تج                                                                                         ث ني:

45 
 

وهذا ما جعل الغرب في نظر "ماركس" يفعل عكس ما يقول "الحرية  ،أبشدع صدور العنف في الجزائر
ففي حوار "شددولي" مع "ماركس" وضددح "ماركس" ،  1في باريس شدديء والحرية في الجزائر شدديء أخر"

بينما المعمرين   ،الفر  بين حرية المواطن الفرنسددددددي في بلاده الذي يجب عليه أن يتقيد بقوانين الدولة
فهم جاتوا أصددددلا   م،وتصددددرفاته  مبالحرية المطلقة في أفعاله  ونالذين أحضددددرتهم فرنسددددا إلى الجزائر يتمتع

 هم المحظورة في بلادهم دون زاجر أو رادع يضع حدا لذلك.ملممارسة جرائ

          :      ن      ن  أ          

"توقفدت العربدة   ،وقف الكداتدب في روايدة العشددددددددددددددداء الأخير لكدارل مداركس على رمزيدة المكدان
بكارل ماركس أمام الفند  الجديد فيكتوريا را  المنظر للضددديف الكبير لمدينة الجزائر فقرر تغيير محل 

 .2إقامته من فند  الشر  إلى إقامة فيكتوريا"

اسدتثمرت الرواية الزمان والمكان لتوازن بين الحضدور الفرنسدي في فند  "فيكتوريا" والجدلية بين 
فالجزائر تعيش معيشددددددددددددة ضددددددددددددنك في الوقت الذي كان الغرب يتغنى  ،الثقافة الأوروبية والواقع الجزائر

ولا يحق لها أن ترى النور   ،بالحرية التي كانت عنده مجرد شددددددعارات رنانة لاتسددددددمن ولا تغني من جوع
 على أرا الواقع.

والفضددددددداءات المغلقة توحي   ،ذكر الكاتب في الرواية الفضددددددداءات المغلقة مثل فند " فيكتوريا"
وهذا ما نلمسدده في الصددراع القائم بين السددلطة الفرنسددية  ،عادة بالانقباا وا ضددمار وعدم الوضددوح

بسدبب ممارسدات الاسدتعمار في  ،سدتقرار والضديق النفسديا الذي يعيش حالة اللا  ،والشدعب الجزائري
م  ن سبب تواجدها ان فرنسا كانت تحاول إقناع الرأي العكما توحي با ضمار وا خفاء لأ  ،بلاده

المتمثلة  و  ،خفت حقيقة وجودها هناكأو   ،في الجزائر هو تهذيب الفرد العربي من همجيته ووحشدددددددددددددديته
 في  ب واستنزاف ةروات البلاد دون أدنى حق مشروع.

 
 . 97ا  الرواية، 1
 . 07ا ، المصدر نفسه 2



 تج                                                                                         ث ني:

46 
 

فذكر فند  "فيكتوريا" هذا المكان المغلق الذي يشددددير   ،تميز الكاتب في الرواية بالفطنة الأدبية
إلى تكبيل الحريات وسدلب الحقو  وهذا واقع الشدعب الجزائري صداحب الأرا المغصدوبة من طرف  

فكان فند  "فيكتوريا" اسما مستعارا حل مكان لفظة تقاطع الفضاء المغلق في  ،الاستعمار الفرنسي
ضددددددداء ففال ،الرواية مع الفضددددددداء المفتوح ممثلا في الشدددددددارع الجزائري الذي يدل على حمولة دلالية كبيرة

و"ماركس" تنبأ بثورة شددددددددددددددعبية جزائرية عظيمة تقف في  ،المفتوح كثيرا ما يدل عن الانفرا  والانفتاح
لأن الحرية عرو  مهرها الدماء، والحرية تؤخذ ولا تعطى، و"ماركس" يرى  ،وجه المسدددددتعمر المسدددددتبد
 بي لا يمكن له أن يبقى جريحا أسيرا مغصوب الحقو .أن الشعب الجزائري الأ

ا همزة وصدل علا مإن تقاطع الفضداء المغلق مع الفضداء المفتوح أو الواقع المفتوح في الجزائر شدكّ 
الزمن في لأن  ،وجسدددرا متينا بين هيمنة الاسدددتعمار وسددديطرته على الشدددعوب، والمقاومة الفكرية المحلية

 ،كانت المقاومات الشدعبية الجزائرية تطبخ على نار هادئة  الذي اشدتد فيه ظلم المحتل الغاشدم للأهالي
وتنتظر الضدددددددددددددوء الأخضدددددددددددددر الذي يسدددددددددددددمح لها بالانطلا ، وكان هذا لا مناا منه حيث تتابعت 

 ربوع البلاد. فتل المقاومات الشعبية في الجزائر في ا

رغم من اليشددددددددير الفضدددددددداء المفتوح أيضددددددددا على التغيير وهذا ما أةبتته الثورة التحريرية المجيدة، فب
وقوع الجزائر تحت وطأة الاستعمار ردحا من الزمن إلا أن هلال الاستقلال بان، ومسه بزغت بعد 

قه لكن الشددعب الجزائري قال في يأن ظن العرب والعجم أن طرد فرنسددا من الجزائر حلم يصددعب تحق
الأخير كلمتده العليدا، وجعدل فرنسدددددددددددددددا وأبنداءهدا هي السددددددددددددددفلى ، وخر  يجوب شددددددددددددددوارع الجزائر بعدد 

ذلاله من طرف  إدا في العراء عبارات تثبت رسددددددوي قدمه في العقيدة وعلو كعبه رغم دالاسددددددتقلال مر 
 السلطات الاستعمارية بكل الطر  ممثلة في قوله "يا محمد مبروك عليك الجزائر رجعت ليك".



 تج                                                                                         ث ني:

47 
 

بناء  ،ما راقه في الفند  حجمه الصددددددغير"أول  ف  ،وصددددددف الكاتب في الرواية فند  "فيكتوريا"
لا  إنجلتراجديد نسدبيا بطراز قديم، بدا له أنه قدر ذلك التصدميم مرارا وبدا له أنه طراز قد مر به في 

 .1"في باريس رغم القرابة المنطقية بين طرازي الجزائر وباريس أكثر من القرابة مع الانجليز

أعجب الكاتب بتصددددددميم فند  "فيكتوريا" المصددددددمم بطراز قديم وهذا التصددددددميم صددددددادفه قبل 
رغم أن العلاقدة بين الجزائر  ،واحتدار من هدذا التصددددددددددددددميم ا نجليزي الموجود في الجزائر  إنجلتراذلدك في  

 .وإنجلتراوباريس أقوى وأقرب من العلاقة الموجودة بين الجزائر 

فكشدددددف جماليات   ،ظهار الوجه الحضددددداري للجزائر قبل الاسدددددتعمارإتعمد الكاتب في الرواية 
الجزائر فيها، ليمرر إلى الرأي العام رسددددددددالة مبطنة تبطل مزاعم فرنسددددددددا التي أوهمت العالم   ا دخلت 

الهمجية العربية التي يجسددددددددددددددها أبناء الشدددددددددددددر . "المكان هنا جميل خار  غرفة  نديإلى الجزائر بغية تم
يض المتوسدددددددددل، ميناء الجزائر العاصدددددددددمة والفيلات مرتبة في المدر  متسدددددددددلقة التلال بخليج البحر الأ

أخاديد تحت التلال التي تسدددتعلي تلالا أخرى إلى غاية  اية أعالي الجزائر ،  يوحي بلوحات الروكورو
 .2حيث تتفشى الغابة بسرعة وبلا تردد"

تنبش في الجراح "العشددددددداء الأخير لكارل ماركس"  هي رواية  رواية  وفي الأخير يمكن القول أن 
 .لكنها تسير نحو التمكين من خلال الوعي واللغة والتاريخ البديل

توظف الرواية تقنية العشددددددددددداء الرمزي، حيث تلتقي شدددددددددددخصددددددددددديات متعددة تمثل أنماطا فكرية 
وسددددددياسددددددية متباينة لتدور بينهما حوارات معمقة تعكس التوترات القائمة بين الرأسمالية والاشددددددتراكية 

رمزي وبين العدالة الاجتماعية والنظام الاقتصددادي العالمي المعاصددر، ومن خلال هذا البناء الحواري ال
يسددائل الن  الرمزي جدوى الأفكار الماركسددية في عالم يتسددم بتعقيداته الجديدة التي فرضددتها العولمة، 

 واتساع الفجوة الطبقية 

 
 . 07ا  الرواية، 1
 . 49ا ، المصدر نفسه 2



 تج                                                                                         ث ني:

48 
 

إن اسددددددتحضددددددار كارل ماركس في هذا العمل لا يمثل مجرد توظيف سددددددردي لشددددددخصددددددية فكرية 
بل يعكس محاولة أدبية  عادة قراءة المشددددددددروع الماركسددددددددي من منظور نقدي معاصددددددددر يطرح  معروفة،

وهكذا تتجاوز الرواية حدود   أسدددددددئلة جوهرية حول مصدددددددير ا نسدددددددان في عصدددددددر رأ  المال المهيمن،
التخييل السدددردي إلى أفق التأمل الفلسدددفي والنقد الاجتماعي مما يجعلها نصدددا غنيا يصدددلح أن يكون 

 موضوعا للبحث الأكاديمي والتحليل النقدي.

 

 

 



 

 
 

  

    تم  
 



  تم   

50 
 

 

    تم  

"نليات اتطاب ما بعد الكولونيالي في رواية العشاء الأخير لددددددددددددكارل  الموسوم بدددددد  نابحثختام  في  و 
عن مدى اخراط الن  الروائي فيه كشددددددددفت الرواية ، والذي  ماركس" للكاتب الجزائري فيصددددددددل الأحمر 

ومحاولة اعادة بناء الذاكرة   ،الجزائري المعاصدددددددددر في مسددددددددداءلة آثار الاسدددددددددتعمار وتمثيل الهويات المهمشدددددددددة
 .الجماعية وفق منظور نقدي يعيد الاعتبار للتجربة المحلية ويحررها من سطوة المركزية الغربية

جاءت هذه الرواية لتعيد رسددددددددددددم ملامح الواقع ما بعد الكولونيالي من خلال تعرية البنى اتطابية 
سدواء تلك التي تتجلى بشدكل مباشدر أو من خلال مظاهر  ،والسدياسدية والثقافية التي خلفها الاسدتعمار

 .التبعية الفكرية والثقافية

اتضدح من خلال التحليل أن الكاتب لم يركز فقل على سدرد وقائع  ريخية أو عرا شدخصديات 
نمطية بل لجأ إلى توظيف أقنعة سددردية ومرجعيات رمزية متعددة تتيح للن  أن يتفاعل مع القارل على 

فيطرح اشددددددددددددددكداليدات السددددددددددددددلطدة والانتمداء والهويدة والدذاكرة ويعيدد النظر في مفهوم   ،مسددددددددددددددتويات أعمق
 ."الهوية الوطنية" في السيا  ما بعد الاستعماري ،"التحرر" ،"المثقف"

فيرمي" مع  كما تتقاطع شدددددخصددددديات الرواية ولا سددددديما شدددددخصدددددية "ماركس" و "محمد" و "ألبير
الوعي الزائف تيارات فكرية و ريخية اتلفة ما يجعلها منصدددات لتمثيل الصدددراع بين التبعية والتحرر وبين 

 .والوعي المقاوم

فها قناعا سدددرديا فاعلا يتيح له مسددداءلة التاريخ صدددلقد اسدددتثمر الكاتب شدددخصدددية "ماركس" بو   
 ئيإذ لم يكتفي الروا ،اضدات المشدروع التنويري الغربيقالاسدتعماري الفرنسدي من زاوية نقدية تكشدف تنا

بسدددددرد الممارسدددددات الوحشدددددية التي ارتكبها الاسدددددتعمار الفرنسدددددي في الجزائر بل فضدددددح التواطؤ الأخلاقي 
العنف والقهر  شدددرعنت أشدددكالوالفكري للنخبة الفرنسدددية التي انحدرت من الفكر التنويري وباركت بل  

وهنا تبرز الرواية كيف أن ذلك  وسدددحره.والاسدددتعباد متناسدددية مبادئها حين اصدددطدمت بسدددطوة الشدددر   



  تم   

51 
 

نسدددددددان وتكريس القيم الكونية انحرف في الواقع عن مقولاته واندمج ضدددددددمن تحرير ا  ىالفكر الذي ادع
المتوحشددددددة متخفيا خلف شددددددعارات "نشددددددر الحضددددددارة" و "تمدين ارخر" حتى صددددددار   ةا مبرياليالرأسمالية 

 .التنوير ذاته أداة لشرعنة السيطرة

للهيمنة لا وبهذا المعنى تكشدف الرواية عن فجوات التاريخ البشدري وعن اسدتخدام المعرفة كوسديلة 
للتحرير حيث سقطت الشعارات الكبرى أمام أول امتحان حقيقي في أرا المستعمرين فدددددددددددددددددد "المثقف  

التنوير نسددددددددددددي تعاليمه لحظة مسدددددددددددده دفء الشددددددددددددر  وتذو  طعم النبيذ الجزائري   ىالاوروبي" الذي إدع
 .السلطة الفا وراءه أسطورة سقطت تحت مجهر النقد ما بعد الكولونيالي واستسلم لنوايا

" لا بوصددفها عملا سددرديا فحسددب بل كفعل مقاومة رمزي ونقدي الأخيروبذلك تقدم "العشدداء 
 بمضددددددددمون يندر  ضددددددددمن مشددددددددروع ةقافي يسددددددددعى إلى تفكيك ا رث الكولونيالي وتمثيل الذاكرة الوطنية  

 .تحرري

الجزائرية حضددورها هي رواية تكتب ضددد النسدديان وتقاوم محاولات الطمس التشددويه وتعيد للذات 
 .وفعاليتها في صياغة المعنى وبناء التاريخ وترسيخ الهوية

تعد من النماذ  السدددددددردية المعاصدددددددرة التي  الأخيروفي اتتام يمكن التأكيد على أن رواية العشددددددداء 
دب الجزائري حيث تغدو الرواية أداة نقدية ومجهرا نسددد تحولا لافتا في الرتية ما بعد الكولونيالية في الأ

 ."لما تراكم من عنف رمزي ومادي ولما اختبأ خلف أقنعة "التمدن" و "التحرر كاشفا

.فيقه لنا في إكمالنا لهذا البحثأخيراً نحمد الله على تو 

 الحمد الله



 

 

 

                    ع
 



                    ع 

53 
  

                    ع: 

 :       :    

 . 2024،  1فيصل الأحمر: العشاء الأخير لكارل ماركس، دار العين للنشر، ا سكندرية، ط  .7

 ثا   :      ع: 

  :        ع      
 .1999فلسفة ميشال فوكو، المجلس الأعلى للثقافة، بيروت،  بغورة الزواوي، مفهوم اتطاب في   .8
النظرية   .9 المعاصر  النقد  في  الكولونيالية  بعد  ما  )خطاب  والمخاتلة  الرسيس  شهاب،  أبو  رامي 

 . 2014والتطبيق(، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، 
محمد بوعزة، تأويل الن  من الشعرية إلى ما بعد الكولونيالية )البلاغة وتحليل اتطاب(، المركز   .10

 . 2018، بيروت، ماي 1العربي للأبحاث ودراسة السياسات، ط
ميجان الرويلي وسعد البازعي: دليل الناقد الأدبي )إضاءة لأكثر من سبعين تيارا ومصطلحا   .11

 . 2002، 3نقديا معاصرا(، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط
 
  ترجم :     ع   
الاستشرا  .12 سعيد،  الأبحاث  - السلطة-المعرفة-إدوارد  مؤسسة  ديب،  أبو  تر: كمال  ا نشاء، 

 . 1984، 2العربية، بيروت، لبنان، ط
الرافدين،  .13 إمام، دار  السيد  تر:  بعد الحداةة،  النقدي في ما  إيهاب حسن، تحولات اتطاب 

 . 2018  ، بيروت،1ط
ر: السعيد لبيب،  تجان فرانسوا ليو ر، في معنى ما بعد الحداةة )نصوا في الفلسفة والفن(،   .14

 . 2016، 1المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط



                    ع 

54 
  

ريو : أقدم لك ماركس، تر: إمام عبد الفتاح إمام، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، )د.ط(،   .15
2001 . 

 . 2016،  1سارة ميلز، اتطاب، تر: عبد الوهاب علوب، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط .16
للنشر  .17 أزمنة  الهيجاء،  ابو  تر: أحمد خريس وناصر  التاريخ،  وكتابة  إدوارد سعيد  واليا،  شيلي 

 . 2007، عمان، الأردن، 1والتوزيع، ط 
التاريخية، .18 المعرفة  نظرية  الاستعمار  إشكالية  جان   فريديريك كوبر،  موجين،   تر: كريستيان 

 .2010إدبايوت، باريس، 
العربي، ط .19 الثقافي  المركز  يفوت،  تر: سالم  المعرفة،  فوكو، حفريات  لبنان،  2ميشال  بيروت،   ،

1987 . 
،  1ر: ثائر ديب، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، طت هومي بابا، موقع الثقافة،   .20

2016 . 
 

 :      ف     :  لمجلا  

شاكراباتي، دراسات التابع والتأريخ ما بعد الكولونيالي، تر: ثائر ديب، أسطور للدراسات ديبيش   .21
 . 2016 ، يناير3التاريخية، ع

فانون .22 فرانز  الصوت،  المقارنة،  -إقبال أحمد-رضوى عاشور،  البلاغة  ألف مجلة  إدوارد سعيد، 
 . 2005، 25ع

عطيات أبو سعود، نيتشه وما بعد الحداةة، مجلة فصول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر،  .23
 . 2004،  63العدد 

  2محمد بن سباع، تحليل اتطاب عند ميشال فوكو، مجلة دراسات، منشورات جامعة قسنطينة   .24
 . 2014، جوان 1، ع 5عبد الحميد مهري، مج   –



                    ع 

55 
  

،  657هويدا صالح، الصورة الروائية للمثقف، مجلة العربي، وزارة ا علام بدولة الكويت، ع   .25
 . 2013أغسطس 



 

  

 

   لا ق
 



   لا ق 
 

57 
 

           

 

، روائي وشددددددداعر وأكاديمي (ولاية تبسدددددددة بالجزائر  1973يناير    11مواليد من )  :                 
يقُيم في مدديندة الطداهير بولايدة جيجدل. كدان من بين أعضددددددددددددددداء لجندة تحكيم جدائزة الطداهر جزائري،  

نشدددر العديد من الدراسدددات والبحوث والنصدددوا في مجلات ومواقع ، وطار للرواية في دورتها الأولى
أسدتاذ كرسديّ الترجمة والتيارات الفكرية بجامعة بومردا  قسدم . يشدغل منصدب جزائرية وعربية وعالمية

 ة بالجزائر.اللغة ا نجليزي
كاتب مجرب مجدد متميز النبرة، تتسدددددم ،  هتم باتيال العلميّ والفلسدددددفة والدراسدددددات الثقافيةمُ 

الأسددددددددددددددئلة الراهنة للكتابة مع هواجس فلسددددددددددددددفية و ريخية    جميع أعماله بطابع نديدي نريبي يجمع
 .وسياسية

 .جوائز أدبية وعدة تكريمات حاصل على عدة 
 .الثقافية بين الرواية والشعر والترجمة والفلسفة والدراسات  عدة كتب موزعةله 

 
 
 



   لا ق 
 

58 
 

 :   ض                 
 ( 2002) وقائع من العالم ارخر )قص  من اتيال العلمي( •
 ( 2003) رجل الأعمال •
 ( 2008) )رواية خيال علمي( أمين العلوا  •
 ( 2011)  ساعة حرب ساعة حب •
 ( 2015)  حالة حب •
 ( 2017) النوافذ الداخليَّة •
 ( 2021)  ضمير المتكلم •
 . (2022)  (خيال علمي للناشئة )في البُعد المنسيّ  •
 ( 2023اطوطة بيروت ) •
 ( 2024مدينة القديس أغسطين )  •

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   لا ق 
 

59 
 

 

   خ         : 
،  1982شدتاء وربيع سدنة  تحكي الرواية قصدة زيارة الفيلسدوف "كارل ماركس" إلى الجزائر في 

بغرا الاسدددددددددتشدددددددددفاء من مرا رئوي، وتسدددددددددتدعي محطات مهمة من حياة "ماركس"، من خلال 
رسائل زوجته "جيني" المتوفية، وتنقل لنا ما ناوزه التاريخ الرسمي الذي أشاع أن "ماركس" لم يصدر 

جرائم الاسدددتعمار   عنه أي موقف أخلاقي من الاسدددتعمار، في حين أن الرواية أةبتت أنه لم يتجاهل
  .الفرنسي في الجزائر

الرواية في مجملها مأدبة فكرية عن أهم القضدددددددددايا الفكرية التي سدددددددددنها "ماركس" عن الطبقية، 
 .والشيوعية، ونقد الرأسمالية والبرجوازية الغربية

 

 

 

 

 



   لا ق 
 

60 
 

  

          س    
 



             س 

61 
 

 

          س   

             ن   
           ن 

   لإه   
 ه  -         

 26-7           :    ه   تأ             ظ                       
 7   ط         :     ث     

 7 صطلح ما بعد الكولونيالية أولا: م
 7 تمهيد
 8 المستعمرات السابقة بعد استقلالها   دراسة 1
 8   دراسة مستعمرات أوروبا منذ استعمارها2
 8   دراسة جميع ةقافات المجتمعات أو الأمم3

 9 ثانيا: مفهوم النظرية ما بعد الكولونيالية 
 11 ثالثا: نشأة النظرية ما بعد الكولونيالية وتطورها

 14 الكولونيالية رابعا: مقولات ما بعد 
 14   الاستشرا  1
 15   دراسة التابع2

 17                               : ث ني    ث   
 17 أولا: مفهوم اتطاب

 19 ثانيا: اتطاب عند ميشال فوكو
 23 ثالثا: اتطاب عند إدوارد سعيد

 25  رابعا: اتطاب ما بعد الكولونيالي



             س 

62 
 

 
 

 44-28                               تج          : ث ني        
 28 تمهيد

 29 أولا: قراءة في العنوان
 30 ثانيا: شخصيات الرواية كأقنعة سردية 

 31 ثالثا: نقد العقد التنويري 
 34 رابعا: الافتتان بالشر  

 34 خامسا: مسألة التاريخ الكولونيالي
 37 سادسا: المثقف والسلطة

 40 سابعا: "العشاء الأخير" مأدبة الفكر الماركسي
 41 ثامنا: مسألة  ريخ الفلسفة وفلسفة التاريخ

 43  سعا: فضح ازدواجية القيم الغربية
 45 عاشرا: الزمان والمكان كأدوات للمقاومة 

 50    تم 
 53                    ع 

 57 لا ق   
 61    س          

 



    خ  

 
  

    خ :

يتناول هذا البحث اتطاب ما بعد الكولونيالي في رواية "العشاء الأخير لكارل ماركس" 
للكاتب الجزائري فيصل الأحمر، وهي رواية تستلهم السيا  التاريخي والثقافي والسياسي لما بعد  

الاستعمار في الجزائر، وتعيد مساءلة السرديات الكولونيالية من خلال منظور تفكيكي نقدي يعُلي  
 .من صوت الهامش والمهمشين

يندر  هذا العمل ضمن الأدب ما بعد الكولونيالي الذي يسعى إلى فضح آليات اتطاب  
ستعمَرة. وقد اختار  

ُ
الاستعماري وتفكيك تمثيلاته الرمزية، واستعادة الهوية الوطنية والثقافية للشعوب الم

وية، وعلى  الكاتب شخصياته بعناية لتكون بمثابة أقنعة سردية تُحاكي صراعات الفكر والتاريخ واله
رأسها شخصية "كارل ماركس" التي   توظيفها بصورة رمزية تتقاطع فيها الأبعاد الأيديولوجية مع  
البُعد النقدي، مما أ ح للرواية أن تستحضر الماضي الاستعماري وتنتقد امتداداته المعاصرة بشكل  

 .ساخر

 السلطة، المركز، الهامش.النظرية ما بعد الكولونيالية، الرواية،               :   

 

 

 

 

 

 

 



    خ  

 
  

 
Abstract : 

This research addresses the post-colonial discourse in the novel 

The Last Supper of Karl Marx by the Algerian writer Faïçal Ahmed. 

The novel draws inspiration from the historical, cultural, and political 

context of post-colonial Algeria, reexamining colonial narratives 

through a deconstructive critical perspective that amplifies the voice 

of the marginalized and the oppressed. 

This work falls within post-colonial literature, which seeks to 

expose the mechanisms of colonial discourse, deconstruct its symbolic 

representations, and reclaim the national and cultural identity of 

colonized peoples. The author carefully selected his characters to 

serve as narrative masks that reflect the struggles of thought, history, 

and identity, with the character of "Karl Marx" being employed 

symbolically to intersect ideological dimensions with a critical one. 

This allowed the novel to evoke the colonial past and critique its 

contemporary extensions in a satirical manner. 

Keywords: Postcolonial theory; the novel; power; center; margin 


