
 
 

 الجمـــهورية الجزائريــــة الديمقراطيــــــة الشعبيــــة 

REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIRE 

  

  

   مذكرة مقدمــــــــة لاستكمـــال متطلبـــات نيل شهــــــــــادة الماستـــــــــــــر

 تخصص: أدب جزائـــــــــــري  

 مقدمة من قبل الطالبة: هديل قيبوب 

2025/  06/ 25تاريخ المناقشة:  

لجنة المناقشة:   

1945ماي  8جامعة  أستاذ التعليم العالي ميلود قيدوم  رئيسا 

1945ماي  8جامعة  أستاذ محاضر أ  عبد المجيد بدراوي   مشرفا ومقررا  

1945ماي  8جامعة  أستاذ محاضر أ  أحلام عثامنية  ممتحنا 

 

 2025/ 2024السنة الجامعية: 

وزارة التعليم العالي والبحث العلمي    
قالمــــــة  1945ماي  8جامعة   

 كلية الآداب واللغات 
 قسم اللغة والأدب العربي

MINISTRE DE L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR 

ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE  

UNIVERSITE 8 MAI 1945 GUELMA 

FACULTE DES LETTRE ET LANGUE 

DEPARTEMEMT DE LA LANGUE ET 
LITTERATURER ARABE 

 الالتــــــزام والرمــــز فـي شعـــر عبد الحليـــــم مخالفـــــــــــة 

 ( نماذج مختارة )



 

 
 

 

 

 

 

 ﷽ 

   



 

 
 

  
 

��نف 
�� و�رفف

ك
 

بعد حمد الله وشكره على عظيم فضله وتوفيقه، أتقدم بجزيل الشكر وعميق الامتنان إلى كل من كانت له يد  

 في انجاز هذا العمل العلمي  

وصبره الكريم على   ،شكري الخالص والخاص للأستاذ "عبد المجيد بدراوي" لما قدمه من توجيه علمي دقيق 

 مراحل البحث كافة 

 لمكما لا يفوتني أن أتوجه بالشكر لأساتذتي الأجلاء خلال مسيرتي العلمية الذين بذلوا من وقتهم وجهدهم و 

 فكانوا خير سند وعون. ،يبخلوا بتوجيه أو نصيحة

 من الأهل والزملاء والأصدقاء. ،وإلى كل من شجعني وساندني معنو� أو علميا

فعا للعلم �و  ،سال الله أن يجعل هذا العمل خالصا لوجهه الكريم، وأفلكم مني جميعا كل التقدير والوفاء

 . لمعرفةاو 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

ــــــداء ـ ـ ـ ـ  الإهـ

 

 ه الحمد في الأولى والآخرةلالحمَْدُ لِله الذِي بنِِعْمَتِهِ تتَِمُّ الصَالحِاَت و بفضله تنال الغا�ت و 

 إلى من غرسوا في قلبي حب العلم ، و سهروا الليالي لأجلي إلى والدي العزيزين

 "تاج رأسي" و "نور دربي"

 وإلى أساتذتي الكرام  الذين لم يبخلوا بعلمهم و توجيهاتهم .

 إلى كل من ساندني و وقف بجانبي في مسيرتي العلمية ... 

 أهديكم ثمرة هذا الجهد المتواضع ، عرفا� و امتنا�

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 المقدمة 



 

 
 
 أ

 مقدمة

يعد الشعر من أقدم أشكال التعبير الفني و الأدبي التي عرفها الإنسان و قد ظل عبر العصور أداة تعبير 
راقية تجمع بين الإحساس المرهف و الرؤية العميقة ، و لم يكن الشعر في جوهره غاية جمالية فحسب ، بل ارتبط في  

مل رسالة و التفاعل مع قضا� الإنسان و المجتمع ، و كثير من تجلياته بوظيفة فكرية و اجتماعية  ، تجعله وسيلة لح
من هنا نشأ في النقد الأدبي الحديث ما يعرف بمفهوم الالتزام ، الذي لا يفهم بوصفه خطابا سياسيا أو دعائيا ، بل  
  بوصفه تعبيرا صادقا عن وعي الشاعر بقضا� عصره ، و حرصه على جعل الكلمة أداة للمقاومة ، و التنوير ، و

 التغيير . 

غير أن الالتزام في صورته الفنية الناضجة ، لا يتحقق إلا من خلال توازن دقيق بين الوظيفة الفكرية للنص 
عمقا و بعدا تأويليا و تحرره من    ريو بين بنيته الجمالية و هنا يبرز دور الرمز كآلية فنية تضفي على الخطاب الشع

المباشرة و التقريرية ، فالرمز لا يعد فقط حيلة لغوية ، بل أداة لبناء دلالة مركبة و مفتوحة ، تعكس وعي الشاعر 
 بأساليب التعبير المعاصرة . 

و في هذا السياق ، يبرز اسم الشاعر الجزائري "عبد الحليم مخالفة" بوصفه صوتا شعر� معاصرا و متميزا ، 
اختار أن يعبر عن رؤاه و مواقفه من خلال شعر يزاوج بين الالتزام الفني و البعد الرمزي ، فقد انشغل في قصائده  

الرمزي و  بقضا� إنسانية و فكرية متعددة ، لكن دون أن يقدمها بلغ البناء  ة خطابية مباشرة ، بل اعتمد على 
وتبرز أهمية الموضوع في كونه يكشف    التكثيف الدلالي ، مما منح تجربته خصوصية ضمن المشهد الشعري الجزائري  

 .عن أبعاد جديدة في الخطاب الشعري الجزائري الملتزم ويضيء جوانب فنية في توظيف الرمز

 و قد جاء اختياري لهذا الموضوع انطلاقا من عدة دوافع أهمها ؛

  رغبتي في استكشاف عالم "عبد الحليم مخالفة" الشعري الذي لا يزال في حاجة إلى دراسات أكاديمية أعمق
، خاصة من زاوية التوازن بين المضمون الملتزم و البنية الفنية الرمزية ، كما أنني وجدت في شعره مادة خصبة  

م بالمضامين الفكرية ، و هو ما يتماشى تسمح بتحقيق قراءة مزدوجة تجمع بين التحليل الجمالي و الاهتما
مع اهتماماي الأدبية و النقدية ، إضافة إلى ذلك فإن التطرق إلى ثنائية الالتزام و الرمز يسهم في تسليط 

 الضوء على كيفية تفاعل الشعر المعاصر مع التحولات الفكري والثقافية في العالم العربي  
 



 

 
 

 ب

 وانطلاقا من هذا الإطار يمكن صياغة الإشكالية التالية:
 إلى أيّ مدى نجح الشاعر في تحقيق التوازن بين الالتزام والرمز في تجربته الشعرية؟

 ويتفرع عن هده الإشكالية عدد من الأسئلة:

 ماطبيعة الالتزام في شعره؟   -

 كيف وظف الرمز لخدمة هدا الالتزام؟ -

التحليلي لأنه الأنسب  أيضا المنهج  وقد استعملت المنهج الوصفي لكنه لم يلبي متطلبات تحليله فاستعملت 
 للتعامل مع النصوص الشعرية من خلال تفكيك بنياتها وتأويل رموزها وقراءة ملامح الالتزام والرمز فيها 
 أما فيما يخص الدراسات السابقة فإننا قد وجد� عددا من الدراسات التي تصب في موضوعنا نذكر منها: 

   1945ماي    08التناص في ديوان صحوة شهر�ر، لعبد الحليم مخالفة، مذكرة لنيل شهادة الماستر، جامعة 
 2020/ 2019قالمة، 

  "بوعافية سميرة، دريدي فطيمة ، قسوم رندة ، تجليات الرمز في ديوان "حين تنزلق المعارج ... إلى فيها
 .  2022/ 2021 ،لحليمة قطاي ، لنيل شهادة الماستر ، جامعة حمة لخضر، الوادي

   مروة حمريط، الالتزام في الشعر الجزائري المعاصر "محمد بلقاسم خمار" أنموذجا ، مذكرة مكملة لنيل شهادة
 . 2015/2016الماستر ، جامعة محمد بوضياف ، المسيلة ، 

   �دراسة في   –�صر بوشاكور ، لحسن هنتاس ، قضا� الالتزام في الشعر الجزائري المعاصر عند مفدي زكر
 .  2020/2021المضامين و الأشكال ، جامعة العربي بن مهيدي أم البواقي ، 

  سعيدي أنور إسماعيل ، جماليات الرمز في ديوان رقصة الحرف الأخير لأديب كمال الدين ، جامعة محمد
 . 2020/2021خيضر بسكرة ، دراسة لنيل شهادة الماستر ، 

لكن هذا العمل لم يكن خاليا من الصعوبات ، فقد واجهت قلة الدراسات النقدية حول الشاعر "عبد الحليم مخالفة" 
 مقارنة بأسماء شعرية أخرى ، مما فرض علي العودة إلى النصوص الشعرية الأصلية بشكل مباشر و تحليلها .

كما واجهت صعوبات في الحصول على بعض دواوينه الكاملة ، نتيجة عدم توفرها في مكتبة جامعتنا ، فوجب  
علي التواصل مع الشاعر مباشرة ليعيرني دواوينه ، و قد ساعدني في ذلك بارك الله فيه ، إضافة إلى تحد�ت المنهج 

 همة تتطلب دقة و وعيا نقد� متز� .في التوفيق بين التحليل الجمالي و التفسير الفكري ، و هي م



 

 
 

 ت

 وقد اتبعت في هذه البحث الخطة الآتية:    

 وضحت فيها أسباب الاختيار والإشكالية والخطة.مقدمة : 

 حول ماهية الالتزام و يتضمن ثلاثة مباحث ، الأول بعنوان : المفهوم   :: كان نظر� معنون بـالفصل الأول
اللغوي و الاصطلاحي للالتزام ، أما العنوان الثاني كان بعنوان : نشأة الالتزام عند العرب و الغرب ، و 

 الأخير وسمته بـ : مظاهر الالتزام و خصائصه .

 كان أيضا نظر� بعنوان : حول الرمز ، ومقسم إلى ثلاثة مباحث الأول بعنوان : المفهوم أما الفصل الثاني :
 اللغوي و الاصطلاحي للرمز و الثاني بعنوان نشأة الرمز ، أما الثالث بعنوان : أنواع الرمز و خصائصه .

 بعنوان تجليات الالتزام و الرمز في شعر "عبد الحليم مخالفة" (نماذج مختارة) . فالفصل الثالث 
 . ثم ختمت البحث بخاتمة لخصت فيها أهم النتائج المتحصل عليها في هذه الدراسة 

و قد استعملت المنهج الوصفي المقرون بالتحليلي الذي تقتضيه ضرورات الدراسة لأنه الأنسب للتعامل مع النصوص 
 الشعرية ، من خلال تفكيك بنياتها و تأويل رموزها و قراءة ملامح الالتزام و الرمز فيها . 

أخيرا فإنني أتوجه بجزيل الشكر و التقدير إلى كل من ساهم في هذا البحث من قريب أو بعيد ، و أخص بالذكر  
الأستاذ الفاضل "عبد المجيد بدراوي" الذي كان له الفضل الكبير على هذا البحث من خلال ملاحظاته الدقيقة و 

 إرشاداته القيمة فجزاه الله كل خير إن شاء الله .

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ةـــــــــــتوطئ  



 

 

 : توطئة

الإنسان كائن اجتماعي بطبعه ،  لا يمكنه الانفصال عن محيطه أو العيش بمعزل عن الآخرين ، فهو يشكل 
جزءا لا يتجزأ من نسيج المجتمع ، متأثرا بما يدور حوله من أحداث و قضا� ، مؤثرا فيها بطرق مباشرة أو غير  

، الاجتماعي ، سواء من خلال أفكاره ، أفعاله  مباشرة، منذ فجر التاريخ كان الإنسان هو المحرك الأساسي للتغير
أو إبداعاته لمختلف القضا� الطارئة ، لما لها من دور جوهري في تشكيل وعي الفرد و الجماعات حيث تستفز هذه 
القضا� الإنسان للتفاعل معها بطرق متنوعة ، سواء بالدفاع عنها ، رفضها ، أو السعي لإيجاد حلول لها و من هذا 

التكيف مع  المنطل إما عن طريق   ، التفاعل مع محيطه  دائم  ، بل هو  منعزلا  أن يكون كيا�  للإنسان  ق لا يمكن 
التحولات أو السعي للتغيير الواقع أو التمسك بمبدأ أو فكر بما يتلاءم مع طموحاته و رؤاه ، مما انعكس هذا الدور 

محور� في النصوص الأدبية و الفكرية سواء باعتباره  التفاعلي في الأدب و الفكر الإنساني فقد أصبح الفرد عنصرا  
للتغيير فيها و بهذا يصبح الإنسان بصفته جزءا من المجتمع يحمل مسؤولية  التحولات المجتمعية أو صانعا  ضحية 

ية مزدوجة تتمثل في فهم القضا� الطارئة و المشاركة الفاعلة في معالجتها بما يضمن تحقيق التوازن بين حاجاته الفرد
و مصلحة الجماعة ، باعتبار الأدب أحد أبرز مظاهر التعبير الإنساني الذي يعكس مختلف تجارب الإنسان الفكرية 
التجارب  الفلسفية ، الاجتماعية ، فيعرفه "محمد غنيمي هلال" بأنه "فن جميل يعبر عن المشاعر الإنسانية و   ،

، فمن هنا يعد الأدب وسيلة للتفاعل مع القضا�   )1(ال"  الحياتية من خلال الكلمات بأسلوب يثير التأمل و الخي
الاجتماعية و السياسية و الثقافية ، حيث يستخدم كأداة لتحليل الواقع و تغييره كما في أعمال العديد من الأدباء 
العالميين مثل : "تولستوي" ، "ديكنز" ، "نجيب محفوظ" الذين عالجوا قضا� إنسانية كبرى من خلال إبداعاتهم 

 .)2(دبية الأ

و في ظل هذا السياق ظهرت عدة تيارات أدبية مثلت استجابات للظروف الاجتماعية و السياسية التي 
اللذان شكلا مفصلا مهما في مسار الأدب   الرمز"  التيارات الأدبية نجد "الالتزام و  يمر بها المجتمع من بين هذه 

الحديث ، و هذا المصطلح الذي يتميز بالحداثة  الحديث و المعاصر ، "و مع اعتقاد� بأن فلسفة الالتزام نتاج صر�  
يرتبط في الوقت نفسه بتغير النظرة نحو مفهوم الأدب و الفن و العلاقة بينه و بين الحياة كما قال "كوليردج" ؛"الأدب 

نى نقد للحياة فإن الفنان و الأديب في معا�ته لتجربته و إدراكه لدقائقها إنما يقف على العناصر الجوهرية في مع 

 
 . 15، ص 4، ط 1993الأدب المقارن، دار الفكر العربي، القاهرة،  ،ينظر، محمد غنيمي هلال -1
 ،1997 ،3فورستر، فن الرواية، ترجمة محمود الربيعي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، القاهرة، ط   ،ينظر إي، أم -2

 . 45ص



 

 

الحياة ، و في استكشاف الخبرات التي تضيف ثراء لخبراتنا فنتيجة لهذا الاحتكاك بين الفنان و الحياة و إحساسه 
بخطورة الكلمة  و ارتباط أدبه بمجتمعه و قضا�ه ، فإن وجدانه يكون دائما في حالة معانقة دائما لمشكلات قزمه 

و عليه فقد غير الالتزام مفهوم الأدب فأضفى    )1( و الحضاري"، و هو يقدم مشاركته الفعالة وفقا للإطار الثقافي  
على شعور الأديب إحساسا قوية بأهمية الكلمة و مدى مسؤوليتها فيعيش تجربة الجماهير العربية من خلال مشاركته 

 الفعالة في معارك نضالها والمعا�ة الفكرية لمشكلاتها الكبرى التي يسعى الإنسان المعاصر لتغييرها . 

العالم تحولات عدة شملت مختلف المجالات الاجتماعية و السياسية و  الثانية عرف  العالمية  فعقب الحرب 
الثقافية حيث أسهمت هذه التحولات في تشكيل وعي جديد لدى الإنسان المعاصر و في ظل هذه التحولات 

ت الكبرى ، و بما أن الأديب أو برزت الحاجة للتعبير عن هذه التوترات ، فكان الأدب مرآة عاكسة لهذه التحولا
الشاعر هو لسان قومه أو أمته وجد فسه ملزما بأن يضمن أعماله الأدبية آفاقا و نوافذ تعبيرية و من هنا ظهر الرمز  
كوسيلة فنية مثالية ، "باعتباره شيئا ممثلا لشيء آخر و بعبارة أكثر تخصيصا فإن الرمز كلمة أو عبارة أو تعبير آخر 

با من المعاني المترابطة ، و بهذا المعنى ينظر إلى الرمز باعتباره يمتلك قيما تختلف عن قيم أي شيء يرمز إليه يمتلك مرك
كائنا ما كان ، و بذلك يكون العلم و هو قطعة من القماش يرمز إلى الأمة و الصليب يرمز إلى المسيحية و الصليب  

و بهذا يمنح الرمز النص الأدبي القدرة على استيعاب التحولات الطارئة من خلال    )2(المعقوف يرمز إلى النازية ..."
الإيحاء و التلميح ، بعيدا عن المباشرة و التقريرية و بهذا تجاوز الشكل التقليدي و العادي للأدب و إدخاله في دائرة  

تلفة ، حيث يمنح النص القدرة على إيصال التأويل و تقديم أعمال فنية أكثر ترميزا و دلالة تفتح باب التأويلات المخ
يحاء يتجاوز حدود اللغة المباشرة ، فهو أداة للدلالة عن المسكوت عنه ا رسائل مشفرة تحمل في طياتها عمقا دلاليا و 

مما تضفي على العمل الأدبي بعدا فلسفيا و جماليا ، يجعله أكثر قدرة على ملامسة القضا� الإنسانية و الوجودية 
الموقف التي تصعب التعبير عنها بشكل صريح ، لأن "الكاتب يجب أن يكون صاحب موقف واضح محدد و هذا  

فالالتزام وليد الحرية    )3(يفرض عليه الإيمان بشيء إزاء قضا� وطنه ، و قضا� العالم الذي لا يمكن أن ينعزل عنه"
التي تتيح للفرد الاختيار بين الانسياق وراء التيارات السائدة أو اتخاذ موقفا مستقلا يعكس قناعاته الداخلية مما 

 يصبح الالتزام تعبيرا عن الحرية في اختيار المواقف و القيم التي يريد الدفاع عنها أو نشرها و تبنيها . 

 
 . 7، ص  1988رجاء عيد، فلسفة الالتزام في النقد الأدبي بين النظرية و التطبيق ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، د ط ،  -1
 .  171إبراهيم فتحي ، معجم المصطلحات الأدبية ، التعاضدية العمالية للطباعة و النشر ، صفاقس ، تونس ، ص  -2
 .  40، ص  1987نجيب الكيلاني ، الإسلامية و المذاهب الأدبية ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ،  -3



 

 

و مما يجب الإشارة إليه التفريق بين الالتزام و الإلزام  فالالتزام يعني حرية الاختيار ، و هو يقوم على المبادرة الايجابية 
الحرة من ذات صاحبها ، مستجيبا لدوافع وجدانية �بعة من أعماق نفسه و قلبه من أجل الوقوف بجانب قضية  

بكل ما ينتجه الفنان من آثار ، و لعل هذه الحرية هي التي تضفي   )1(ا  سياسية أو اجتماعية أو فنية ، و التأييد له

، أما الإلزام ففيه نوع من الإكراه و الإجبار و هذا ما يتعارض مع مبدأ    )2( على الالتزام معنى الشعور بالمسؤولية  
في قوله تعالى: ﴿"قاَلَ    –نوح عليه السلام    –الحرية و الاختيار و ما يبين معنى الإلزام بالإكراه ما جاء على لسان  

 ) 3(حمَْةً مِنْ عِنْدِهِ فَـعُمِيَتْ عَلَيْكُمْ أنَلُِزُمُكُمُوهَا ، وَ أنَْـتُمْ كَارهُِونَ"﴾.َ� قَـوْمِ أرَأَيَْـتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلىَ بَـيِّنَةٍ مِنْ رَبيِّ ، وَ آتَانيِ رَ 

نستنتج باختصار أن الالتزام هو قرار شخصي حر، بينما الإلزام هو فرض خارجي قد يحد من الحرية الفردية 
 ويكبلها.

 

 

 

  

 
جواد إسماعيل عبد الله الهشيم ، الالتزام في الشعر الاسلامي الفلسطيني المعاصر ، رسالة ماجستير ، الجامعة الإسلامية ، غزة ،  -1

 . 12، ص  2010/2011
 .  39 – 38، ص  2003محمد بوزواوي ، مصطلحات في الأدب ، مؤسسة الإخوة مدني ، دط ،  -2
 . 28سورة الكهف : الآية  -3



 

 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 الفصل الأول

والرمز الالتزام لحو  

 



 

- 9 - 
 

 الأول: حول الالتزام والرمز  الفصل 

 أولا: الالتزام:  

    مفهوم الالتزام لغة:  .1

إ�ه وألزمه ُ   التزمهُ ا و ا ولازمه ملازمة ولزامً ا ولزومً يء يلزمه لزمً لزم الشّ يورد مفهوم الالتزام في لسان العرب  

 )1(لالتزام الاعتناق".ايء والمداومة عليه، و الملازمة للشّ  :زام، اللّ يء فلا يفارقهُ الشّ  ورجل لزمة يلزمُ  فالتزمهُ 

ا، وثبت ودام ولزم وكذا من كذا، نشأ عنه وحصل منه، وألزم يء لزومً : "لزم الشّ طوجاء في معجم الوسي
قال اعتنقه التزام المال والعمل خصمي الحجة وغير ذلك  ييء أو وجبه عليه، و  الشّ ألزم فلا�ً و يء وأثبته وأدامه  الشّ 

 )2(ويقال ألزمه به وألزمت خصمي حججته"

لزام الملازمة، ويقال صار كذا ضربة لازمة لغة في ضربه إبه ولازمته و   تَ ا، ولزما ولزامً "ولزمت الشيء بالكسر لزومً 

 )3(ا الاعتناق".الالتزام أيضً ، و يء وألتزمهوألزمه الشّ  ،الازمً 

لثبات  اا فالالتزام ورد بصيغة "لزم" وهي كلمة مشتقة من الفعل الثلاثي "لزم" الذي نجده يدل على التمسك و إذً 
ويتوسع ليشمل معنى الاعتناق، فهو ليس مجرد فعل، بل هو حالة من الارتباط الوثيق بشيء ما، سواء كان هذا 

 أو شخصا أو عملا، هذا الارتباط يتطلب الإصرار والثبات، وعدم التراجع عن الموقف أو القرار المتخذ  مبدئايء  الشّ 

 مفهوم الالتزام اصطلاحا:  .2  

ذي يقف الأديب مما يجري حوله، بحيث يدرك الالتزام تعني الموقف الصلب المحدد و الواضح الّ فكرة    إنّ 
مسؤوليته اتجاه قضا� أمته إدراك تاما و يعيش تجربة الجماهير العربية في تجربته من خلال المشاركة الفعالة في معارك 

 
 .  141، مادة لزم ، ص  12، دار صادر ، بيروت ، ج  1محمد بن مكرم بن منظور ، لسان العرب ، ط  -1
 .  823، ص  2003مجمع اللغة العربية ، المعجم الوسيط ، مكتبة الشروق الدولية ، مصر ، دط ،  -2
 .  612، مادة لزم ، ص   1995محمد بن أبي بكر الرازي ، مختار الصحاح ، تح : محمود خاطر ، مكتبة لبنان ، بيروت ،  -3



 

- 10 - 
 

 فالالتزام )1(نضالها والمعا�ة الروحية و الفكرية لمشكلاتها الكبرى ضمن إطار الوحدة و الحرية و العدالة الاجتماعية .
إنما يقوم " بالدرجة الأولى على الوقف الذي يتخذه المفكر ، أو الأديب ، أو الفنان ، و هذا الموقف يقتضي صراحة 

دائما و يتحمل كامل التبعة التي يترتب على   التزامهو وضوحا و إخلاصا و استعدادا من المفكر لأن يحافظ على  

و عرفه الدكتور عبد الرحمان باشا بقوله "هو أن يلزم الأديب في كل ما يصدر عنه من أدب و فكر   )2(هذا الالتزام"
محدد من الأفكار أو عقيدة من العقائد أو نظرية من النظر�ت أو فلسفة من الفلسفات سواء أكان ما يلزم به دينيا  

خارج  أو  تقده ممثلا لما اعتقد غير حائد عنه  أم سياسيا أم اجتماعيا أم نحو ذلك ، بحيث يكون أدبه �بعا مما اع

 )3(عليه"

فالأديب الملتزم هو الذي ينطلق في أعماله الأدبية والفكرية من مجموعة من المبادئ أو الأفكار أو العقائد 
أو الفلسفات التي يؤمن بها ويضمنها في أعماله فهي بمثابة الإطار الذي يوجه ويحدد توجهاته الأدبية والفكرية بحيث  

 لانحراف أو التناقض بمعنى أن يبقى ثابتا في أفكاره ومعتقداته.تكون هذه الأعمال تعبيرا صادقا عن ما يعتقده دون ا

 نشأة الالتزام عند الغرب والعرب  3. 

 :  الالتزام الغربي 1.3 
 

 :  الواقعية الاشتراكية •

تستمد الواقعية الاشتراكية جوهرها من الفلسفة الماركسية التي قامت على أسس النظرية المادية التاريخية والتي تتخذ  
من المجتمع منطلقا أساسيا تهدف لتوحيده و تعزيز الوعي الطبقي تحت شعار العدل و المساواة ، "وترجع نشأة هذا  

لسفة الماركسية التي تعتبر البروليتار� (طبقة العمال) القوة الأساسية التي الفكر إلى ثورة البروليتار� ، كما ورد في الف

 )4(تقود الثورة ضد النظام الرأسمالي ، يهدف لإقامة مجتمع اشتراكي و شيوعي الخالي من أي طبقة على الإطلاق".  

 
نسيب نشاوي ، مدخل إلى دراسة المذاهب الأدبية في الشعر العربي المعاصر ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، د ط ،  -1

 .  345، ص  1984
 . 14، ص  1976، دار العلم للملايين ، بيروت ،   1أحمد أبو حاقة ، الالتزام في الشعر العربي ، ط  -2
عبد الرحمان رأفت الباشا ، نحو مذهب إسلامي في الأدب و النقد ، دار الأدب الإسلامي للنشر و التوزيع ، مصر ، القاهرة   -3

 . 11، ص  2003،  5، ط
 . 132، ص  1988رجاء عيد، فلسفة الالتزام في النقد الأدبي ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ،  -4



 

- 11 - 
 

يفسر الفكر الماركسي الكون من خلال النظرية المادية الجدلية التي تأسست على فكرة أن المادة هي العنصر 
الأساسي في الكون ، و أن كل شيء في هذا العالم المادي يتغير و يتطور بسبب التفاعلات المستمرة بين القوى 

ي" ، و يقصد به الهيكل الاجتماعي و السياسي للمجتمع المتناقضة ، و يقوم هذا الفكر على ما أسموه بـ "البناء الفوق
و "البناء التحتي" أي المادة أو القاعدة الاقتصادية ، إذا فهو يقوم أساسا على الاقتصاد و " أن الإنسان لابد له  
  قبل الاهتمام بالسياسة و العلم و الدين و الفن من أن يحصل على طعامه و شرابه و ملبسه و مسكنه و سائر ما 

يؤمن له الاستمرار في العيش ، فالأساس الاقتصادي قائم على الإنتاج الزراعي و الصناعي و تبادل السلع و الخدمات 
و توزيعها بين طبقات المجتمع ، و هو الذي يحدد في �اية المطاف التصورات السياسية و الاجتماعية و الحضارية" 

)1( 

ها الكاتب أنك أعجز من أن تصور الحياة في أشكال تثير في المرء الخجل و الرغبة في الإصلاح، "أتعترف أيّ 

 )2( تستطيع أن تجعل الحياة تسرع في نبضاتها و تبث فيها القوة"  ألاّ 

فالأدب في جوهره رسالة نبيلة تحمل أبعادا تتجاوز حدود الكلمات و الجمل و الأديب الحقيقي هو من يملك القدرة 
على إحياء الحياء في خياله ، ليخلق نماذج بشرية ليست بالضرورة موجودة في الواقع ، لكنها تعكس آمال الناس و 

وز التصوير الفوتوغرافي السطحي للواقع مكتفيا بنقل  معا�تهم بصورة أعمق و أصدق ، فإن عجز الكاتب عن تجا
التفاصيل الجوفاء فإنه يفقد مبرر وجوده كأديب ، و يصبح مجرد �قل للواقع بدل أن يكون مصلحا و مبدعا ،  
فمهمة الكاتب ليست توصيف الحياة كما هي ، بل دفعها نحو التغيير للأفضل ، و إشعال شرارة الخيال الذي يولد  

  الإصلاح .الرغبة في

فالفنان في ظل الواقعية الاشتراكية خادم للمجتمع "و أن المجتمع لم يوجد من أجل الفنان و إنما وجد الفنان من أجل 

 ) 3(المجتمع".

يساهم في تشكل وعي و فالأديب ليس بمعزل منفصل على المجتمع، بل هو صوت يعكس تطلعات المجتمع 
جماعي قادر على مواجهة التحد�ت و بالتالي يتعين عليه أن يوظف موهبته للتفاعل مع واقعه و إحداث التغيير  
الايجابي فيه من خلال النقد البناء ، التحريض على الإصلاح أو بث الأمل في نفوس أفراد المجتمع ، فالاتجاه الواقعي 

 
 . 14، ص  1976، دار العلم للملايين ن بيروت ، س ط ،   1أحمد أبو حاقة ، الالتزام في الشعر العربي ، ط  -1
 . 124رجاء عيد ، فلسفة الالتزام في النقد الأدبي ، ص   -2
 .  35احمد أبو حاقة ، الالتزام في الشعر العربي ، ص  -3



 

- 12 - 
 

الفكري للأديب مما أصبح وسيلة تعكس قضا� المجتمع و تدعو للتغيير و الإصلاح ، فبات    الالتزامأدى لتكريس  
 على الأديب أن يكون شاهدا على عصره ، �قدا للواقع ، و موجها نحو قيم العدالة و الحرية . 

إذا فالدافع الاقتصادي هو المحرك الأساسي للسلوك البشري و المفسر للعديد من الظواهر الاجتماعية و 
الثقافية ، ترتكز هذه الرؤية على فكرة أن المادة ليست مجرد عنصر خارجي في حياة الإنسان ، بل هي الأساس  

داعي للأديب كمرآة تعكس العالم الواقعي  الجوهري لوجوده و تشكل وعيه ، و من هذا المنطلق ، ينظر للعمل الإب
الذي يعيش فيه ، فالأدب لا يولد من فراغ ، بل هو نتاج التفاعل المباشر بين الأديب و بيئته المادية و الاجتماعية 
، فكلما تعمق احتكاك الكاتب بحياة مجتمعه و أدرك تناقضاتها و صراعاتها الاقتصادية ، كان إنتاجه الأدبي أكثر 

ا بحقائق الواقع و أكثر قدرة على التعبير عن معا�ة الجماهير و آمالهم ، بهذه النظرة يصبح الإبداع الأدبي ليس التصاق
مجرد ترف جماعي بقدر ما يكون أداة لفهم العالم و العمل على تغييره ، فربط الواقع المادي بالإنتاج الفكري هو  

المادة و الفكر يتعايشان في وحدة ، و يؤثر كل منهما على الآخر  الجوهر الذي ارتكزت عليه الواقعية الاشتراكية "ف

 )1(و يتطور معها ..."

فالواقعية الاشتراكية تهتم بالتركيز على القضا� الاجتماعية و لاسيما الطبقة العاملة "البروليتار�" وبالطبقات 
الدنيا من المجتمع و تصوير بؤس الإنسان و شقائه خاصة مع "جوركي" نتيجة لحياته الشاقة التي أثرت فيما بعد على 

أبناء الطبقة العاملة و هو على ثقة كاملة من تحررهم ، فنجده كتاباته ، فقد كان يصور الإنسان الذي يكدح من  
يقول "غاية الأدب مساعدة الإنسان في فهم نفسه ، و تنمية إيمانه بها مع تنمية مساعيه الرامية إلى الحقيقة ومكافحة 

اذج بشرية الوم بين الناس ، و إذا كنت تقف على صعيد واحد مع الحياة و يتعذر عليك أن تخلق بقوة خيالك نم
غيرة موجودة في الحياة ، إذا تعذر عليك ذلك فما الفائدة من كتابتك ؟ و كيف تخول لنفسك حمل اسم الكاتب 

 ؟ ثم إلا تؤذي ، أيها الكاتب الناس يخشوك كفا�ت صور الحياة الفوتوغرافية في رؤوسهم

 لتيار الوجودي: واالالتزام  •

أحد الأسس   الالتزامبالتيار الوجودي في الأدب لاسيما مع جان بول سارتر ، حيث شكل    الالتزامارتبط  
الجوهرية في فلسفته و أدبه فهو يرى أن الوجودية مذهب إنساني تطرح تساؤلات جوهرية حول الوجود و الحرية 
والمسؤولية عند الإنسان ، فكل إنسان ولد حرا و مسؤولا عن أفعاله و اختياراته "فالوجودية أكثر من فكرة عملية  

 
 .  123رجاء عيد ، المرجع السابق ، ص  -1



 

- 13 - 
 

و معنى ذلك أن   )1( إ�ا فلسفة ودلت نتيجة للقلق في عصر� و الفراغ الذي يرجع إلى ضياع عقائد� و تبعثرها"
الوجودية أكثر من مجرد فكرة عقلية ، تجريدية بقدر ما هي فلسفة نشأت من صميم المعا�ة الإنسانية في العصر  
الحديث ، حيث جاءت كرد فعل على القلق الوجودي و الفراغ الروحي الذي هيمن على الفرد و الخوف الذي 

ن حروب مدمرة إلى تفكك في القيم و العقائد ... فوجد الإنسان  هيمن على العالم بعد المحن القاسية التي مر بها م
نفسه في مواجهة واقع خال من الطمأنينة ، و أصبح السؤال عما يجب الحصول عليه حتى �من من الخوف من أهم  

در" ؛  الدوافع في الحياة ، مما دفع الفلاسفة الوجوديين على رأسهم "جان بول سارتر" و "ألبير كامو" و "مارتن هاي
 للبحث عن بدائل تعيد للفرد مسؤوليته عن وجوده . 

 الالتزامفي الشعر العربي الأسس التي بنى عليها "سارتر" فلسفة    الالتزاموقد لخص "أحمد أبو حاقة" في كتابة  
 والوجودية في عدة محاور و نقاط أساسية و هي : 

: فالإنسان محكوم عليه بالحرية ، أي أنه لا يملك خيارا سوى أن يكون حرا ،    لمسؤوليةاالحرية و  •
 لكنه في الوقت نفسه مسؤول عن اختياراته و أفعاله فهو ملزم بتحمل نتائج أفعاله و اختياره .

، فهو يرفض أن لكل شيء ماهية محددة من قبل وجوده الفعلي ،    الإنسان هو جوهر الوجود •
 فالإنسان يوجد أولا، دون هدف سابق ثم يحدد ماهيته من خلال أفعاله .

من خلال المشاركة الفعالة و المساهمة في   الفكر الإنساني فكر يسعى للتغيير و التأثير في الواقع •
القضا� الاجتماعية و السياسية و الثقافية و وسيلته المثلى هو الأدب أملا في صياغة مستقبل 

 أجمل بذاته  

و لا يكون هذا الموقف إلا من خلال وعي الإنسان بذاته و من ثمة وعيه بالقيم    :الفرد موقف •
 الإنسانية و إدراكه لدوره في المجتمع فيتشكل بذلك موقفه الإنساني .

 )2("الحرية تتحقق من خلال العمل الواعي الذي يساهم في بناء مستقبل أكثر عدالة و وعيا بالقيم الإنسانية ".

، لأنه يسمح بالتواصل المباشر مع القارئ و نقل الأفكار   للالتزاميعتبر الوجوديون النثر الشكل الأدبي الأكثر ملائمة  
بوضوح على عكس الشعر حيث "أن هذا التقييم يرتكز على رؤية الناثر أقدر استجلاء عواطفه حيث يعرضها في 

 
 . 36، ص   8م ، ط2013هـ/1434عز الدين إسماعيل ، الأدب و فنونھ ، مصر ، القاهرة ، دار الفكر العر�ي ،  -1
 . 39 – 38، ص  1976، دار العلم للملاي�ن ، ب��وت ،  1�� الشعر العر�ي ، ط الال��امينظر : أحمد أبو حاقة ،  -2



 

- 14 - 
 

بمعنى أن الشعر أقل قدرة    )1( كتابه عن الشاعر الذي ينقطع عهده بها بعد سيطرة الكلمات عليها بأثوابها المجازية"
، لأنه يعتمد على الصور و الرموز أكثر من اعتماده على الخطاب المباشر ، حيث أن اللغة الشعرية    الالتزامعلى  

 ليست وسيلة للتواصل بقدر ما هي أداة للخلق الجمالي و الإبداعي . 

، و تلك الحرية حسبه تنتج    الإرغاماتكذلك يذهب سارتر أن "حرية الفرد مطلقة و غير قابلة للأخذ مهما كانت  
من لدن الفرد واجب لكل فرد تحمل مسؤولية الحرية التي أعطيت إليه ، فضرورة الاختيار لا يتجنبها أحد مما يثير  
القلق و انشغال البال ، فالحرية و المسؤولية و القلق أبعاد مترابطة في الفكر السارتري كانت تتوافق مع التجربة المعيشة 

 )2( للغرب" 

فالحرية حسب سارتر ليست مطلقة تماما ، بل هي مقيدة بمسؤوليته تجاه اختياراته و قراراته ، فحينما يكون  
الفرد حرا في اتخاذ قراراته ، فإنه في الوقت ذاته يتحمل عواقب هذه القرارات مما يجعله مسؤولا أمام نفسه وأمام  

غياب القيود ، بل في الوعي بالمسؤولية التي ترافقها وهذا الشعور    المجتمع ، و بالتالي ؛ فإن الحرية الحقيقية لا تكمن في
قد يتحول إلى عبء ثقيل يولد القلق و التوتر ، حيث يجد الإنسان نفسه مضطرا لاتخاذ قرارات مصيرية دون أي 

جتماعي و مرجع خارجي يحدد له الصواب من الخطأ و من هنا يرى سارتر أن الحرية ترتبط ارتباطا وثيقا بالمحيط الا
 الظروف التي يعيشها الفرد ، حيث تتجلى في الصراع الداخلي و الرغبة في التحرر و الخوف من تحمل العواقب .

حسب سارتر "منطلقا من أن الأديب لا يستطيع إلا أن يكون ملتزما ليس لأنه أديب فحسب ، فالأديب    فالالتزام

ليس خيارا منفصلا عن طبيعته ، بل    فالالتزام،    )3(هو إنسان و الإنسان ملتزم كليا و يعتبر موقفا قبل كل شيء"
هو جزء من كينونته كإنسان ، إذ أن كل إنسان ملتزم بالضرورة من خلال أفعاله و مواقفه و بالتالي ، فإن الإبداع  

 الأدبي لا يمكن أن يكون محايدا ، بل هو تعبير عن موقفا و رؤية تجاه العالم .

 عند العرب:   الالتزام2.3. 

  دينيالالالتزام : 

 
جواد إسماعيل عبد الله الهشيم ، الالتزام في الشعر الإسلامي الفلسطيني المعاصر ، رسالة ماجستير ، الجماعة الإسلامية ، غزة ،  -1

 . 12، ص  2010/2011
 .  322م ، ص  2005،  1ترجمة محمد برادة ، المجلس الأعلى للثقافة ، مصر ، ط الالتزامبونو دوني ، الأدب و  -2
 .  44أحمد أبو حاقة ، الالتزام في الشعر العربي ، ص   -3



 

- 15 - 
 

صلى –"الالتزام هو مصطلح نقدي حديث لمدلول قديم ، و هو يعني المسؤولية و الرعاية في تراثنا ، قال رسول الله  

من المفاهيم المهمة في الفكر العربي ، حيث    فالالتزام،  )  1("كلكم راع و كلكم مسؤول عن رعيته"  -الله عليه و سلم
في جوهره تحمل الأفراد لمسؤولياتهم تجاه    الالتزاميرتبط بالأخلاق و المسؤولية و الانتماء لقضا� المجتمع ، و يعني  

 أنفسهم و تجاه الآخرين ، سواء كان ذلك في المجال الأدبي أو الديني أو السياسي ... 

في التصور الإسلامي يجعل الأديب في قمة السمو الأدبي ، حيث يعبر عما يجده في نفسه و ما ينفعل به    فالالتزام"

في جوهره ، ليس مجرد مبدأ أخلاقي أو واجب   الالتزامأي أن    )2( في نظام هو الجمال النفسي و الجمال الاجتماعي "
 فردي ن بل هو حالة من السمو الروحي و النفسي تعكس وعي الإنسان العميق بذاته و بمسؤوليته اتجاه مجتمعه .

و هو أيضا "عمل يبدأ بالنية الصادقة و العزم الذي لا يتزعزع و ينطلق من ممارسا واقعية في مختلف جنبات الحياة ،  
إنه وئام بين الإنسان و نفسه و بينه و بين الآخرين ، و هو يضم تحت جناحيه قيم الحياة الإسلامية و قوانينها و  

 ) 3( أحكامها" 

الذي من الإيمان العميق ، و يتجلى في السلوك اليومي للإنسان ، حيث يربط بين قيمه الدينية    الالتزامبمعنى أنه ذلك  
 و هويته الاجتماعية وفقا لمبادئ الإسلام و أحكامه .

نظر الإسلام إلى الشعر نظرة متوازنة ، فلم يرفضه مطلقا و لم يقبله دون ضوابط بل ميز بين الشعر الذي يدعو إلى 
الخير و القيم النبيلة و بين الشعر الذي يروج للباطل و الفجور "فالنبي صلى الله عليه و سلم لم يغفل أهمية الشعر 

ن )  4( ، كعب بن مالك أن يردوا على الذين تعرضوا له بالهجاء"فقد أمر عددا من الشعراء أمثال حسان بن ثابت  
فبذلك ؛ يكون الشاعر الملتزم لسا� للحق ملتزما بالصدق ، و مسخرا فنه لخدمة الفضيلة و المجتمع ، فهو شاعر  
يتمتع بحرية فكره و إبداعه ، و لكنه في الوقت ذاته يدرك أن الحرية مسؤولية فيزن كلماته بميزان الوعي و الأخلاق ،  

 
وليد إبراهيم قصاب ، الإلتزام الأدبي في المفهوم الإسلامي ، مجلة الثقافة و التراث ، كلية الدراسات الإسلامية و العربية ، دبي  -1

 . 91، ص  23 – 22م ، ع  1998، السنة السادسة ، 
هـ ،   1408، دب ،  1محمد رأفت سعيد ، الإلتزام في التصور الإسلامي للأدب ، دار الهداية للطبع و النشر و التوزيع ، ط -2

 24ص 
 . 79هـ ، ص   1407،  11نجيب الكيلاني ، مدخل إلى الأدب الإسلامي ، دت ، قطر ، ط  -3
 . 70، دار العلم للملايين ، بيروت ، ص   1في الشعر العربي ، ط  الالتزاماحمد أبو حاقة ،  -4



 

- 16 - 
 

لا يكون مجرد شعار ، بل يتجسد في تطابق شخصيته مع عقيدته ، بحيث يصبح شعره انعكاسا    التزامه كما أن  
 حقيقيا لقيمه و مبادئه .

في الدعوة الإسلامية يعد الأساس الذي تبنى عليه مصداقية الداعية و تأثيره في المدعوين ، حيث أن   الالتزامكما أن  
تمسكه بالمبادئ الإسلامية قولا و عملا يجعله قدوة حسنة ، فهو أيضا يعكس استقامته و ثباته على الحق "فالدعوة  

بكل ما في الكلمة من معنى منطلقة من الإيمان الصادق و الإقناع العقلي و القلبي و   الالتزامالإسلامية تقوم على  

 )1( حرية الاختيار و ترجمة ذلك كله عملا غايته نشر الإسلام و المكين له في الأرض"

 ليس مجرد كلمات تقال ، بل هو منهج حياة يجب أن ينعكس في الأفعال ليكون تأثيره أقوى و أعمق .  فالالتزام

يؤمن الأديب المسلم بكرامة الإنسان و حقوقه ، لكنه يراها في إطار الضوابط و المبادئ الإسلامية التي تحفظ التوازن  
بين الحرية و المسؤولية ، و على عكس النظرة الغربية التي ترتكز على الحرية المطلقة ، فإن التصور الإسلامي يربط 

  الانفلات يجعلها وسيلة للبناء و الإصلاح بدلا من أن تكون مبررا للتجاوز و  الحرية بالقيم الأخلاقية و الدينية ، مما  
، حيث تبدو هذه النظرة بعيدة بعض الشيء عن الرؤية الغربية "الالتزام في نطاق الحرية الإسلامية لا يضع قيدا على  

لإنسانية كي تؤدي دورها  فكر و لا يعطل مسيرة أي جهد علمي ، و لا يصادر إبداعا فنيا ، إنه تحرير للطاقات ا

في الأدب وفق الرؤية الإسلامية    الالتزامبمعنى ذلك أن    )2(و تحقق ذاتها و لا يحد من طبيعة التفاعل الإنساني الخلاق"
 أخلاقي ينبع من القيم الإسلامية الفاضلة . التزاملا يعني تقييد حرية الأديب أو الحد من إبداعه بل هو 

 في الأدب الالتزام  : 

أي    )3( في الأدب "يعني ارتباط الأديب بقضا� الناس في مجتمعه و تقديم الحلول المناسبة له أو التنبيه إليها"  الالتزام
عن قضا� المجتمع ، بل يتجلى في ارتباط الأدب بمشاكل المجتمع و العمل على   الانفصالالأدبي لا يعني   الالتزامأن 

 إصلاحها مما يجعله وسيلة للتأثير الايجابي بدلا من كونه مجرد ترف جمالي أو ترفيه خالص .

 
 . 70 – 69المرجع نفسه ، ص  -1
 .  84، دت ، ص  1نجيب الكيلاني ، مدخل إلى الأدب الإسلامي ، هيئة أبو ظبي للثقافة و التراث ، ط - 2
نسيب نشاوي ، مدخل إلى دراسة المدارس الأدبية في الشعر المعاصر : الاتباعية ، الرومانسية ، الواقعية ، الرمزية ، ديوان   -3

 .  336، ص  1984المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، دط ، 



 

- 17 - 
 

الحقيقي ينبع من أن   الالتزاملأن    الالتزامكذلك يجب الإشارة إلى أن الحرية تعد شرطا أساسيا من شروط  
واع و إرادة حرة و ليس من إكراه أو إجبار فالرد لا يمكن ان يكون ملتزما بحق إلا إذا كان حرا في    اختياريكون من  

صادر عن قسر    التزامهو ليس ملتزما من كان    الالتزامديد مواقفه ، "فالحرية شرط أساسي من شروط  تحقراراته و   اتخاذ

 )1( أو مجاراة أو ممالاة أو نفاقا اجتماعي"

فالأدب و الأديب الملتزم و هو الذي يحمل هموم مجتمعه و يعبر عنها بوعي و مسؤولية ، مستخدم دقيقا يجمع بين 
الإبداع و الواقعية "و الالتزام ليس استجداء التصفيق و الاهتمام بالناس لا يعني كتابة قصائد التعزية ، للشعر وظيفة 

عيد صياغة الواقع برؤية نقدية بهدف التغيير  الالتزام يلعالم" ، بمعنى أن  واحدة هي الدفاع عن إنسانية الإنسان في هذا ا

و الإصلاح ، مع الحفاظ على أسلوب فني مغاير يجعل من الأدب أداة للتوعية و التأثير أكثر من الزخرفة و    )2(
التنميق و قد أورد ذلك تيمور ، فقال "من التكلف و الاصطناع في تناول قضية اجتماعية و قد وضع يده على 

تخذ من قلمه بوقا يعلو به صوت مسوق إليه النبض الصحيح حينما طالب تيمور بالاعتراف بحرية الأديب حتى لا ي

 التزامفالإبداع الأدبي يجب أن يكون انعكاسا حقيقيا لمشاعر الأديب و تجربته الإنسانية و ليس مجرد    )3( محمول عليه"
خارجي كما أن التفاعل مع القضا� لا يعني أن تكون خاصة بالأديب ، بل قد تكون قضا� إنسانية عامة تثير 

 .وجدانه فيعبر عنها بصدق و تأثر 

 ب:في الأد  الالتزاممظاهر  4.

 السياسي:  الالتزام1.4.

تناول فيه الأديب القضا� السياسية معبرا عن مواقفه تجاه الأحداث و الظروف السياسية ، سواء بدعم نظام معين 
أو معارضته يستخدم هذا الأدب كوسيلة للتعبير عن طموحات الشعوب في الحرية و العدالة مثلا ، و نجد أن ظاهر 

لسياسية و الاجتماعية معبرا عن إيديولوجيا طبقية ما ، أو محسن جاسم يرى بأن "الالتزام اتخاذ موقف في النزاعات ا
 )4(حزب أو نزعة" 

 
 . 4العرباوي هاجر ، موقف الإلتزام و الإلزام من الأدب ، جامعة أبو بكر بلقايد ، تلمسان ، الجزائر ، ص  -1
 .  160،  1978غحسان عباس ، اتجاهات الشعر العربي المعاصر ، عالم المعرفة ، الكويت ، دط ،  -2
 .  26، ص   1976 – 1931احمد طالب ، الالتزام في القصة الجزائرية في الفترة مابين  -3
هـ ،  1429شعبان ،   –، رجب  25ظاهر محسن جاسم ، ظاهرة الإلتزم الشاعر من الأدب الإسلامي ، مجلة ينابيع ، العدد  -4

 . 52ص 



 

- 18 - 
 

، جاعلا من أدبه سلاحا فالأديب الملتزم لا يقف على هامش صراعات عصره بل يتخذ موقفا واعيا ينحاز فيه إلى طبقة أو فئة أو حزب ليعبر عن رؤيته الأيديولوجية

 فكر� في وسط النزاعات السياسية والاجتماعية

 : الاجتماعي الالتزام  2.4.

يركز فيها الأديب على المشكلات الاجتماعية ، مثل الفقر ، الظلم ، التهميش ، الفساد الاجتماعي ، حيث يسعى  
إلى تسليط الضوء على الفئات المهمشة و تحفيز القارئ على التفاعل مع هذه القضا� و تذهب رجاء عيد إلى أن  

اطا منبثقا من خلال وجدا�م و انصهارهم الذاتي في  "ارتباط الكتاب و الشعراء بقضا� اجتماعية أو سياسية ارتب

 أي اندماج الأديب وجدانيا مع القضا� الاجتماعية المختلفة .  )1(تفاعلات المجتمع" 

 :الأخلاقي الالتزام  3.4.
النفس و المجتمع و  الدينية ، موجها أعماله نحو تهذيب  المبادئ  القيم الأخلاقية و  لتعزيز  يستخدم الأديب قلمه 
تجسيد مختلف القيم الدينية مثل : الحق ، العدل ، الرحمة ، الإحسان ... مما يجعل أدبه أدبا هادفا يرتبط بتكوين 

الحقيقي يجب أن ينبع من أعماق    الالتزاممصايف "أن    وعي الجماهير و توجيههم نحو الفضيلة حيث يرى محمد
الفنان ، فتتماثل أقواله و أفعاله و تتناسب حياته مع حياة مجتمعه و يتشبث بما تتشبث ب هامته من مبادئ شريفة 
... و الأديب الملتزم هو الذي يعيش تجربة شعبه و يتفاعل معهم و يعبر عن آمالهم و يسعى إلى تحقيق اتجاهه  

  2(قائدي الذي يعتنقه و يسير عليه ".الع

إن جوهر الالتزام الحقيقي لا يتحقق إلاّ حين يمتزج القول بالفعل وتتماهى الكلمة مع السلوك فالأديب الملتزم أخلاقيا 
هو من يترجم مبادئه في حياته قبل نصوصه ويجعل من أدبه مرآة صادقة لقيم شعبه وتطلعاته، �بضا بصدق التجربة  

 ونبل الموقف وسمو الرسالة. 

  :  الالتزامخصائص  5. 

 حيث يحرص الأديب على تقديم أفكاره بوضوح ، بحيث تكون    الوضوح في الرسالة و المضمون :
رسالته موجهة لخدمة قضية معينة أو الدفاع عن مبدأ معين ، دون غموض يعيق فهم المتلقي ، 

 
 . 295م ، ص 1988رجاء عيد ، فلسفة الإلتزام في النقد الأدبي ، منشأة المعارف ، القاهرة ، دط ،  -1
 . 64م ، ص  1981محمد مصايف ، دراسات في النقد و الأدب ، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، الجزائر ، دط ،  -2



 

- 19 - 
 

مصطفى عليان : ".. و الوضوح من لوازم الفكر البينية و الرؤية الواضحة الجلية و هو يكسب   ايقو 

 ) 1(الكلام إشراقا مميزا .." 

 وعليه فالوضوح شرطٌ جوهري لضمان وصول الفكرة إلى القارئ بصدق وفعالية دون غموض يحجب المعنى. 

: يراعى الأدب الملتزم ، احترام القيم الأخلاقية و الإنسانية ،   التركيز على القيم الإنسانية و الأخلاقية •

 )2(مثل : العدل و الحرية و الكرامة دون الوقوع في الابتذال أو الإضرار بالمبادئ الأخلاقية للمجتمع .

بمعنى استحضار القيم الإنسانية والأخلاقية في الأدب يمنح الكلمة بعدًا رسالي يحميها من الابتذال ويجعلها  
 صوتا للضمير الجمعي. 

  لا يكون الأدب الملتزم منفصلا عن واقعه ، بل يعكس هموم المجتمع  التفاعل مع قضا� المجتمع :
، و يسلط الضوء على المشكلات الاجتماعية ، بل يعكس هموم المجتمع ، و يسلط الضوء على  

 )3( المشكلات الاجتماعية و السياسية ، و يسعى إلى تقديم حلول أو تحفيز الوعي بها .

أداة  ايداعه إلى  الرسالي ويحول  التفاعل مع مشاكل المجتمع وعي الأديب بدوره  من زاوية أخرى يعكس 
 للتعبير عن هموم الناس وطموحاتهم.  

 المطلقة الذاتية  عن  أحاسيسه   البعد  و  مشاعره  عن  التعبير  على  الملتزم  الأديب  يقتصر  لا   :
الشخصية فقط ، بل يتجاوزها إلى قضا� الأمة و الإنسانية ، مما يجعل أدبه ذا بعد اجتماعي و  

 )4(رسالة سامية  .

 فالبعد عن الفردية يساعد في تمثيل قضا� الجماعة بموضوعية ويجعل أدبه أكثر انفتاحا وشمولية.

 
 .  123هـ ، ص   1405،  1مصطفى عليان ، مقدمة في دراسة الأدب الإسلامي ، دار المنارة ، جدة ، ط -1
، ص  1986،  6ينظر ، أحمد أبو حاقة ، الاتجاهات الأدبية في الشعر العربي المعاصر ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط -2

70  . 
،   2016يونيو   26ينظر ، سناء أبو شرار ، العلاقة بين الأدب و الواقع الاجتماعي ، مجلة ديوان العرب ،  -3

www.diwanalarab.com . 
 .  88، ص  2000ينظر ، محمد مندور ، الأدب و النقد ، دار �ضة ، مصر ، القاهرة ،  -4

http://www.diwanalarab.com/


 

- 20 - 
 

 رغم أن الأدب الملتزم يحمل رسالة فكرية و اجتماعية  الاعتماد على أسلوب مؤثر و جمالي :، 
إلا أنه لا يتخلى عن جماليات اللغة و الأسلوب الرفيع ، بحيث يجمع بين المضمون القوي و التعبير 
الفني المبدع ، يقول رجاء عيد في هذا الصدد ".. إن الفنان حيث يلتزم بموقف معين اتجاه الأشياء 

 )1(و يعبر عنه لا يفقد ذلك شيئا من نضارة الفن أو أهميته أو يقلل تأثيره ..."

حية في  رسالته  بقاء  ويضمن  التأثير  في  قوة  الأدبي  النص  يكسب  والأسلوب  اللغة  اعتماد جماليات  إن 
 الوجدان.

 ثانيا: الرمز: 

   : لغة تعريف الرمز .1

سان كالهمس ويكون تحريك الشفتين  منظور مادة "رمز" و هو تصويت خفي باللّ   لابنجاء في لسان العرب  
بكلام غير مفهوم باللفظ من غير إبانة بصوت و إنما هو إشارة بالشفتين و قيل الرمز إشارة و إيماء بالعينين و  

 )2(الحاجبين و الشفتين و الفم ". 

و في التهذيب للأزهري يعني "الحركة و التحرك .. كما يقال للجارية الغمازة بعينيها رَمَّازَةً أي ترمز بفمها و ترمز  

 ) 3(بعينها ".

ا إبراهيم فتحي يعرف الرمز من خلال معجم المصطلحات الأدبية على أنه "شيء يعتبر ممثلا لشيء آخر أمّ 
و بعبارة أكثر تخصيصا فإن الرمز كلمة أو عبارة أو تعبير آخر ذو معاني مركبة ، و بهذا المعنى ينظر إلى أن الرمز 

 )4(ا ما كان" .باعتباره يمتلك قيما تختلف عن القيم ، أي شيء يرمز إليه كائن

 
 . 8م ، ص  1986في النقد الأدبي بين النظرية و التطبيق ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ،  الالتزامرجاء عيد ، فلسفة  -1
، ص  5هـ ، مج   1424م /  2003،  1ابن منظور ، لسان العرب ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، مادة رمز ، ط  -2

417  . 
أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري ، تهذيب اللغة ، مادة "رمز" ، تح ، أحمد عيد العليم البردوني ، الدار المصرية للتأليف و  -3

 .  250الترجمة ، مطابع القاهرة ، مصر ، دط ، ص 
 .  878، ص   1986إبراهيم فتحي ، معجم المصطلحات الأدبية ، التعاضدية العمالية للطباعة و النشر ، دط ، تونس ،  -4



 

- 21 - 
 

الرمز هو كيان لغوي يبدأ كإشارة دالة في المعجم ، لكنه يتحول بفعل الاستعمال و التأويل إلى أداة    يمكن القول أنّ 
تعبير غنية ، تتغير مع الزمن و تحمل معاني متجددة ، مما يجعله من أبرز أدوات اللغة في تجاوز المعنى التقريري المباشر  

المكان مما يمنحه  و مما يتيح له التعبير عن دلالات مختلفة باختلاف الزمن    إيحاءً،نحو مستو�ت أكثر عمقا و تعقيدا أو  
 مرونة و قدرة على التعبير عن معان متعددة 

 

 

 المفهوم الاصطلاحي للرمز:  .2

يعرفه ابن رشيق القيرواني في قوله: " ينظر إليه على أنه نوع من أنواع الإشارة ويعد مرادفا للإشارة الحسية 

 )1(ه استعمل حتى صار مثلها أو نوعا منها" . وأنّ 

 )2(ويعرفه قدامة ابن جعفر، بقوله: "إنه اصطلاح بين المتكلم وبعض الناس"  

ونجد الرمز عند محمد غنيمي هلال: "الرمز معناه الإيحاء أي التعبير غير المباشر عن النواحي النفسية المستترة، 

 ) 3( لا تقوى على أدائها اللغة في دلالتها الوضعية ".تيالّ 

يشير مصطفى �صف للرمز فيقول: "أن كلمة رمز قد تستعمل للدلالة على المثال، كأن يعبر فرد عن طبقة ينتمي  
إليها، وقد يراد بها إبانة القليل عن الكثير، أو الجزء عن الكل ، و من ثم يتبادر إلى الذهن أن الرمز ما ينوب و 

 ) 4(مشابهة".يوحى بشيء آخر لعلاقة بينهما من قرابة أو اقتران أو 

يمكن القول أن الرمز أداة تعبيرية و إيحائية تتجاوز الدلالة المباشرة إلى معان أكثر عمقا ، مما يجعله عنصرا جوهر� في  
 فيه.  البنية الأدبية و الفكرية ، قادرا على خلق مستو�ت متعددة من الفهم و التأويل وفقا للسياق الذي يستخدم

 
واني ، العمدة في محاسن الشعر : أدبه و نقده ، تح : محي الدين عبد الحميد ، دار الجبل للنشر و التوزيع و  ير ابن رشيق الق -1

 .  304م ، ص  1981،  5الطباعة ، بيروت ، ط
 . 44، د.ت ، ص  2درويش جندي ، الرمز في الأدب العربي ، دار النهضة ، القاهرة ، ط -2
 .  210محمد غنيمي هلال ، الأدب المقارن ، مصر للطباعة و النشر و التوزيع ، دط ، ص  -3
م ، ص  1983،  3ذ مصطفى �صف ، الصورة الأدبية ، دار الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع ، بيروت ، لبنان ، ط-4

200  . 



 

- 22 - 
 

 : نشأة الرمز .3

 الرمزية كمذهب:1.3. 

نشأ الرمز بمفهومه الحديث في أوروبا و تحديدا في فرنسا في أواخر القرن التاسع عشر ، جزء من الحركة 
 الرمزية التي ظهرت كرد فعل على تياري الواقعية و الطبيعية ، الذين ركزا على الماد�ت .

و يرى النقاد أن الرمزية "قامت في وقت كانت فيه الحركة العلمية الوضعية هي السائدة ، و كانت هذه الحركة تخضع  
كل الموجودات للحس و المنطق و لا تؤمن إلا بالظواهر المادية ، و كانت تعتقد أ�ا بإمكا�ا الوصول إلى حقائق 

تجريبية وبالعقل الواعي، و في وقت طغت فيه المادية أيضا طغيا� كان يقضي على كل تطلعات   بوسائلالأشياء  
 )1الإنسان الروحية" .(

فالحركة الرمزية جاءت كرد  فعل على الحركات العلمية و المحسوسات و اعتبرت أن الحقائق لا تدرك إلا بالحواس و  
بينما جاءت الرمزية لترفض هذه الرؤية المادية ، و تؤمن بأن هناك حقائق أعمق لا يمكن   ،التجربة و العقل الواقعي

إدراكها إلا بالرمز و الخيال و الروح ، فالرمزية تنفتح على البعد الروحي للوجود ، و تمنح الإنسان فضاء يتجاوز 
 المادة ليلبي تطلعاته الروحية و الوجدانية . 

و قد عرف "ستيفان مالارميه" الرمزية بأ�ا "استحضار الغاية قليلا إلى أن تعلن الحالة أو التجاوب ، ولكنه 
 )2أضاف أن هه الحالة يجب أن تستخلص بواسطة حل تتابعي للطلاسم" (

فالرمزية ليست مجرد وسيلة تعبير فنية أو جمالية ، بل هي نمط تعبيري تم تشكيله ، باستخدام الرمز ليكون 
له دورا أعمقا ، و ه الإشارة أو الايحاء إلى أفكار و معتقدات تنتمي إلى فلسفة معينة أو د�نة محددة  و تعرف  

وب أدبي يتميز بكثرة مؤلفات ذات معنيين ، أي أن الرمزية بحسب "سانت أنطوان" بأ�ا في معناها الدقيق "اسل 

 
 .  13م ، ص  1986،  1حمودي ، اثر الرمزية الغربية في مسرح توفيق الحكيم ، دار الحداثة ، لبنان ، ط آيتت تسعدي -1
الرمزية ،  –الواقعية  –الرومانسية   –نسيب شاوي ، مدخل إلى دراسة المدارس الأدبية في الشعر العربي المعاصر : الاتباعية  -2

 .  460م ، ص  1984ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، د ط ، 



 

- 23 - 
 

الرمزية تتجلى في استعمال الرموز بطريقة فنية توحي بدلالتين في آن واحد ، مما يمنح العمل الأدبي عمقا في التعبير 
 ). 1و معاني متعددة"(

و ذلك من خلال لغة   ألاّ واعية،  وتعد الرمزية أسلوبا في التعبير عن أدق المشاعر النفسية و الانفعالات
 )2موحية تلامس أعماق النفس ، مما يجعلها من أقوى أدوات الايحاء و التأثير .(

يتضح من خلال التعريفات السابقة أن الرمزية مذهب أدبي يركز على الجمال الباطني الكامن في النفس 
البشرية ، و تسعى للتعبير عن هذا الجمال بأساليب تعتمد الرمز و الدلالة الخفية ، فهي تهدف إلى سير أغوار الذات  

يحاء كوسيلتين للتعبير عن تلك العوالم الباطنية ،  و البحث في خفا� الشعور و اللاوعي ، معتمدا على الرمز و الا
 بعيدا عن الطرح المباشر أو الواقعي .

 نشأة المذهب الرمزي :  . 2.3

يرى النقاد أن الرمزية مذهب ظهر في بدا�ته كرد فعل على المذهب الرومانسي ، و قد تجلى في أعمال 
آلانبو"،    م ، الأديب الفرنسي الذي اشتهر بقصته "زهور الشر" و تأثر بالأديب الأمريكي "أدجار  1874"  "بودلير

فيشعر بودلير كما يرى النقاد مليء بالملامح الرمزية ، الأمر الذي جعل منه رائدا لكثير من الأتباع في هذا الطريق، 
 )3م راية الرمزية ليتسلمها من بعده تلميذه "بول فاليري" (  1898و بعد وفاة بودلير تلقى "ملارميه" 

يتضح أن الرمزية نشأت في فرنسا أواخر القرن التاسع عشر ، لتكون ثورة فنية و أدبية تبحث التعبير العميق 
 و الباطني .

، و قد ورد بشكل صريح   1885و لقد بدأ استخدام مصطلح "الرمزية" كمفهوم أدبي و فني في فرنسا عام  
، حيث كانت ردا على   1886" سنة  Le Figaroفي مقالة كتبها "جان موريس" و نشرت في جريدة "لوفيغارو

الانتقادات التي وجهت إليه و إلى شعراء من جيله مثل "بودلير" و "مالارميه" ، فأراد موريس أن يبطل تلك التهم  

 
  138م ، ص  1981ينظر ، موهوب مصطفاوي ، الرمزية عند البحتري ، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، الجزائر ، د ط ،  -1
. 
 .  22حمودي ، أثر الرمزية الغربية في مسرح توفيق الحكيم ، ص  آيت ينظر ، تس عديت -2
 .  86م ، ص  1999فايز علي ، الرمزية و الرومانسية في الشعر العربي ، منشورات اتحاد كتاب العرب ، دمشق ، د ط ،   -3



 

- 24 - 
 

ويؤسس لمصطلح جديد أكثر اتزا� و احتراما فرد بقوله: "أن الشعراء الذين يسمون بالمنحلين إنما يسعون للمفهوم  
 )1الصافي و الرمزي الأدبي في مفهوم قبل اي شيء آخر"(

أ�ا بقت محافظة على فكرتها  الرمزية الأوروبية إلا  تنوع تجربتها  الرمزية رغم  المدرسة  أن  القول:  وخلاصة 
الجوهرية و هي البحث عن التعبير عن أعماق النفس و الوجدان و استكشاف العوالم الخفية من خلال الرمز و 

يعكس مدى مرونتها الفكرية و قدرتها  على التكيف  الايحاء ، بدلا من التصوير الحسي المباشر للواقع و هذا التنوع  
 مع حفاظها على جوهرها الفني المشترك ، الذي يتمثل في تجاوز السطح إلى العمق ، و من الظاهر إلى الباطن .

و مع بداية تبلور هذه الحركة الفكرية في أواخر القرن التاسع عشر في أوروبا ، ظهرت كرد فعل معاكس للاتجاهات  
و ،الأدبية السائدة آنذاك ، و التي كانت تركز بشكل كبير على الواقع المادي و تتجاهل الجوانب الروحية و العاطفية

يمكن القول أن الرمزية جاءت لتعبر عن رفض الأدباء لضيفا افقا النظرة المادية للعالم و سعيهم نحو آفاق أرحب و 
 )2أكثر عمقا و جمالا .(

الذات  للتعبير عن  آفاقا جديدة  بذلك  فاتحة  المادية  الواقعية  لتقويض سلطة  ، جاءت  الرمزية  أن  يتضح 
 الانسانية و عوالمها الداخلية الغنية بالروح و الجمال .

الرمزية هي "حركة أدبية فنية ، تميزت في بدايتها بكو�ا حركة فلسفية أكثر منها أدبية خالصة ، و لقد ف
الواقعية ، حيث تبنى و رت هذه الحركة بشكل واضح على المذاهب الأدبية التقليدية التي كانت تدعي الموضوعية  ثا

الرمزيون نظرة أكثر عمقا للعالم ، معبرين عن أحزا�م و آمالهم و توقعهم لعالم مثالي أسمى ، و هكذا مهدت الطريق 
 )3لظهور مفاهيم أدبية جديدة و مختلفة فيما بعد" .(

ومثلما بدأت الرمزية بالظهور في الأدب الأوروبي نتيجة تحولات فكرية و فنية ، فإ�ا لم تلبث أن وجدت 
صداها في الأدب العربي ، لاسيما في لبنان ، حيث بدأت ملامحها تتشكل نتيجة لاحتكاك الشعراء و المفكرين 

أدباء المهجر ، و في مقدمتهم "جبران خليل   بالمذاهب الأدبية الغربية ، و خاصة الرمزية الفرنسية ، و قد ساهم
جبران" في التمهيد لظهور هذا التيار فهو كما يرى "مارون عبود" مؤسس مدرستين في لغة الضاد ؛ الرومانتيكية  

 
 . 269ينظر ، المرجع نفسه ، ص  -1
م   1980،  1ينظر ، عبد الحميد جيدة ، الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر ، مؤسسة نوفل ، بيروت ، لبنان ، ط -2

 .  124، ص 
 . 125ينظر ، عبد الحميد جيدة ، الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر ، ص -3



 

- 25 - 
 

ا إلياس ابو شبكة فيقر أنه من خلال أدب جبران و نعيمة و ابي ماضي قد نشأت رمزية مستقيمة لم والرمزية ، أمّ 
تفقد فيها اللغة حياءها فتلهو بالمساحيق كالمرأة الفارغة، و هذا على حين يرى عد�ن الذهبي أن جبران "كان في  

باته و إيحاءات رسومه الرمزية أول مبشر الحقيقة أول مبشر بفكرة التمذهب من جهة ، كما أنه كان بروحانية كتا 
 )1بالمذهب الرمزي بالذات" (

في حين يرى البعض أن رمزية جبران "رمزية جزئية تتوجه إلى علاقات الكلمات أكثر من تتوجه إلى علاقات 
   وعليه إن لم   )2الصور ، و أ�ا في الغالب لا تقوم على التجريد الكتلي للمحسوس بقدر ما تقوم على المجاز" ( 

ذو نزعة رمزية تجلت في بعض تعابيره و صوره، وأيضا تعطشه للتخلص من    -دون شك  –يكن جبران رمز�، فهو  
"ولعل زلة الشعر المهجري كانت في الاهتمام بالمعنى أكثر من البناء ،  عالم المادة و التوجه نحو عالم الجوهر و الحقيقة

 )3�سين أنه لا يمكن الفصل بين هذين الركيزتين في الشعر ؛ فهما وجهان لعملة واحدة ".(

يتضح من خلال ما سبق أن محاولة المهجريين في الرمزية محاولة لم تصل إلى المستوى الدقيق لمفهوم هذا   
؛ "و يكاد يكون مقررا أن أول شرارة رمزية كانت على يد الشاعر اللبناني الدكتور أديب مظهر ، إذ سقطت حالمصطل

بين يديه مجموعة من الشعر الفرنسي للشاعر "ألبير سامان" فقرأها قراءة إعجاب و استيعاب و ظهر أثرها جليا في  
ا لبث أن أتبعها طائفة من القصائد المماثلة م ، ثم م  1928قصيدته "نشيد السكون" التي نشرها في حدود سنة  

غير أن الرمزية العربية واجهت عدة إشكاليات ، أبرزها إشكالية   )4تعتبر باكورة هذا الاتجاه في الشعر اللبناني" (
الغموض الذي يعد سمة جوهرية في الشعر ، كما يرى "مالارميه" "الذي يعتبر الشعر لغة إنسانية تعبر عن الايقاع  

ري  الخفي للوجود و أسراره ، هذا الغموض ليس حكرا على الشعر الحديث بل هو صفة مشتركة بين الابداع الشع
 )5عبر العصور ، و إن اختلفت درجة وضوحه بين القديم و الحديث ".(

 
 186، ص  1984،  3المعارف ، القاهرة ، ط  محمد فتوح أحمد ، الرمز و الرمزية في الشعر العربي المعاصر ، دار -1
 .  189المرجع نفسه ، ص  -2
 .  193 – 192المرجع نفسه، ص   -3
 .  193المرجع نفسه ، ص  -4
ينظر ، محمد العيد حمود ، الحداثة في الشعر العربي المعاصر : بيا�ا و مظاهرها ، الشركة العالمية للكتابة ، بيروت ، لبنان ،  -5
 .  126م ، ص  1996،  1ط



 

- 26 - 
 

لغز يحتاج إلى مفكك    غير القصيدة إلى  فتحولت   ، الصلة بالمتلقي  انقطاع  الرمزية أحدثت  "الافراط في هذه  أن 
 )1شفرات ، فسقطت في فخ النخبوية ، و قطعت جسورها مع القارئ العادي الذي ظل حائرا أمام هذه النصوص".(

يتضح أن الافراط في الرمزية و الغموض حول بعض القصائد الحديثة إلى ألغاز مغلقة ، فقدت قدرتها على التواصل 
وفي سياق نقد هذه الظاهرة، "ذهب بعض النقاد إلى حد اعتبار الغموض سمة جوهرية في الشعر، ،  مع القارئ العادي

 )2بل و دليل على الاقتراب من جوهر الشعر الأصيل" .(

فمن خلال هذه الرؤية النقدية يتضح أن ظاهرة الغموض في الشعر لم تكن مجرد سمة عابرة ، بل تحولت عند بعض 
 - وفقا لرؤية مالارميه –النقاد إلى مبدأ جمالي يعتبر اساسيا في العمل الشعري . "كما أن تصوير الشعر كلغز دائم  

من الغموض وسيلة للارتقاء بالأدب إلى مستو�ت التأمل  يؤكد أن هذه الظاهرة تنتمي لفلسفة أدبية عميقة ، تجعل  
 )3الفلسفي".(

  أنواع الرمز :  .3.3

 تتعدد الرموز وتتنوع نذكر منها: 

  : الرمز الديني 

هي تلك الرموز المستقاة من الكتب السماوية الثلاث: "القرآن الكريم و الإنجيل و التوراة و يحصر محمد 

 ) 4(فتوح أحمد الرمز الأسطوري باعتباره رمزا دينيا ارتبط بطقوس العبادة و الد�نة في الحضارات الدينية" 

أي أن الرمز الديني نشأ في إطار الطقوس و العبادات داخل الحضارات الدينية ، حيث يستمد استقلاليته من الكتب  
السماوية الثلاث ، فهو ليس من اختراع الأدب أو الفنون بل له جذور في النصوص المقدسة التي تمنحه بعدا روحيا 

 و دلاليا مرتبطا بالإيمان و العقيدة . 

 

 
 . 89، ص  1992ينظر ، صلاح فضل ، أزمة الحداثة في الشعر العربي ، دار الشروق ، القاهرة ، د ط ،  -1
 .  126ينظر ، محمد العيد حمود ، الحداثة في الشعر العربي المعاصر ، ص   -2
 . 126ينظر ، المرجع نفسه ، ص  -3
 .  288م ، ص  1977محمد فتوح أحمد ، الرمز و الرمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ، مصر ، د ط ،  -4



 

- 27 - 
 

 

   : الرمز الصوفي 

بمعنى أن الرمز     )1(يعرفه الطوسي، فيقول: "الرمز معنى باطن مخزون تحت كلام ظاهر، لا يظهر إلا بأهله".
يحمل دلالة خفية أو معنى مستتر خلف كلمات واضحة، ولا ينكشف معناه العميق إلا لمن يمتلك القدرة على 

"فالرمز الصوفي هو الأكثر ذهابا في الغموض لأنه يستمد طاقته من ذاتية صاحبه و لأنه لا  تأويله وفك شفرته، 
يقتصر على دور الإشارة إلى المضمون أو تمثيل له ، و إنما هو كيان خاص حقيقة مستقلة غير قابلة 

"كما أن التجربة الصوفية تجربة لغوية تتميز بالفرادة و الجدة ... و هذا يعن إمكانية تعدد القراءة  )2(للتجديد...".

أي أن الرمز الصوفي ليس مجرد زخرف لغوي ، بل هو أداة تعبير عن التجربة الصوفية العميقة   )3(في هذه اللغة ..."
 التي تعتري المزيد بهدف إيصال معان لا يمكن التعبير عنها باللغة المباشرة. 

  : الرمز الطبيعي 

يعد الرمز الطبيعي وسيلة فنية يوظفها الشاعر ليوحي بأفكاره عير عناصر الطبيعة الّتي تتحوّل إلى إشارات 
لطالما كانت الطبيعة مصدر إلهام للشعراء حيث استلهموا منها صورا و أحاسيس تعبر عن  ف"ذات دلالات عميقة  

مشاعرهم وأحوالهم النفسية و قد وظف كل شاعر عناصر الطبيعة بطريقته الخاصة ، مما أدى إلى تنوع في المفاهيم و  

 ) 4( الأساليب التي استخدموها للتعبير عن تجاربهم الشعورية ".

فالطبيعة ليست مجرد خلفية تصويرية في الشعر ، بل هي مرآة تعكس مشاعر الشعراء و أحاسيسهم ، حيث   نإذ
يوظفون عناصرها بطرق مختلفة وفقا لتجاربهم الفردية ، و هذا التنوع في التوظيف يكشف عن ثراء التعبير الشعري  

 ة تعكس رؤية كل شاعر للعالم من حوله . إذ تصبح الطبيعة وسيلة رمزية تحمل دلالات عاطفية و فكرية متباين

 
السراج الطوسي ، اللمع في التصوف ، تح : عبد الحليم محمود ، طه عبد الباقي سرور ، دار الكتب الحديثة ، مصر ، د ط ،  -1

 .  414، ص  1960
 . 27هـ ، ص  1435م / 2014،   1أسماء خوالدية ، الرمز الصوفي بين الأغراب قصدا ، دار الأمان ، الرباط ، ط -2
،  1عبد الحميد هيمة ، البنيات الأسلوبية في الشعر الجزائري المعاصر : شعب الشباب أنموذجا ، مطبعة هومة ، الجزائر ، ط -3

 .  414م ، ص  1998
 1981،   3ينظر : عز الدين إسماعيل ، الشعر العربي المعاصر : قضا�ه و ظواهره الفنية و المعنوية ، دار العودة ، بيروت ، ط -4

 .  171، ص 



 

- 28 - 
 

 الرمز الأدبي : 

"تركيب لفظي يستلزم مستويين: مستوى الصورة الحسية التي تأخذ قالبا للرمز،   :يعرفه محمد فتوح أحمد بأنه

"فالرمز الأدبي لصيق بالتجربة الشعورية التي أيضا    )1(ومستوى الحالات المعنوية التي نرمز إليها بهذه الصورة الحسية" .

أي أن الرمز الأدبي يمنح الأشياء دلالات حسية و معنوية  ؛  )2( يعانيها الشاعر و التي تمنح الأشياء مغزى  خاصا ..."
تتجاوز معناها المباشر ، مما يثري التجربة الشعورية للشاعر و يجعلها أكثر عمقا و تميزا ، فهو لا يضيق التعبير بل  

 يفتح المجال لتعدد المعاني و التأويلات ، مما يمنح النص بعدا فنيا فريدا . 

   : الرمز الأسطوري 

يرى بعض النقاد ؛ "أن الرمز الأسطوري عادة ما ينبع من الحدس الذي يلون اللحظة الحاضرة أيضا، والرمز 
الأسطوري غالبا ما يكشف عن نفسه بوضعه احتضا� للمتقابلات وتثبيتا بالحاضر ، ويكشف لنا أيضا بين الذات 

يتضح لنا أن الرمز الأسطوري يتشكل في سطور النص من خلال إيحاء وحدس    )3(والموضوع و بين الاسم والمسمى"  
عميق يلون لحظة عابرة لفهمه ، لا نعتمد فقط على الرأي الحاضر بل على التفاعل بين ذات الكاتب و الموضوع 

و "... يلجأ الشعراء للأسطورة للتعبير عن إنسانية محدودة أو ،  وبين الماضي بتراثه الأسطوري و المستقبل بتأويلاته
لأسباب سياسته ، كان يتخذ الشاعر الأسطورة أو الشخصية الأسطورية قناعا يعبر من خلاله عما يريد من أفكار  
  و معتقدات ، تجنبا للملاحقات السياسية أو الدينية ، فشخصيات الأسطورة ستار يتخفى خلفه الكاتب ليقول ما 

 )4(يريده ..."

فالشاعر يلجأ للأسطورة أو الشخصية الأسطورية كقناع فني للتعبير عن أفكاره و مواقفه بطريقة غير مباشرة    نإذ
، خاصة في فترات القمع السياسي أو التضييق الديني ، فالشخصيات الأسطورية تتيح له التحدث بحرية عن قضا� 

من خلال هذا القناع ، يتمكن الشاعر من  الواقع من خلف ستار رمزي ، دون أن يصطدم مباشرة بالسلطات و  

 
 .  204م ، ص  1977محمد فتوح أحمد ، الرمز و الرمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ، مصر ، دط ،  -1
 .  172عز الدين إسماعيل ، الشعر العربي المعاصر و قضا�ه و ظواهره الفنية و المعنوية ، ص  -2
 – 27م ، ص  1989�صر عاطف جودة ، الرمز الشعري عند الصوفية ، دار الأندلس ، بيروت دار الكندي ، بيروت ،   -3

28  . 
م ،   2002رمضان الصباغ ، في نقد الشعر العربي المعاصر لدراسة جمالية ، دار الوفاء الدنيا للطباعة و النشر ، الاسكندرية ،  -4

 .  344ص 



 

- 29 - 
 

تمرير رسائل إنسانية أو اجتماعية أو سياسية بطريقة رمزية ، تجعله في مأمن من الرقابة و تضفي على شعره بعدا 
 فكر� و تأويليا أعمق . 

   : الرمز التاريخي 

"فالأحداث يستمد الشاعر الرمز التاريخي من وقائع وشخصيات الماضي ليعبر من خلالها عن رؤيته ويكثف دلالته  
التاريخية و الشخصيات تمثل وسيلة فنية يستخدمها الأديب أو الشاعر كجسر بين الماضي و الحاضر ، فهو أشبه 
بآلة زمنية تعيد إحياء شخصيات و أحداث خالدة ، فحين يستحضر البطل التاريخي أو الحدث ، يقصد به غالبا  

 ) 1.(إيحاء رمزي لواقع يشبهه " 

يمكن القول أن الرمز التاريخي يضفي على المعنى و يمنح النص بعدا زمنيا و ثقافيا يوحد بين الأمس و اليوم ، 
 بهذا يمتزج التراث بالتجربة الحديثة ، و يصبح الماضي مرآة تعكس الحاضر .

  : الرمز التراثي 

للهوية  السابقة من معارف وعادات وتقاليد وفنون وآداب، ويعد مصدرا مهما  فالتراث "ما خلفته الأجيال 

من خلال هذا التوظيف ، يصبح التراث أداة فنية تستخدم لإيصال الرسائل والأفكار   )2( الثقافية والاجتماعية للأمم"  
بطريقة غير مباشرة ، مما يضفي على النصوص الأدبية طابعا رمز� يثري المحتوى و يعمق التأثير ، لاسيما أنه يعد  

 الكلمة بعدها الحضاري والإنساني.  رافدا رمز� غنيا يلجأ إليه الشاعر ليعبر عن هموم عصره بأسلوب فني راقي ، ليمنح

 

 

 

 خصائص الرمز :  4.

 
هـ ، ص  1414م /  1997ينظر ، علي عشري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، دط ،  -1

120  . 
 .  63م ، ص   1984، يناير ،  2م ، ط 1979،  1ينظر ، جبور عبد النور ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، ط -2



 

- 30 - 
 

  :الايحائية 

يعتمد الكاتب الايحاء بدلا من تقديم المعنى بشكل مباشر لما له من دلالات و تأويلات مختلفة "فلكل فرد   
قراءته و تأويله الخاص و يعد الايحاء عنصرا أساسيا في الأدب الرمزي ، إن تسمية الشيء حذف لثلاثة أرباع لدى  

لق جوا من الحلم ، إنه استخدام للسر بطريقة الرمز ،  الشعر ، و أن السعادة تتحقق في أن تخمن قليلا و الايحاء يخ
 )1و ذلك بأن تشير إلى شيء ما لتدل به الحالة النفسية" (

"يتمثل جوهر الايحاء في انفتاح الرمز على سلسلة غير منتهية من الدلالات المتعدة ، و المتداخلة ، حيث يصبح  و
خفية في التجربة الجمالية، فالقوة الحقيقية للرمز تكمن في قدته على حمل   كل تأويل �فذة جديدة تضيء ابعادً 

طبقات متراكمة من المعاني ، تختلف باختلاف رؤية المتلقي و ثقافته ، مما يجعله عالما إبداعيا قائما بذاته ، اي أنه  
 )2يمتاز بتعددية القراءات و غنى التأويلات" .(

يعتمد على التلميح بدلا من التعبير المباشر ، أي أن المعنى لا يصرح به بشكل واضح ، بل يترك   فالإيحاء
 للقارئ ليكشفه مما يفتح المجال لتعدد التفسيرات و القراءات و يجعل النص أكثر عمقا و جمالا .

   : الايجاز 

لبها و يعرفه أبي   ءالإخلاهو فن التعبير عن المعاني الكثيرة بألفاظ قليلة مع الحفاظ على وضوح الفكرة و دقتها دون  
كحذف المضاف أو    الاسمالاصبع المصري " هو اختصار بعض الألفاظ ليأتي الكلام وجيزا من غير حذف لبعض  

العدول عن لفظ المعنى كأرداف و شبهة أو بتغيير لفظ المعنى   الفاعل أو حذف الخبر أو  لبعض الجملة كحذف 
 )4نجد أيضا درويش الجندي قد اعتبره دعامة أساسية من دعائم الرمزية العربية الأسلوبية"(  )3كالاستعارة و غيرها".(

أما ابن سنان الخفاجي ؛ يرى ان "الرمز في قوله "و الأصل في مدح الايجاز و الاختصار في الكلام ، أن الألفاظ  
 )5غير مقصودة في نفسها ، و إنما المقصود هو المعاني و الأغراض التي احتاج إلى العبارة عنها بالكلام" (

 
 . 72، ص  1986،   1تسعديت أيت حمودي ، أثر الرمزية في مسرح توفيق الحكيم ، دار الحداثة ، ط -1
 .  20م ، ص   1958ينظر ، درويش الجندي ، الرمزية في الأدب العربي الحديث ، مكتبة النهضة العربية ، القاهرة ، مصر ،  -2
 . 179، ص  2008ابن أبي الأصبع المصري ، بديع القرآن ، القسم الثاني للطباعة و النشر و التوزيع ، مصر ، دط ،  -3
 .  20درويش الجندي الرمزية في الأدب العربي ، ص   -4
 .  251، ص   1953ابن سنان الخفاجي ، سر الفصاحة ، تح : عبد المتعال الصعيدي ، القاهرة ، مصر ، دط ،  -5



 

- 31 - 
 

هو اختصار في الألفاظ مع الحفاظ على تمام المعنى و وضوحه مع القدرة على التعبير عن الأفكار   فالإيجاز  نإذ
 العميقة بطريقة مختصرة و مباشرة ، بحيث لا يكون هناك إسهاب ممل و لا إيجاز مخل.

 الغموض   : 

ل الغموض ميزة بارزة في الشعر إذ يشير إلى أنه لا يعني بذلك انعدام الوضوح و لا يعكس مجرد صعوبة شكّ 
في الفهم ، بل هو استراتيجية فنية تعكس تعقيد العصر ، مما يجعل القارئ مشاركا نشطا في عملية التأويل ، فنجد  

"و هم يحسبون أن الغموض ليس أمرا ضاربا على الشعر ، بل ‘نه أمر ملازم لطبيعته لأن    :إيليا الحاوي ، يقول
النفس غامضة و التجربة غامضة ، كيف يفسر عنها بالوضوح ... و الغموض ليس الابهام المتعمد بل إنه تلم الغلالة  

سمات الرمز فهو ميزة جمالية تمنحه عمقا و    الغموض من   معنى ذلك أنّ     )1الشفافة التي تتراءى الأشياء من قلبها" (
أبعادا متعددة ، مما يجعله تجربة فنية و انفعالية ثرية ، فهو ليس إبهام يعيق الفهم ، بل سمة إبداعية تعكس طبيعة  
العملية الشعرية بحيث ينفتح النص بذلك على تأويلات لا �ائية ، فيصبح بذلك فضاءا تأمليا تتلاقى فيه المشاعر  

فكار ، ليحقق القارئ من خلاله نوعا من "الشفاء" الداخلي ، حيث يجد ذاته متورطة في فك الرموز و التفاعل  و الأ
 مع أبعادها المختلفة . 

  :الانفعالية  

المقصود بها أن "الرمز حامل انفعال لا حامل مقولة، وهو بذلك يختلف عن الرموز الدينية والمنطقية والعلمية 
و"تتمثل الانفعالية في كون الرمز حاملا للشحنات العاطفية    )2التي هي مقولات ومفاهيم وانفعالات وأحاسيس" (

و الايحاءات الوجدانية ، لا مجرد �قل للمفاهيم المجردة ، فجوهر الرمز لا يمكن في تصوير الأشياء كما هي ، بل في  
السمة تميز الرموز    إثارة المشار و الأحاسيس ذاتها التي عاشها المبدع لينقلها إلى المتلقي بكل حيويتها و دفئها ، هذه

 ) 3الفنية عن غيرها من الرموز الدينية أو العلمية التي تهدف في المقام الأول إلى نقل مفاهيم محددة و أفكار واضحة".(

 
 . 64، ص  1980،  1، ط 5إيليا الحاوي ، في النقد و الأدب ، دار الكتاب اللبناني البيروتي ، ج -1
محمد كعوان ، التأويل  خطاب الرمز ، قراءة في الخطاب الشعري الصوفي العربي المعاصر ، دار بهاء الدين ، الجزائر ، عالم  -2

 . 39هـ ، ص 1430م/ 2009،   1الكتب الحديث ، الأردن ، ط
 . 72ينظر ، سعد الدين كليب ، وعي الحداثة : دراسات جمالية في الحداثة الشعرية ، ص  -3



 

- 32 - 
 

أي أن الرمز ليس مجرد عنصر دلالي جامد، بل هو كيان ينبض بالمشاعر والتفاعلات، مما يجعله مختلفا عن 
الرموز ذات الطابع الديني أو الفلسفي التي تميل إلى الثبات و التحديد المنطقي ، فيصبح الرمز لا تقتصر وظيفته  

النص و المتلقي ، مما يساهم في تحقيق تجربة فنية أكثر  على الايحاء، بل تتجاوز ذلك لتخلق حالة انفعالية تربط بين  
 عمقا و تأثيرا .

  : الحسية  

"تعني أنه لا يجرد  يتسم الرمز بخاصية حسية تجعله مرتبطا بالصورة والايحاء فيكسب المعنى عمقا وجمالا محسوسا و
 ) 1الأشياء من طبيعتها المحسوسة بل يعيد تشكيلها في صورة حسية مغايرة" (

تتجلى سمة الانفعالية في "الرمز الأدبي من خلال كونه حاملا للشحنات الوجدانية ، قبل أن يكون كما  
�قلا للمضامين الفكرية المجردة ، فجوهر العملية الرمزية لا ينحصر في نقل الملامح المادية للأشياء ، بل يتمثل أساسا  

الهدف إحياء ذات الانفعال الذي اختبره المبدع في في نقل التجربة الشعورية بكل أبعادها النفسية ، حيث يصبح  
فالرمز لا يهدف إلى فصل المعاني عن التجربة الحسية ، و إنما يعمل على إعادة صياغتها   )2وجدان المتلقي ".(

بطريقة تتيح للمتلقي إدراكها في مستوى جديد غير مألوف و معهود و بذلك يصبح الرمز أداة لنقل الواقع الحسي  
 بعدا جماليا مغايرا .  إلى بعد آخر ، أي أ�ا إعادة تشكيل للمدركات الحسية في صورة جديدة تمنح الرمز

  : السياقية 

يكتسب الرمز معناه الكامل من سياقه الرمزي إذ؛ تتحدد دلالته من خلال علاقته بالكلمات و الصور 
 في النص،   السيميائية "السياقية هي إحدى خصائص الرمز ، حيث يكون السياق في الرمز كالعينات  المحيطة به و

" تحمل هذه السمة أهمية بالغة خارج إطار السياق اللغوي المباشر ، إذ  ، حيث )3يوجهه، ويخلق له فضاء دلالي"(
يمكن للظاهرة الواحدة ان تنتج دلالات متعددة و غير محصورة ، ضمن رموز ثابتة ، فلا غرابة في أن يفقد الرمز شيئا  

 
 . 41ينظر ، محمد عكوان ، التأويل و خطاب الرمز ، ص  -1
 .  72ينظر ، سعد الدين كليب ، و عي الحداثة ، ص  -2
 . 41المرجع نفسه ، ص  -3



 

- 33 - 
 

من تأثيره الجمالي أو الايحائي ، إذا ما نظر إليه منعزلا باعتباره وحدة قائمة بذاتها ، فالسياق هو الذي يمنح الظواهر  
أي أنه لا يمكن فهم الرمز بمعزل عن السياق الذي ورد فيه ، فالرمز لا يحمل ؛ )1دلالات متنوعة و غير جامدة ".(

 
 .  73ينظر المرجع نفسه ، ص   -1



 

- 34 - 
 

دلالة ثابتة بل تتشكل معانيه وفقا للمعطيات النصية و الثقافية المحيطة به ، و لهذا يتحول الرمز لفضاء 
 دلالي مفتوح، يوجهه السياق و يعيد تشكيله ، مما يخلق ثراء و تنوعا في القراءة و التفسير .

 الاتساع  : 

هو "اللفظ الذي يتسع في التأويل أو التعبير الرمزي ، قال في هذا "السبكي" لأمر التأويل وهو كلام تتسع 
والاتساع هو كلام يحتمل العديد من التأويلات ، و ما تدل    )1تأويلاته فتتفاوت العقول فيها لكثير احتمالاتها"(

عليه من معاني ، و كذلك و الاتساع هو أن �تي الشاعر ببيت تتسع فيه التأويل على قدر قوى الناظر فيه وبحسب  
 ما تحتمل ألفاظه .

إذن فالاتساع في سياق الرموز و الدلالات يشير إلى القدرة على احتواء معان متعددة أو تفسيرات مختلفة 
ضمن نفس الهيكل أو الشكل بمعنى آخر ، يكون الرمز واسعا عندما يكون مفتوحا لتأويلات متنوعة حسب السياق 

 الثقافي أو الفردي ، دون أن يفقد جوهره الأساسي . 

 التخييل   : 

يمكن القول أن "التخييل خرق للمألوف و المعهود ، فهو آلية فنية رفيعة المستوى ، تتحول من خلالها  
الحقائق الواقعية إلى رموز جمالية ذات أبعاد دلالية عميقة ، فهو ليس مجرد انز�ح لغوي عابر ، بل عملية إبداعية  

بشكل يحفظ للرمز جذوره الواقعية دون أن يقيد  محكومة بضوابط جمالية دقيقة تفرض على المبدع توظيف المجاز  
، و في هذا السياق يحذر "أدورنو" من عاقبة القطع الكلي مع الواقع ، مؤكدا أن التحرر المفرط من    التخيليةأجنحته  

بثق  ين  -في �اية المطاف  –أصول الكينونة المحسوسة ، ينتج تخيلا هشا ، يفتقر إلى العمق و القيمة الجمالية الحقيقية  
يتضح أن التخييل هو الآلية  من هذا المنطلق  )2" .(التخييليمن ذلك التوازن الدقيق بين الأصالة الواقعية و الانعتاق  

التي يتم من خلالها تحويل الواقع المادي و المعاني الحرفية إلى صيغ مجردة و مشحونة دلاليا ، عبر الانز�ح عن المباشرة  
و اللجوء إلى الخيال الابداعي ، فهو إذا تفكيك للواقع و إعادة تركيبه في صيغة فنية تخضع العلاقات المألوفة للانز�ح 

 العالم عبر عين الشعر.  اكتشاف، مما يفرض على المتلقي إعادة  دائم

 
 .  469م ، ص   1937،  4بهاء عز الدين السبكي ، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح ، القاهرة ، مصر ، ج -1
 .  36ينظر ، سعد الدين كليب ، وعي الحداثة ، ص   -2



 

- 35 - 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 :انــــــيل الثــــالفص

تجليات الالتزام والرمز في شعر عبد الحليم مخالفة 

 نماذج مختارة



 

- 36 - 
 

الثاني: تجليات الالتزام والرمز في شعر عبد الحليم مخالفة  الفصل  
 

عالجنا في الفصلين الأول و الثاني الإطارين النظري و المفاهيمي لموضوعي الالتزام و الرمز ، و وقفنا   أن  بعد 
عند الأسس التي يقوم عليها كل منهما ، �تي هذا الفصل ليطبق تلك المفاهيم على نماذج مختارة من شعر عبد الحليم  

بعدين الفكري و الفني ، بحيث لم يكن الالتزام عنده مجرد  مخالفة ، باعتباره واحدا من الشعراء الذين مزجوا بين ال
موفقا ايدولوجيا مباشرا ، بقدر ما كان تجربة جمالية تستند إلى توظيف الرمز و الأسطورة بوصفهما أدوات تعبيرية  

مع الحفاظ   لزاميةالإتنأى بالشعر عن الخطابية و المباشرة ، حيث جعل من الرمز خاصة أداة لتمرير رؤيته الفكرية و  
 في الوقت نفسه على البعد الجمالي و الفني في تجربته الشعرية .

و بما أن الشعر ليس مجرد كلمات تنظم في قوالب موسيقية ، بل هو ضمير الأمة و صدى وجدا�ا ، يحمل 
همومها ، يعبر عن تطلعاتها ، و يرسم مسارها التاريخي في لحظات الانكسار و الانتصار و لأن الشاعر هو حسب 

ر الخالد هو الذي يشعر بشعور الأمة و يتألم  حمزة بكوشة  "قلب الأمة الخافق ، و لسا�ا الناطق كما يرى أن الشاع

، فقد كان لزاما عليه أن يكون شاهدا على عصره    )1( بآلامها و يوحد آماله بآمالها ، و يخلد شعره بتخليد أحداثها"  
، مؤمنا بدوره في إيقاظ الوعي الجمحي ، و بث روح النضال في النفوس ، خاصة في الفترات الحرجة من تاريخ  

 الشعوب ، فهو صوت الحقيقة في وجه الظالم و رسالة تشحذ بها العزائم كلما خارت القوى .

 الالتزام :  أولا: 

 القومي :   الالتزام .1
و إذا تصفحنا ديوان "صحوة شهر�ر" للشاعر عبد الحليم مخالفة نجد هذا الحس العربي القوي ، حيث يقول في  

 :قصيدته "� سيد الشهداء" هذه القصيدة المليئة بروح الانتماء الصادقة و القومية لقضا� الأمة 

 ت يم هو لم
 ارتََينِْ حَوْلَهُ إِنيِّ أرَاَهُ ... أرََى الحوََّ 

 إِلىَ أَنْ يَـقُولَ : فَـلَعَلَّ مَنْ وَصَفُوهُ كَانَ شَبِيهَهُ 

 
، السنة العاشرة ،   60محمد �صر ، الالتزام في شعر ثورة نوفمبر ، مجلة الثقافة ، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، عدد  -1

 . 20، ص  1980نوفمبر/ديسمبر  



 

- 37 - 
 

 وَ لَعَلَّ مَنْ قَـتـَلُوهُ كَانَ شَبِيهَهُ 
 وَ لَعَلَّ مَنْ دَفَـنُوهُ كَانَ شَبِيهَهُ 

 )1( وَ لَعَلَّهُ ... 
يستلهم الشاعر في قصيدته روح المقاومة، موظفا رموزا دينية وتاريخية ليؤكد على قداسة الشهادة وخلود 
الشهداء في الوجدان الشعبي فمن خلال العنوان "َ� سَيِّدَ الشُهَدَاءِ" يضفي على القصيدة طابعا خطابيا عاطفيا وكأن  

ضفى على القصيدة بعدا تقديسيا يعكس مكانة الشهيد في الشاعر يخاطب الشهيد مباشرة "يـــــــا" كذلك نجده أ
 الوجدان الجمعي ، حيث يسبغه بلقب السيادة ، مما يدل على تفوقه في التضحية و النضال .

امتدادا  الشاعر الجزائري خاصة  فيها  العرب جميعا ، حيث يرى  الفلسطينية هي قضية  القضية  أن  و بما 
للنضال الجزائري ضد الاستعمار ، حيث شكلت فلسطين عبد العقود الماضية أحد أهم القضا� المركزية التي توحد 

 لمقاومة الفلسطينية سياسة و شعبا .الشعوب العربية ، و على رأسها الجزائر ، التي كانت و لازالت تدعم ا

 -عيسى عليه السلام    –فيرسم الشاعر في القصيدة صورة الشهيد "أَحمْـَــد َ�سيـِــــن" الذي أغتاله اليهود عبر رمز  
مستندا إلى المفهوم الإسلامي الذي ينفي صلبه ، في إشارة إلى أن الشهداء لا يغتالون حقا ، بل يظلون أحياء في 

﴿وَ لاَ تحَْسَبنََّ الذِينَ قتُِلُوا فيِ سَبِيلِ اللهِ أمَْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبهِِّمْ   عالى:ضمير الأمة ، استنادا للآية الكريمة لقوله ت

 ) 2(  169الآية  يُـرْزَقُونَ" سورة آل عمران﴾

 هذا الرمز يمنح الشهيد بعدا روحانيا يتجاوز الفناء الجسدي ليصبح أيقونة للنضال و التضحية. 

نجد أيضا تكرارا لكلمة "لَعَلَّ" ما تجسد حالة التردد بين القبول و الرفض و كأن الشاعر يرفض تصديق  كما  
رحيل الشهيد ، أو أنه يترك مجالا للأمل بأن الشهيد لم يقتل ، هذا التكرار ليس مجرد أسلوب بلاغي ، بقدر ما هو 

ل يخلدون في الذاكرة الجماعية ، و كأنه يرفض التسليم تأكيد على قناعة الشاعر العميقة بأن الشهداء لا يموتون ، ب
بموته أو بالأحرى يريد أن يثبت أنه لا يزال حيا من خلال تكرار هذا التمني أو التساؤل الخفي الواقعي و المعنى 

 الرمزي العميق للشهادة ، حيث لا يكون الموت �اية بل بداية لخلود الشهيد في ضمير الأمة .

 
 . 42، ص  2007، الجزائر ،  1مخالفة عبد الحليم ، ديوان صحوة شهر�ر ، منشورات السائحي ، ط -1
 169سورة آل عمران ، الآية  -2



 

- 38 - 
 

العميق بالقضية الفلسطينية مشيرا بأن القضية لا تمت باستشهاد    التزامهفمن خلال هذا المقطع أكد الشاعر ترسيخ  
قادتها ، بل تتجدد عزيمتها ، فنجده استطاع بأسلوب ملتزم أن يجعل من شعره صوتا مقاوما مناصرا ، يؤكد وحدة  

 المصير بين الجزائر و فلسطين و يجدد عهد الأمة مع البطولة و التضحية. 

 :ويقول أيضا في نفس القصيدة 

 هُوَ لمَْ يمَُتْ 
 نوُفَ فَـوْقَ بَـراَءَةٍ 

مْعَةُ   السَّيْفُ وَ الدَّ
 مَصْلُوبًا بَدَا لنََا

 هُوَ لمَْ يمَُتْ 
 سَيـَعُودُ فَـوْقَ بُـراَقِهِ 

بًا بِدِمَائهِِ   )1(مُتَخَضِّ
و يواصل تأكيده بعدم موت الشهيد و هو إعلان واضح و صريح عن خلود ذكراه و قضيته العادلة في 
وجدان الأمة ، بعدها تأتي صورة "نَـزَفَ فَـوْقَ بَـراَءَةٍ" لتجسد أقصى درجات الظلم و الاعتداء على رمز طاهر نقي، 

العربية الإسلامية جمعاء ، هذه الأرض لم يرتكب أي ذنب سوى دفاعه المستميت عن وطنه فلسطين و عن الأمة  
المباركة التي شهدت رسالات الأنبياء و كانت و لا تزال أرضا طاهرة و مقدسة ، تسقى بدماء الشهداء الطاهرة ، 
فبراءة الشهيد هنا "أحمد �سين" ليست مجرد صفة شخصية ، بل هي رمز لبراءة القضية التي نذر حياته لها ، فكأن  

حدثا ، بل كدلالات تدور حول الطهارة ، مع الظلم    بوصفهاظة الاغتيال الغادرة و لكن لا  الشاعر يستحضر لح
 والعنف ، الخذلان ، الخيانة و الحزن ... 

و من المعروف أيضا أن السيف في التراث العربي ، كان رمزا للشرف ، الدفاع ، الرجولة ، الشجاعة و الحق   
المشروع في القتال ، و قد وصف في الشعر العربي القديم بأنه "أصدق أنباءا من الكتب" ، لكن الشاعر يضيف إليه 

، فدم الشهيد لم يسفك في سياق عبثي ، بل على أرض   مفردة "البراءة" ليحيل إلى حالة النقاء لهذا العنف المقاوم
أو   ليست دموع ضعف  ، فهي  نقية  فدمه دم طاهر على سيف طاهر ، و دموعه دموع صادقة   ، نقية  طاهرة 
استسلام، بل هي دموع عزة و فخر لنيله الشهادة بشرف و كرامة على أرض وطنه العفيفة ليعود بنا الشاعر كل مرة  

 
 .  43مخالفة عبد الحليم ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 39 - 
 

مع أنه في الإسلام لم يرد   –كما وردت في المسيحية    -تبعا لحادثة صلبه     -عليه السلام    –إلى رمز سيد� عيسى  
بمفهوم الصلب بل عرج به إلى السماء ليكون له معاد آخر ، فكأن الشاعر هنا على يقين بعودة الشهيد في زمن ما  

 الله .  ليعيد الأمور إلى مجاريها و للمظلومين حقهم و هذا وعد

يستكمل الشاعر تأكيده لعدم موته تعميقا لمعنى الشهادة بوصفها بداية جديدة وهذه الرؤية مستمدة من التراث  و 
 الإسلامي في تصوير الشهيد حيا لا يفنى، بل حاضرا في ضمير الأمة.

الشاعر قصيدته ، عبر تحويل حادثة استشهاده إلى صورة شعرية ذات طابع نبوي و معراجي ، إذ   يتمّ   ثم  
 –وظف رمز "البراق" فالبراق هنا و كما هو معروف في تراثنا الإسلامي هي دابة نورانية حملت رسولنا الكريم محمد  

ن المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ،  في رحلة الإسراء و المعراج حيث أسري به ليلا م   –صلى الله عليه و سلم  
﴿سبحان الذي   :ثم عرج به إلى السماوات العلا حتى بلغ سدرة المنتهى في معراج روحاني فريد ، إذ يقول الله تعالى

  أسرى بعده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى الذي باركنا حوله لنريه من آ�تنا إنه هو السميع البصير﴾ 

مما يسمح للنص الشعري بالانفتاح على آفاق دلالية عميقة ، فالبراق هنا ليست وسيلة ،    )1(  1رة الإسراء الآية  سو 
نقل ، بل هو رمز للتحول و الارتقاء الروحي و التجلي الإلاهي ، مما يضفي الشاعر على الشهيد بعدا نبو� إذ يعود  

دة و المقاومة ، و إن عودة الشهيد عودة جسدية ، بل عودة روحية نورانية و كأنه يعيد فكرة المعراج من باب الشها 
فوق براقه هي عودة رمز لا عودة فرد ، و عودة قضية لا جسد ، إذ يتحول البراق إلى صورة شعرية مكثفة تمزج بين 

 ى. ، لترفع الشهيد إلى مصاف الرموز الكبر  الالتزامالدين و التاريخ و 

في الإسراء و المعراج ليحمل رسالة ، فإن الشهيد يرتقي   –صلى الله عليه و سلم    –فكما ارتقى الرسول  
على براقه ليحمل رسالة المقاومة و الصمود ليتحول "البراق" إلى جسر دلالي يحمل الشهيد من موقع الضحية إلى  

طولة في أبهى صورها ، فيصبح الدم الذي هو  موقع الرمز ، و من حدود الزمان إلى رحابة الخلود ، غذ تتجلى الب
ضعف، و كأن الجسد توث و ل تلا  عادة علامة الموت إلى دليل حياة و شهادة فهو "تخضب" أي تزين و تقدس

المخضب بالدماء قد ارتدى زينة الشهداء ليصعد بها إلى مصاف الطهر و المجد ، فترقى بكرامة الشهيد بأبهى صورة، 
بنعيم لا يزول ، مؤمنا بأن درب الدم المضيء هو الطريق إلى الخلود و العزة و الفرح الأبدي،   فهو حي عند ربه مغمور

 
 1القرآن الكريم ، سورة الإسراء : الآية  -1



 

- 40 - 
 

هِمْ ، أَلاَّ خَوْفٌ لقوله عز و جل: "َ﴿رحِِينَ بمِاَ آتَاهُمْ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ، وَ يَسْتـَبْشِرُونَ بِالذِينَ لمَْ يَـلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِ 

 )1( 170 سورة آل عمران : الآية عَلَيْهِمْ وَ لاَ هُمْ يحَْزَنوُنَ﴾

الشاعر العميق بالقضية الفلسطينية ، حيث يتحول الشهيد من فرد إلى   التزاموهذا البعد النضالي يعكس  
أيقونة ، و  من لحظة إلى أبد ، و من جسد إلى رسالة لا تموت راسخة في الوجدان الجمعي للأمة و أن الشهادة  

"فالشاعر في هذه المقطوعة أبدع في ابتكار صورة شعرية ،  ليست �اية الطريق ، بل بداية الرقي و السمو نحو الخلود
مشبعة بروح الدين ، أملا في نور ساطع قريبا لاسيما أن الشعراء روح الشعوب ، فإذا نصحوا لها سارت و تقدمت  
و إذا خانوها فالسقوط و الاضمحلال ... و أن الشعر الذي لا يحرك نفوس العامة و لا يذكرها بواجبها المقدس  

 .)2(دى هو خيانة كبرى و خنجر مسمم في قلب المجتمع الشريف "ها المفووطن

الشاعر في هذه المقطوعة يؤكد على حتمية العودة حيث يتجلى ذلك بوضوح من خلال تكراره لعبارة "هُوَ  
لمَْ يمَُتْ" العودة التي سيتغير من خلالها مجرى التاريخ و يتوقف فيها سيل الدماء و الظلم و تضميد جراح فلسطين 

 الجريحة . 

 يؤكد الشاعر يقينه بعودة الشهيد لتحقيق هدفه النضالي فيقول:   في مقطوعة أخرىو 

 وَ هُوَ عَائِدٌ لأَِجْلِ هَدَفٍ مَا 
تـَزَلفِِّينَ إِلىَ اليـَهُودِ يمَقَْتُهُ 

ُ
 وَ سَنـَفْضَحُ الم

الِكِينَ مِنَ الجيُُوشِ جَحَافِلاً 
َ
 الم

 ) 3( الضَّاربِِينَ عَلىَ بُـنـَيِّةٍ مِنَ الحِصَارِ سَلاَسِلاً .
في هذه المقطوعة عمل الشاعر فيها على بيان البعد الواقعي و الدلالي الذي تحول إلى أداة فضح و تعرية ، 
متيقنا بعودة الشهيد لهدف ما فعودته ليست عودة جسدية مادية ، بل عودة روحية لكيان حمل عبء القضية وبقاء 

دة محملة برسالة مقصودة و مشروع كفاحي  صوتها في أصعب الظروف ، فهذه العودة ليست عودة عبثية ، بل عو 
تـَزَلفِِّينَ إِلىَ اليـَهُودِ يمَقَْ 

ُ
تُهُ"  مدروس ، مبينا مدى تخاذل الدول العربية في نصرة اخوا�م الفلسطينيين ، فعبارة "سَنـَفْضَحُ الم

شف المستور ،  هي صرخة شعرية حارقة  محملة بالدلالة و الإدانة ، فهي بمثابة وعد شعري بمواجهة الخيانة و ك

 
 .  170القرآن الكريم ، سورة آل عمران : الآية  -1
 .  56 – 54م ، ص  1978،  1محمد �صر ، رمضان حمود الشاع الثائر ، المطبعة العربية ، الجزائر ، ط -2
 .  43مخالفة عبد الحليم ، صحوة شهر�ر ، ص  -3



 

- 41 - 
 

تـَزَلفِِّينَ"،  
ُ
فالشاعر من خلال هذه العبارة لا يكتفي برفض التخاذل ، بل يتبنى موقفا ثور� علنيا ضد من يسميهم بـ "الم

و هم أولئك الذين باعوا قضيتهم المركزية على مذبح المصالح الضيقة ، و سعوا إلى نيل رضا العدو الصهيوني عبد 
تـَزَلفِِّينَ" التزلف و التطبيع و تقديم التنازلات الم

ُ
تتالية التي أفقدت القضية مركزيتها و شرعيتها في وعي الأمة ، فلفظة "الم

لا تشير فقط إلى الخيانة ، بل تحمل دلالة الخضوع الذليل و التقرب المصلحي المليء بالنفاق و المتزلف ليس فقط 
ائع سياسية ، هؤلاء حسب الشاعر لم  المطبع ، بل هو من يخفي ولاءه تحت ستار الدبلوماسية ، و يبرر فعلته بذر 

القدس ورقة تفاوض  بيعها و خانوا الأقصى عندما جعلوا  يكتفوا بالتخلي عن دعم فلسطين ، بل تواطؤوا على 
هامشية لا قضية عقيدة و هوية و كرامة ، ثم نجد الشاعر يسلط الضوء على المفارقة المأساوية ، فنحن نملك الجيوش،  

كننا لا نملك القرار و الإرادة ، هذه الجيوش التي تظهر كقلاع خاوية ، لا تتحرك لنصرة  نملك العدد و العتاد ل
إخوا�ا أو كسر الحصار هذه الجيوش في أصلها رمز للعزة ، لكن الشاعر يقلب دلالته و يحوله إلى رمز للسكون  

 والخنوع رمز للقوة المعطلة .

ثم يتوج المقطوعة ببيت قوي الذي يقول فيه "الضَّاربِِينَ عَلىَ بُـنـَيَّةٍ مِنَ الحِصَارِ سَلاَسِلاً" ، فبدل أن يكون 
أن هناك قوى تعمق الحصار بدل أن ترفعه فالسلاسل هنا ليست  أيّ ؛  الضرب لإزالة الحصار يصبح فعلا لإحكامه

مجرد حديد ، بل إشارة للقرارات ، للتطبيع ، للصمت الإعلامي ، لتجريم ، أدوات للقمع ، فالصراع الفلسطيني هنا 
يملك  لم يعد فقط صراعا مع العدو الخارجي ، بل صراعا مع العدو القريب ، الذي يملك الجيوش و لا يستخدمها ،  

فة في زمن القرار و لا يفعله ، يملك الإعلام و يوظفه ضد الذاكرة و التاريخ ، فالشاعر هنا حمل عبء الكلمة الشري
 الركوع و يرفع راية الوعي ، فالذي خذل ليس فقط الشعب الفلسطيني ، بل الضمير العربي و الإسلامي برمته  

 :فالقصيدة بمقاطعها المتعددة تعكس مبدأ الشهادة و قيمة الشهيد و الصراع العربي الإسرائيلي و يختمها بقوله

 َ� سَيِّدَ الشُهَدَاءِ قَدْ آنَ الأَوَانُ 
 لِكَيْ نَـقُولَ لِسَامِريِِّ القَوْمِ : لاَ 

أْفُونِ : لاَ 
َ
 وَ لعِِجْلِهِ الم

 وَ لِكُلِّ مَنْ قاَلَ بِالتَّطْبِيعِ : لاَ 
 وَ لِكُلِّ مَنْ قَدْ سَارَ للِتـَّوْقِيعِ : لاَ 

 آنَ الأَوَانُ 
 لِكَيْ يعُِيدَ السَّامِريُِّ حِلِينَا 



 

- 42 - 
 

 هُوَ لمَْ يَكُنْ وَ إِنْ اِدَّعَى
 يَـوْماً 

 عَلىَ أرَْضِ الشَّهَادَةِ 
 وَ الجِهَادِ نَـبِّيـُّنَا  

 عَامَ "الرّمَِادَةِ" لاَ يُـؤْمَرُ فِيهِ 
ترْفَُونَ 

ُ
 أَصْحَابُ البُطوُنِ الم

 آنَ الأَوَانُ تَـفُكَّ قُـيُودُ�َ 
هُمْ   وَ قُـيُودُ مَنْ ضَمَّتـْ

 ظلَُمَاءُ أقَْبِيَةِ السُّجُونِ 
 َ� سَيِّدَ الشُهَدَاءِ ضَيـَّعْنَا هُوِّيَـتـَنَا 

 وَ يَكْفِي حِزاَمٌ َ�سِفٌ 
ظلََّلُ 

ُ
 كَيْ يَـعْرِفَ الكَوْنُ الم

 ) 1(مَنْ نَكُونُ. 
بدأ الشاعر مقطوعته بنداء مهيب "َ� سَيِّد الشُّهَدَاءِ" وهو نداء واضح مقاوم يجمع بين قداسة الشهادة  
وبطولة من قدم روحه لأجل قضيته، حيث وظف "السَّامِريُِّ" في إشارة مباشرة للخداع والفتنة والنفاق كما ورد في  

إذ  ؛  )2(   85سورة طه : الآية  ﴿قاَلَ فإَِنَّـنَا قَدْ فَـتـَنَّا قَـوْمَكَ مِنْ بَـعْدِكَ وَ أَظلََّهُم السَّامِريُِّ﴾  :  القرآن الكريم لقوله تعالى
لصنع فتنة دينية ، فحرف الناس عن عبادة الله إلى عبادة   –عليه السلام    –استغل السامري غياب النبي موسى  

المصلحة ،فالسامري    باسمالعجل ، و قد اعتبر فعله هذا مثالا و حدثا تاريخيا لكل من يظلل الأمة عن طريق الدين أو  
الواقعية أو السلام المزعوم ، لذا فإن استخدام الشاعر لـ "السَّامِريُِّ" هو    باسمهنا إشارة للخونة الذين يظللون الأمة  

توظيف قرآني عميق ، يسقط قصة "السَّامِريُِّ" على واقع المعاصرين ، ثم يكمل تصويره للتطبيع و الاتفاقيات مع 
النفي القاطع للتبرؤ من   العدو كعهد مأفون أي ملعون و فاسد و يحملها دلالة الخيانة المقدسة مستخدما أسلوب

 كل الالتزامات الغير شرعية التي تبرم مع الكيان الصهيوني .

 
 .  60 – 59، ص  2007عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، منشورات وزارة الثقافة ، الجزائر ،  -1
 .  85سورة طه ، الآية  -2



 

- 43 - 
 

ثم ترتفع نبرة القصيدة لتشمل كل من "قاَلَ بِالتَّطْبِيعِ" أو تسارع للتوقيع ، لتفضح جموع المطبعين الذين باعوا 
القضية في وضوح النهار و يحولهم الشاعر إلى أمثلة للخيانة و الانبطاح ، فهؤلاء ليسوا أشخاصا بعينهم ، بل أمثلة  

الفلسطيني ، و تستمر المقطوعة و كأن الشاعر يصور ما بعد الخيانة  الأنظمة و سياسيين و مثقفين تخلوا عن الحق  
"آنَ الأَوَانُ لِكَيْ يعُِيدَ السَّامِريُِّ حِلِينَا" و هي عبارة تحمل نقدا لاذعا و استبطا� ساخرا لتزييف    :من خلال قوله 

عون  المطبّ   –ن السامري المعاصر  الواقع ، و تحمل طابعا يعكس كيف تجمل الخيانة و تزين في نظر المتخاذلين ، و كأ
يحاول إعادة إنتاج الفتنة و الخداع على هيئة جديدة مغرية مليئة بالزينة و المظاهر البراقة ، ففي القصة   –و الخونة  

القرآنية "السامري" صنع العجل من الحلي التي استعارها بنو إسرائيل من مصر ، أي أن الزينة كانت مادة للظلال 
"السامري الجديد" سيعيد إلينا حلية الفتنة بعد تغليفها بزينة السلام ،التبادل   وهنا الشاعر يستعير المثال ذاته ليقول أن

 الثقافي ، المشاريع و كل أشكال التواطؤ الموهمة بلغة التحضر و التسامح و السلام .

فلا سبيل للتحرر إلا بالمقاومة و الجهاد ، فنجد الشاعر عبر عنها بتعبير شعري جد مكثف يحمل دلالات 
صلى     -عقدية و تاريخية عميقة ، يربط فيها بين فعل المقاومة "الجهاد" و بين القدوة العليا للمسلمين ، النبي محمد  

، و يجعل من الجهاد ليس مجرد خيار بل سنة نبوية    ، ليؤسس بذلك شرعية واضحة لفعل النضال  -الله عليه و سلم 
و طريق رسالي ، لا بديل عنه في مواجهة الاحتلال و الخذلان ، فالشاعر لا يقول "فالجهاد واجبنا" أو سلاحنا بل 
يرتقي ليقول "نبينا" ، و كأن الجهاد ذاته يتجسد في شخصية النبي و هو تعبير يقصد به أن الجهاد جزء من هوية 

 مة النبوية و من لا يجاهد أو يقاوم ، فكأنه انحرف عن �ج نبيه  الأ

الحقيقي للدين و الرسالة و الشاعر يوظفه ليؤكد أن   للانتماءفالجهاد هنا قضية جوهرية للمقاومة و   نإذ
صلى الله  –فلسطين ليست مجرد قضية وطنية أو قومية ، بل هي اختبار إيماني و روحي يحدد صدق الانتماء لمحمد 

 .-سلم و عليه 

ثم ينتقل الشاعر في تصوير لواقع "عَامِ الرّمَِادَةِ" و هي السنوات العجاف التي عانت فيها الأمة من الجفاف 
، و ذلك في السنة الثامنة عشر للهجرة  –رضي الله عنه    –و القحط الشديد و المجاعة في خلافة عمر بن الخطاب  

فالشاعر هنا استعمل "عَامَ الرّمَِادَةِ" ليس استخداما تاريخيا فقط ، بل هو إسقاط على الواقع المعاصر الذي نعيشه 
بين المجاعة التي أصابت المسلمين في عهد عمر بن الخطاب و بين ما يحدث اليوم من تجويع متعمد و حصار في 

ظهوره أداروا  الذين  المتخاذلين  أو  الحكام  ترف  بحرقة مقابل  يشعرون  ولا  الرفاهية  يملكون  للقدس،  م 
صْحَابَ البُطوُنِ" إشارة واضحة للتخمة المترفة الحاكمة المتنعمة ، فينبعث صوت الشاعر من أعماق  الشعوب،"فـأَ 



 

- 44 - 
 

الوجع الجمعي، معلنا لحظة وعي تاريخية بضرورة الانعتاق من أغلال القهر و الاحتلال من خلال لفظة "آن الأوان"  
تحرر� صريحا ، يكسر صمت الخضوع و يدعو إلى التحرر من كل أشكال القيد ، فلفظة    ،فهذه اللفظة تحمل نداءً 

قيود� هنا تحيل إلى كل ما يثقل كاهل الشعب الفلسطيني من استعمار و قمع و حصار و تهميش دولي ، و تعبر 
 عن الحالة الجمعية لأمة محاصرة ، مشلولة الإرادة و مكبلة المصير .

بعدها يتجه الشاعر نحو بعد إنساني نضالي ، حيث استحضر معا�ة هذه السجون الظلماء التي تمثل القهر  
و العزل التام و الظلم المقصود الذي يمارس على الأسرى و كأ�م أحياء في قبور ظلماء ، فهذا ليس مجرد وصف  

نها أيضا تحيل لأسر الوعي العربي و لسجن مكاني ، بل دلالة على غياب العدالة و ظلمة العالم عن قضيتهم ، لك
 الكلمة الحرة .

بعدها يشير الشاعر إلى فقدان الهوية العربية و الفلسطينية مؤكدا على فكرة أن العالم قد صار يميز الأمة 
إلى    اختزالهاالفلسطينية في ظل هذا الظلام من خلال صور العنف ، و يعبر عن أسفه من أن صورة الهوية قد تم  

مشاهد من الصراع الدموي دلا من أن يتم التعريف بها كقضية عادلة تستحق الدعم و المساندة ، فالمقطوعة تدعو  
إلى التذكير بأن المقاومة ليست مجرد تدمير بل هي نضال من أجل تحرير الأرض و العزة و الكرامة ، و هي جزء من  

 يا . الهوية الفلسطينية التي يجب أن تحترم و تدعم عالم

 التزام لتدعو� هذه المقطوعة إلى وقفة تحليلية لتفكيك دلالاتها و التوقف عندها بقراءة تأملية عميقة ، تبرز مدى  
 :الشاعر بالقضا� القومية ، يقول فيها

 َ� صُمُودَ التِّينِ 

 ) 1(وَ الزَّيْـتُونِ فيِ أرَْضِ الخلَِيلِ .
ربط الشاعر بين فلسطين و شجرتين لهما في الوجدان الديني قداسة خاصة ، فالتين و الزيتون لم يذكرا عبثا بل هما 

  - 1  سورة التين الآ�تمثالان قرآنيان و ردا في قوله تعالى: ﴿وَ التِّينِ وَ الزَّيْـتُونِ وَ طُورِ سِنِينَ وَ هَذَا البـَلَدِ الأَمِينِ﴾  

3  )2 ( 

 
 .  49عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1
 3 - 1سورة التين ، الآية  -2



 

- 45 - 
 

وهي آية أقسم الله فيها بهذين المثالين ، في إشارة إلى عظمة ما يمثلانه من أماكن و بشر ن فهما يشيران 
إلى أرض الشام عامة و فلسطين خاصة ، فهي موطن الأنبياء ، و مهبط الوحي ، و ملتقى الرسالات السماوية ،  

الأرض ، فقد بقي شاهدا و واقفا رغم القصف،   في هذا السياق يصبح الزيتون مثالا للصمود و الشموخ و التجذر في
شاهدا على مقاومة الأرض لأعدائها ، أما التين فدلالته تعبر عن الكرامة و الارتباط الفطري بالأرض ، فهو شجرة  

 .مباركة تنبت في الأرض الطيبة ، تحيل للبساطة و الخصب و الانتماء العميق

 – ثم يربط الشاعر هذه الأمثلة بمكان ، ألا و هو "أرَْضُ الخلَِيلِ" في إشارة إلى مدينة خليل الرحمان إبراهيم 
، و هي من أقدم مدن الأرض ، و مهد الرسالات ، و مقام عدد من الأنبياء ، و قد ورد ذكرها في   -عليه السلام  

قطوعة هالة قدسية و تاريخية تجعل من فلسطين ليست الكتب السماوية على أ�ا أرض مباركة مما يضفي على الم
 مجرد وطن ، بل رسالة سماوية و عقيدة راسخة و مركزا للوجود الروحي و الإنساني .

 الالتزام الوطني:  .2
 :الوطني تجاه وطنه  التزامهلننتقل إلى مقطوعة أخرى وردت في قصيدة "شهرزاد و الليلة الثانية بعد الألف" مبرزا فيها  

 عن جنة الفردوس كيف تبخرت
 كيف انتهت بجمالها و جلالها

 ما بين كثبان الرماد 
 سأقص عن غول الفناء
 و قوافل الشهداء ، عن

 أسطورة العنقاء و العشر الشداد
 سأقص عن جرح تغلغل في فؤادي 

 تذكيه صلصلة السلاح
 تذكيه أ�ت الأسى

 تذكيه حشرجة النواح
 ستقول � مولاي : إن

 الكي أشفى للجراح



 

- 46 - 
 

 ) 1( فبأي كف � ترى أكوي بلادي ؟ 
في هذه المقطوعة التي تبدو كصرخة مدوية في وجه الزمن ، حيث يعبر الشاعر عن ألم يعتر قلبه تجاه وطنه  
الذي تعرض للدمار و النزاع الداخلي ، فيفتح الشاعر في هذه الأبيات �فذة إلى جرح تاريخي عميق ، و يستخدم  

ردوس" التي كانت رمزا للسلام و الجمال التي أصبحت أمثلة لتصوير التحولات المأساوية التي مر بها وطنه ؛ "جبة الف
الآن سرابا تبخر في الهواء ، و هو استعارة تحيل للأمل الضائع في وطن كان يوما ما قطعة من الجنة ، الوطن الذي 
كان يعيش في روحه جمالا و جلالا ، أصبح الآن مجرد بقا� تركت في كثبان من الرماد ، ذلك الرماد الذي يمثل 

صحراء الروحية التي تعيش فيها الأمة بعد أن أحرقها العنف و الدماء ، ليسترجع الشاعر اللحظات الحزينة والدموية  ال
"سأقص عن غول الفناء" ، و هو يعبر هنا عن ذلك الكائن الوحشي ، الذي    :التي عاشها وطنه من خلال قوله

 ابتلع كل آمال الحياة و استبدلها بتدمير شامل.

"غول الفناء" ليست مجرد إحالة للموت ، بل هو تجسيد للخراب الذي اجتاح كل شيء ، ليترك الشعب 
في فوضى لا تنتهي ، بينما كانت الأنفس تذرف دمائها في "قوافل الشهداء" الذين سقطوا ضحية لخيبات الأمل  

عن أمل مفقود ، يشير إلى "أسطورة والعنف ، فيبقى الفؤاد جريحا يحمل أوجاعا لا تشفى ، و بينما يبحث الشاعر  
العنقاء" ذلك الطائر الأسطوري الذي يبعث من رماده بعد احتراقه ليحمل رمزا للأمل البعيد في النهوض ، و لكنه 
في سياق المقطوعة يصبح أسطورة بعيدة المنال ، فالعنقاء التي عادة ما تحيل إلى التجدد و النهوض ، هنا تصور  

و ليس كواقع يمكن أن يتحقق ، فيظل هذا الأمل اللامتناهي في الرماد يمثل الأمل الضئيل في    كمثال للتمني البعيد
التغيير . أما العشر الشداد فهي تلك السنوات التي اجتاحت الوطن بالعنف و التفرقة ، فالشاعر لا ينسى تلك  

ا� و أدت إلى ضياع الأخوة ، هذه العشر ظالفترة التي كانت مليئة بالصراعات الدموية و التي قسمت المجتمع إلى ش
التي تمثل العقد الأسود في تاريخ الأمة حيث اجتمع الموت و الخوف و الدمار ليحفروا جروحا لا تشفى في ذاكرة 

 الشعب .

إن الإشارات التي اشار إليها الشاعر هي تصوير لحال وطنه ، تعبر عن تداعيات العشرية السوداء في الجزائر 
، حيث تحولت الروح الجماعية للأمة إلى رماد ، و فقدت الأرواح عزيمتها و أملها ، و في الوقت الذي يشير فيه  

نهم فإن جرح فؤاده هو تعبير حزين عن عجزه في الشاعر إلى تضحيات الشهداء الذين دفنوا أرواحهم من أجل وط
أن يرى وطنه يستعيد صحوته بعد كل تلك العذابات ؛ فالسلاح يصيح كصلصلة تسكب على الجراح ، فهي تمثيل 

 
 .  27عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 47 - 
 

الصراع بدلا من التخفيف منه .    جمشفر إلى العنف المستمر الذي يجعل الأوضاع أكثر تعقيدا ، و يساهم في تأجي
الم الذي كان من  تعلوها  فالسلاح  المأساة ،  القتل و  لز�دة  الدفاع أصبح عاملا  أو  للسيطرة  أداة  أن يكون  ترض 

أصوات حشرجة النواح أي أصوات الألم و الحزن التي تملأ الأجواء بعد الموت و الدمار ، هذه الأصوات تدور في  
، فالحشرجة هنا تصبح   فضاء الوطن و تمثل صرخة شعبية من أولئك الذين فقدوا الأحبة في الحروب و النزاعات

 تصويرا لأصوات الفقد المستمرة التي تتناثر في كل زاوية . 

بعدها يعكس الشاعر تشاؤمه من فكرة "الكي" كوسيلة لعلاج الجراح  ، فالكثيرون يعتقدون أن العنف قد  
يشفى به الجرح ، لكن في الواقع أن هذا الاعتقاد مجرد خرافة ، فالعنف لا يعالج الجراح بل يزيدها ليواصل في التعبير 

قول فيه "فبأي كف � ترى أكوي بلادي ؟" ، فهو سؤال عن �سه من الحلول التقليدية و العنيفة عبر سؤال عميق ي
لا ينتظر إجابة بقدر ما يحث على التفكير في حلول حقيقية يمكن أن تداوي وطنا مريضا بالألم و الفقدان ، بل هو  

 دعوة للمساءلة الداخلية عن الخيارات المتاحة لبناء وطن أفضل بعد سنوات الصراع و الدمار .

مبرزا كيف كان الحب في وطنه يسيل كالجدول النقي حيث كانت  لننتقل إلى مقطوعة أخرى من القصيدة نفسها  
 الحياة بالمودة والعطاء فيقول:

 كنا 
 و كان الحب في وطني

 يسيل جداولا 
 يمتد في أعماقنا نبعا و ظلا ...

 ا تق الأحلام حوله نرجسً فتت
 عطرا و نسرينا و فلا ...

 يتورد الأمل الجميل
 على شفاه صغار� 

 يستل من ارواحنا �سا و غلا ... 
 من كان يؤمن أو يرى 

 في زرع �ر الحقد حلا ... 
 من كان يعزف لحنه المشؤوم



 

- 48 - 
 

 في أفراحنا
 من كان يسعى كي يرى

 )1(وطني مداس العرض مصلوبا مذلا ... 
بدأ الشاعر بداية تحمل في طياتها معنى عميق ، فهي تشير إلى أن الحب كان قوة تسري في الشرايين الوطنية ، مثل  
الجدول الذي لا يتوقف عن الجر�ن ، فالجداول هنا تحيل للنقاء و الانسيابية ، كما أن المياه دائما ما تكون رمزا 

 للحياة و العطاء .

هذا الحب يمتد ليصبح أكثر عمقا و راحة ؛ فالنبع هو صورة للمصدر الطاهر الذي يغذي الروح ، و يمثل  
حياة دائمة و متجددة ، كما أن الظل هنا يمثل الأمان الذي كان يشعر به المواطنون ، فالشاعر بصدد تصوير الحالة  

تزدهر كأزهار الياسمين و الفل و النرجس ، فالنرجس  الوردية التي كانت تخيم على الوطن ، كيف كانت الآمال تنمو و  
هو إشارة للجمال و العطر الذي يعطر الأجواء ، هذه الأزهار جاءت تعبيرا عن الآمال المتجددة و المستقبل المشرق  
الذي كان يحدو الشعب ، و يواصل الشاعر تصوير صورة الوطن المشرق في الماضي حيث كان الأمل يزهر على  

فال ، و لكن سرعان ما يتحول هذا الأمل الجميل إلى مرارة و ألم ، حيث أصبحت هذه الأحلام المليئة  شفاه الأط
بالأمل و التفاؤل محاصرة باليأس و الغضب و كأن الأمل قد اختفى ليحل محله شعور العجز و المرارة ، هذه الصورة 

ه و أصبح الهمس بالأمل  أمرا بعيد المنال . حيث  تظهر كيف تنتزع المرارة من الوطن جزءا كبيرا من براءته و حيويت
ؤال عميق يخفي بين سطوره مرارة وطن مجروح و كأنه يقول كيف يمكن للإنسان أن يرى في نشر  سيطالعنا الشاعر ب

�ر الحقد و القتل متعه ؟ ليستمر في تعرية هذا القبح ، إذ تتجسد الخيانة في أوضح صورها ، بل يدين أولئك الذين 
ا في تمزيق الوطن انتصارا أو مصلحة و ينتهي المقطع بنداء يفيض بالأسى و الخذلان ، إذ يشبه الوطن بجسد  وجدو 

مصلوب ، مهان ، تداس كرامته على مرأى و مسمع من خونةو أعداء الداخل  الخارج ، إذ تحولت هذه المقاطع  
بأن الكلمة الصادقة كانت و لا تزال مقاومة إلى شهادة شعرية حية ، تدين الحقد و تخلد وجع الوطن ، و تذكر�  

 في وجه النسيان و التواطؤ .

 مجسدا الوطن يغدو سلعة في مزاد أبنائه يقايضون عليه في سوق المصالح بثمن بخس:  يقول أيضا في نفس القصيدة
 وطني تقاسمه بنوه 

 فذبحوه من الوريد إلى الوريد

 
 30 -  29عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 49 - 
 

 )1(باعوه نفطا و سلعة .
صور الشاعر في هذه الأبيات صورة مأساوية تستحضر بأسلوب درامي يفضح بشاعة ما حدث ، إذ يصور 
الوطن كجسد طاهر تمزقه أيدي أبنائه ، حيث جسدت مأساة وطن لم يمت برصاص العدو بل بيد من كان يفترض 

ظة من العمى الجماعي و التطرف، بهم أن يكونوا له درعا ، وطن لم غز من الخارج ، بل اغتاله بنوه بأنفسهم ، في لح
حيث استبدلت لغة الحوار بلغة الدم ، هذه الأبيات هي صرخة في وجه التاريخ ، تفضح الجريمة و توثق الوجع حيث 
تتخذ "شهرزاد" هنا ور الراوي الذي لا يسرد للتسلية بل ليفضح و يستنطق الذاكرة ، و يبعث في السامع شعورا 

لوطن الذين كان ، حيث أصبح الوطن سلعة تباع من أجل المصالح الشخصية و كأن الشاعر  بالذنب أو بالحنين إلى ا
يفضح تلك النزعة المادية و الانتهازية التي تفشت في النفوس في تلميح إلى من خانوا البلاد و باعوا ثرواتها مقابل  

 النفوذ أو المال .

فهذه الأبيات تكشف عمق الجرح الوطني و يخلد لحقيقة مؤلمة حقيقة أن الطعنة الأقسى هي التي تأتي من 
 الداخل ، من اليد التي كان من المفترض أن تحمي بدل أن تذبح . 

 

القصيدة   الشاعر في موضع آخر من  يعود  الموازين حيث أصيح كما  فيه  انقلبت  الوطن كضحية في زمن  مصورا 
 الجمال جريمة، ذلك الوطن الذي يذبح ويباع على أيدي أبنائه في زمن القبح والانحلال فيقول:

 � أيها الملك السعيد ... 
 وطني جريمته الجمال

 وطني خطيئته الطهارة
 وسط عشاق الخنا و الانحلال 

 وطني جريرته التفرد و التمرد 
 حيث ذل الكل و انعدم الرجال

 لو لم ترق 
 تلك الدماء على الدماء 

 
 .  31عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 50 - 
 

 )1(لو لم تسل في الأرض بحرا .
بدأ الشاعر مقطوعته بعبارة "� أيها الملك السعيد" ، حيث افتتح بها مأساة بلغة تراثية مشحونة ، و مما  
لاشك فيه أن هذه العبارة مأخوذة من افتتاحيات "ألف ليلة و ليلة" ، حيث كانت شهرزاد تبدأ حكا�تها بهذه 

 الجملة الموجهة للملك شهر�ر .

، فإن الشاعر لا يقتبس فقط ، بل يحاور الموروث الشعبي العربي أيضا ، و يعيد توظيفه  فتتاحيةفباستخدام هذا الا
 في سياق حديث و مأساوي ينتقل فيه من عالم الحكا�ت الليلية إلى واقع دموي قاس . 

فالملك السعيد هنا يمكن اعتبارها تمثيل للسلطة العاجزة أمام وطن يذبح و يباع أو ربما متواطئة أو غافلة 
عن إيقاف تلك المجازر و الانقسامات ، و أن الوطن صار بحاجة إلى ما هو أعمق من الكلمات ، بعدما فشلت 

هنا ليس زخرفة لغوية ، بل هو بوابة رمزية لمأساة    السلطة في حماية براءته ، و ا�ار فيه معنى السعادة ، فالاقتباس
وطن في قلب العاصفة ، فأي وطن هذا الذي يدان لأنه حمل في كيانه معاني الجمال و الصفاء ، فالشاعر هنا يصور 
الوطن كضحية في زمن انقلبت فيه الموازين ، فالجمال أصبح تهمة و الطهارة ، أصبحت خطيئة لأن المحيط كله موبوء 

لخيانة و الانحلال ، حيث أن الوطن بنقائه و قيمه ، غريب في زمن القبح و الانحراف ، زمن لا مكان فيه للنقاء، با
بل يحاصر كل من يتمسك بمبادئه ، و يواصل الشاعر تأكيد خصوصية هذا الوطن حيث صور الوطن كشخصية  

فوان  ، فالجريمة ليست في الفعل بل في  ترفض الخنوع حيث استسلم الجميع ، فالتمرد ليس عصيا� بل شرف و عن
الفضيلة و المذنب ليس القاتل بل الحر ، ليختتم المقطوعة بإشارة صريحة إلى المجازر و المآسي التي عاشها الشعب في 
تلك الفترة ، حيث سالت الدماء أ�ارا ، و تحولت الأرض إلى ساحة حرب أهلية غير معلنة ، لا تميز فيها الضحية 

د و لا القاتل من المقتول حيث تراكمت الدماء فوق بعضها حتى تشكل بحرا ، و كأن مشهد الدم بات من الجلا
مألوفا و عاد� في حياة الناس ، و إ�ا مفارقة دامية تعكس الفوضى و حجم الدمار الذي عاشه الوطن في تلك  

  .الحقبة السوداء

 الشاعر الوطني ، يقول فيها ؛   التزاملنأخذ مقطوعة أخرى لقصيدة طائر السنونو ، و هي أيضا تبرز فيها 

 في عشهم فتصارعوا من أجلها 
 بالأحقاد  الإخاءو استبدلوا 

 
 .  33عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 51 - 
 

 لم يحتمل عش الفراخ صراعهم 
 فهوى لتهوي قلعة بفؤادي

 و وقفت أرقب في ذهول ما جرى 

 )1(فتذكر القلب الجريح بلادي .
، يعكس مأزمافي هذه الأبيات من قصيدة "طائر السنونو" ، يرسم الشاعر لوحة عميقة تجسد واقعا وطنيا  

ما عاشته الجزائر من صراعات ، يبدأ من صورة العش و هو إشارة للوطن الذي يفترض أن يكون مأوى و سكينة 
و أمان ، فإذا به يتحول إلى ساحة صراع بين الفراخ و هم تمثيل لأبناء الوطن ، الذين لم يكتفوا بالمشاركة ، بل  

لجشع و الطمع و في هذا الصراع ، تلاشت قيم الاخاء تصارعوا من أجله ، ما يشير إلى صراع داخلي مدفوع با
لتستبدل بالأحقاد ، و هو تصوير دقيق لتحول القيم الذي يطرأ على المجتمعات في أوقات الفتن ، حيث يسقط 

عي على وجدانه ، فيصور الألم كأن القلعة قد تهدمت داخل فؤاده ، و هو تعبير دقيق عن الشاعر سقوط القلعة الواق
الألم الجمعي الذي يعتصر قلب كل محب للوطن عندما يرى أبناءه يتناحرون و يمزقون وحدته ، إذ يتحول الشاعر  

 . الا�يارقد توقف عند لحظة  إلى شاهد على الخراب ، عاجز عن الفعل ن مأخوذ بالدهشة و الألم كما لو أن الزمن  

ففي خضم ما عيشه الوطن من محن و انكسارات ، يلجأ الشاعر إلى بعض الرموز ليعبر عن معا�ة الأمة الجريحة التي  
 :تحاول بكل ما أوتيت من قوة أن تتماسك و تلملم شتاتها ، أمام الر�ح العاصفة ، يقول

 فتدبرت من امرها كي تحتمي ... 
 و تلحفت من ريشها بسواد لتظن ثكلى لم تزل من حز�ا ... 

 في عدة مفتوحة ... 

 )2( و حداد .
في هذه الأبيات ، يرسم الشاعر ملامح أنثى الطائر التي تمثل بجلاء الوطن ، و هي تحاول الاحتماء من 
الخطر الداهم ، فتلجأ إلى أبسط أشكال الدفاع عن النفس ، فتحاول أن تجد وسيلة للنجاة أو الحماية ، لا معين  

الهوية التي لم يعد لها غطاء سوى الحداد ، أما السواد  لها إلا جسدها المنهك و وريشها المتناثر الذي يحيل للكرامة أو  
فهو عنوان المرحلة ، لون الفقد و المأساة ، إذ ترى هذه الأنثى على أ�ا لا تزال تحت وقع الفقد ، فالمجتمع لا يرى 

 
 .  56عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1
 .  63عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -2



 

- 52 - 
 

فيها امرأة حية ، بل جرحا دائما معبرا عن حالة حداد ابدية لا تنقضي و كأن الزمن توقف و كأن الوطن في دورة 
من موت لا تنتهي و هكذا قدم الشاعر في هذه الأبيات مشهدا شديد الثراء ، يصور فيه الوطن و قد أصبح أنثى  

ما الآخرون لا يرون فيها سوى مأساة متكررة لا حبيسة حدادها ، تلوذ بريشها الممزق لتحتمي من جراحها ، في
 تنتهي ، هو وطن مات مرارا ، و لم تكتمل مراسم دفنه بعد ، لأنه مازال ينزف .

فالشاعر استخدم طائر السنونو كإشارة للعودة و السلام و البراءة ، لكن حين عودته يجد عشه "الوطن" 
 قد تحول إلى ساحة صراع و دمار ، فيقول: 

 كانت تغادر عشها في خفة 
 لتعود حاملة إلى أفراخها  

 )1(في كل آونة ... لقيمة ... زاد ... 
نسج الشاعر في هذه الأبيات مشهد أنثى "طائر السنونو" ، حيث تتحول الأنثى إلى مثال لتجسيد الوطن ، 
الأم الكبرى ، الحاضنة الحنون التي تنفك تؤمن الحياة لأبنائها ، ممثلين هنا الأفراخ الضعيفة ، فحركة الأنثى و هي  

الظاهري لتكشف عن علاقة الوطن بأبنائه ، ذلك الوطن تغادر عشها في خفة لتعود محملة بالزاد ، تتجاوز المعنى  
الذي رغم ما يعانيه من عناء و تعب ، لا يتوقف عن العطاء ، فكل مرة تغادر فيها الأنثى و كل مرة تعود فيها 
بالطعام ، تمثل جهدا مستمرا تبذله الأرض لأجل من تربوا في كنفها ، رغم الجراح و الصعوبات و تكرار العودة يدل 

يكدح بصمت ، و يحمل آلامه وحده ،   –تماما كأنثى الطائر    –و التضحية اللامحدودة ، فالوطن    الاستمراريةلى  ع
فهي تختزل في طياتها فلسفة كاملة   بسيطةليبقى أبناءه على قد الحياة ، فالصورة التي قدمها الشاعر هنا و إن بدأت  

و التضحية تصبح نغمة خالدة في    للانتماءعن العلاقة المصيرية بين الوطن و أبنائه ، حيث الأمومة تصبح مرآة  
 نشيد الوطن الحزين . 

 ثانيا: الرمز. 

في فترة الأزمات و التحولات العميقة التي تمر بها المجتمعات كثيرا ما يعمد الشعراء إلى توظيف الرمز كوسيلة فنية  
للتعبير عن رؤاهم و مستو�ت دلالية أعمق ، تسمح بتعدد التأويلات و الانفتاح على أبعاد فكرية و نفسية  

و الإنسان من دون الاصطدام الصريح مع السلطة ،   لتجاوز المباشرة و التعبير عن قضا� مصيرية تمس الوطن

 
 .  55عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 53 - 
 

تحمل الكلمة أكثر مما تقوله صراحة و تفعل المتلقي لعملية القراءة  بالإيحاءفيتحول بذلك الشعر إلى لغة مشحونة 
 و التأويل .

 .الرمز الطبيعي: 1

مصورا لحظة انتظار حلول الربيع فالمقطوعة تبينّ من خلال العنوان  يقول الشاعر في قصيدة "سنظل ننتظر الربيع"
 توحي لنا شوق الشار الى قدوم الربيع الذي يخلف الظلام نورا ويغمر الأرواح بفرح متجدد وأمل متفتح:

 ورثوا الكراسي ...
 بعدما هلك الجميع

 طع جانبا ، فدع التنّ 
 و اختر مكانك في القطيع ... 

 و ارض بما خطت لنا أهواؤهم ،
 و اهدأ و كن ، 

 بين الخراف اليوم كالحمل الوديع ... 
 )1فنصيبهم في ذي البلاد زعامة .(

تكشف المقطوعة عن طاقة رمزية مكثفة و عن بؤس الوضع العام و تحولاته القيمة و السلوكية التي كانت 
عليه الجزائر إبان مرحلة ما بعد العشرية السوداء ، حيث استهل الشاعر بصورة ساخرة قاتمة في دلالة رمزية إلى ما 

هد لهيمنة قوى جديدة على السلطة دون استحقاق  خلفته مرحلة الاقتتال الأهلي من فراغ سياسي و موت جماعي ، م
أو شرعية فدلالة "الكرسي" هنا هو رمز سياسي إثرائي يرمز للسلطة و الحكم و هو رمز يستخدم في التراث العربي 

 لوصف الحكم الوراثي أو التسلطي دون حق و إنما بوصفهم "ورثة" لا أكثر .

ليعمق الشاعر الصورة بسخرية مريرة حيث يدعو المتلقي لترك التمرد و الانفصال عن الجماعة ، و الانخراط 
الطوعي في القطيع ، في مشهد تعبيري يختزل الانحدار من الرفض إلى الطاعة ، و من الثورة إلى الامتثال ، و يعد  

وانية كمرآة للواقع الإنساني ، فالقطيع يستخدم عادة  القطيع هنا رمزا طبيعيا اجتماعيا حيث يستحضر الطبيعة الحي
لوصف الجماهير المنقادة المفرغة الارادة و الوعي ، مما يشي بإدانة ضمنية للذهنية الجماعية التي ترضى بالخضوع في 

 
 . 28، ص  2003، أفريل  1عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ... ، مطبعة المعارف ، الجزائر ، ط -1



 

- 54 - 
 

سبيل الأمن الظاهري ، و تستكمل هذه الرؤية في صورة "حمل وديع" و هي رمز ديني و طبيعي في آن واحد ، 
فالحمل في التراث الديني ، خاصة المسيحي ، يرمز للبراءة و التضحية ، لكنه في هذا السياق يوظف توظيفا تهكميا،  

السمو الروحي ، و لعل توالي الصور : "القطيع" ،    حيث لا يراد به إلا تصوير التخاذل و الاستكانة لا النبل أو
"الخراف" ، "الحمل الوديع" يشكل تدرجا فنيا يظهر مدى الانحدار في الشخصية الوطنية من ذات ثائرة إلى كائن  

 وديع مسلوب الارادة ، مستعد لقبول ما تخيطه أهواء السلطة دون مقاومة .

حيث تبلغ السخرية ذروتها في البيت الأخير ، حيث يقلب ميزان القيم ، فتصبح صفات الخنوع و التبعية 
شرطا من شروط القيادة في هذا الوطن ، ما يعكس مفارقة جارحة تنزع عن الزعامة معناها التقليدي القائم على  

، فهذه الصورة الختامية تفتح القصيدة على بعد رمزي سياسي ساخر بامتياز ،   الانطباعالكفاءة و تربطها بالمذلة و  
إذ تعيد مساءلة منظومة الحكم ، و تبرز كيف صار الامتثال قوة ، و المعارضة جرما ، لتقدم قراءة مأساوية لمرحلة 

 في الخضوع . الانغماستاريخية حرجة ، و يضع المتلقي أمام مرآة ذاتية �فدة تحرضه على استعادة الوعي لا 

يبني الشاعر في مقطع آخر قصيدته كحوار مع الوطن، طارحا أسئلة موجة تكشف قلقه وعمق انشغاله بقضا�  
 وطنه فيقول: 

 � موطني ...
 و سماؤ� من خلف قضبان 

 الدخان ... أسيرة
 و دماؤ� تجري .. كود�ن
 )1على الأرض اليباب ... (

الصامت  الرفض  و   ، الحنين بالأسى  فيه  يمتزج  بليغ  على خطاب شعري  المقطع  هذا  الشاعر في  استند 
بالانتماء الجريح موجها نداءه العاطفي إلى الوطن في عبارة افتتاحية مشحونة ، و هي عبارة ذات كثافة وجدانية  

اساسي لوجود الإنسان و معناه ،  مشحونة ، ترمز إلى نمط الخطاب الوطني التقليدي الذي يظهر الوطن كجذر  
ولكن سرعان ما يقلب هذا الخطاب ليكشف عن مفارقة جد مؤلمة ، حيث تتحول سماء الوطن إلى ضباب و دخان  
و هي صورة تتداخل فيها الرموز بشكل مركب فـ "السماء" رمز طبيعي ، تمثل الأفق و الحلم و الانعتاق ، لكنها  

مز مادي يحيل إلى السجن و القمع و المنع ، حيث تحولت تلك القضبان  أصبحت محجوبة خلف "قضبان" و هي ر 

 
 . 54عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 55 - 
 

التي كانت من المفترض أن ترمز للحديد إلى دخان في دلالة إلى آثار الحرب أو الحريق ، أو حتى الفساد ما يعكس  
اختناق الحلم و ضبابية المصير الوطني ، فالقضبان هنا تحيل أيضا إلى غياب الحرية و تفشي الظلم و العنف حيث 

رمز طبيعي مرتبط بالحياة و الجر�ن ، لكنها هنا تجري  تجري الدماء و هي رمز إنساني وجودي إلى ود�ن ، و هو  
اليباب" هنا ليست مجرد رقعة جافة تحيل إلى رمز طبيعي كصحراء بلا ماء أو   على أرض قاحلة جافة "فالأرض 

، فهي رمز أدبي معهود يحمل في    -فراغ الأرض و فراغ الروح    –خضرة ، بل هي رمز يختزل فيه كل أشكال الفراغ  
ت العقم الروحي و الا�يار الحضاري ، حيث تجري الدماء كأودية حمراء فوق صحراء لا تنتج شيئا ، هي طياته سما

أرض ترفض أن تكون وعاء للحياة ، فتتحول التضحيات إلى مشهد مأساوي يحيل الدماء إلى أ�ار في صحراء بلا 
ا لصراع الوجود بين الخصب و اليبس ، ذاكرة ، قد تكون ذاكرة عاجزة أو وطنا غارقا في جراحه ، فتصبح انعكاس

 بين ما يمنح و ما يهدر عبثا .

 ول: ننتقل إلى مقطوعة أخرى جسد فيها الشاعر كيف النار تلتهم البلاد فيقل

 � موطني ...
 ! قدر عليه بأن تظل ممزقا ؟؟

 أم أنه قدر على الشعب المكابر
 أن يباد .. ؟ 

 و بأن يموت شيوخه و نساؤه 
 و بأن تدفق كالسيول دماؤه 
 )1( ! ليعيش أرباب الفساد ... ؟

يتضح أن الشاعر من خلال المقطوعة رسم صورة لوطن ممزق تعصف به قوى التدمير من الداخل ، فمن 
خلاء نداء "� موطني" الذي يحمل في خبا�ه رمزا تراثيا وجدانيا ، يمثل الوطن لقيمة مقدسة متجذرة في الوجدان 

التمزق إلى صورة قدرية عبر سؤال استنكاري   الجمعي ، و يعكس روح الانتماء المقرون بالحزن و الخذلان ، ليحول هذا
يحمل في طياته مشاعر الحيرة و المرارة و ربما الادانة ، غير أنه يترك الباب مفتوحا على مساءلة الداخل في قوله "أم  
أنه قدر على الشعب المكابر أن يباد ؟" حيث استعمل رمزا اجتماعيا سياسيا يحيل إلى شريحة من الشعب ، تتم 

د و رفض التعبير ، ما يؤدي إلى تكرار الدمار و انسداد الأفق ، فيذهب ضحية هذا الدمار الشيوخ و النساء  بالعنا

 
 . 56عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 56 - 
 

و تراق الدماء ، حيث استخدم الشاعر رمز الشيوخ و هو رمز تراثي يرمز للحكمة و الاستقرار و الجذور التاريخية 
للمجتمع ، أما انساء فهي رمز أدبي شائع و متجذر في التراث الأدبي العربي ، فهن رمز للحياة و الخصب والاستمرار 

ين الفئتين هو دلالة على تدمير بنية المجتمع و أخلاق الأمة،  و يمكن أن يكون صورة رمزية للوطن نفسه ، فموت هات 
حيث تتحول دماء الشعب إلى سيل جارف ، فيختزل الواقع  عبر معادلة ظالمة ، حيث يموت الأبر�ء و يباد المجتمع 

على    حية مزدهرة وسط الركام ، حيث عملت هذه المقطوعة  الانتهازيةلتبقى طبقة فاسدة التي ترمز للاستغلال و  
 القاسية التي يفضي إليها الإصرار على المكابرة في وجه التحول و التغيير.  النتائج  إدانة الصمت و التصنع و تكشف  

 

 :يقول في مقطع آخر واصفا كيف تدنو أنثى طائر السنونو محملة بالزاد لأبنائها

 النار تلتهم البلاد فأخمدوا إطفاءها 
 بالزيت و البنزين

 )1و النفط المروع و المريع ... (
بدأ الشاعر بصورة النار التي تلتهم البلاد ، حيث تتجسد هذه النار كرمز طبيعي في ظاهره و سياسي في 

باطنه يعبر عن الحرب الأهلية التي اجتاحت الوطن ، مشتعلة في الأرض و العمران و النفوس ، إلا أن المفارقة 
تم بالماء أو بأدوات الإطفاء الطبيعية ، بل  المؤلمة تتجلى حيث يؤكد الشاعر أن محاولات إخماد هذه النار لم ت

بالزيت و البنزين و النفط و هي مواد مشتعلة بطبيعتها ، فتضاعف الحريق بدل إخماده ، و هنا تتحول هذه المواد  
 ضحت أدوات خراب بدل أن تكون مصادر لماء .أإلى رموز طبيعية ذات طابع اقتصادي ، 

و عند الإمعان في كلمة "البلاد" أيضا نجدها محملة بحمولة دلالية واضحة فالبلاد هنا يقصد بها الوطن 
الجريح ، فوردت على شكل رمز طبيعي ، فهو ليس رقعة جغرافية فقط ، بل استعملت  لتختزل معاني و مشاعر  

التي من المفترض أن تبني الأمة ، أضحت لعنة  الحنين و الانتماء و الدفاع عن القيم و التاريخ و الهوية ، فالثروات  
تغذي  الصراع و تزيد من شهوة القتال ، حيث عبر عنها الشاعر في مشهد رمزي قاتم لوطن تلتهمه النيران و تفرقه  

 الدماء ليقول أيضا في بيت آخر ؛ 

 )2ومضوا يديرون الرؤوس مع الكؤوس .(

 
 . 31عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص -1
 .  31المصدر نفسه ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -2



 

- 57 - 
 

يرسم الشاعر صورة ساخرة مريرة عن قادة الرأي و السياسة في زمن الفتنة و الخراب ، فالرؤوس هنا رمز  
طبيعي ، فهي في الأصل جزء من الجسد ، لكنها تتحول إلى رمز للعقول و القيادات و النخب الفكرية و السياسية 

، لكن في هذا ترمز إلى اللهو و الانغماس في    و الكؤوس أيضا رمز طبيعي يشير ماد� إلى أدوات الشرب (الطبيعية)
الملذات و عدم المبالاة ، و هذا الربط بين الرمزين يكشف عن استهتار هؤلاء القادة ، الذين بدلا من التفكير العميق 

 في مصير شعوبهم انشغلوا باللهو و السكر و المظاهر الفارغة .
 ليقول في مقطع آخر ؛

 تدنو فتسرع نحو أطيارها 
 )1زغب الحواصل تحل الأجساد .(

بدأ الشاعر هذه المقطوعة بالفعل "تدنو" في حركة تحمل في طياتها الرقة و الحنان ، و الاقدام الواقعي ، ثم 
يتبعها الفعل "فتسرع" الذي يضفي على المشهد إحساسا بالعجلة ، و كأ�ا لحظة مصيرية بين الحياة و الموت ، أ�ا  

ا�ا نحو أطيارها ، فالأطيار هنا رمز طبيعي لا يفهم بالمعنى  حركة الوطن المتجسد في صورة الأم ، حين تندفع بكل كي
الحرفي فقط ، بل تحمل معنى الجيل القادم ، الأرواح البريئة و ربما الكلمة الحرة ذاتها ، التي لا تزال تنمو تحت رعاية 

شة فـ "الزغب" هو من يمنحها الحماية و الدفء ، أما وصفها بـ "زغب الحواصل" فهو تصوير بالغ النعومة و الهشا
التي لا تزال في بداية حياتها ، ضعيفة ، لا تملك إلا   خالريش الناعم الذي يغطي أجسام الفراخ الصغيرة ، هذه الفرا 

الوغب و تنتظر الطعام من أمهاتهم ، فالحواصل هنا تشير إلى حواصل الطيور الصغيرة الجائعة ، و هي صوة رمزية  
  للجوع و الضعف و المعا�ة التي تحل بالأجساد ، مما يجسد تعبيرا عن الذوبان في الآخر ، أو التماهي بين الأم 

من جسدها و روحها من أجل حماية   –الوطن    –وطفلها ، و هي إشارة صريحة إلى التضحيات التي تقدمها الأم  
ح سلاحا يفتك صغارها ، فالفعل "تحل" قد يعني أن الجوع أو الضعف الذي يتجسد في تلك الفراخ الصغيرة ، يصب

و ينهك بالأجساد ، فهذا المشهد يصور لنا صورة بالغة الإنسانية ، تحمل في عمقها أنين الوطن و ألم و مخاوف 
الأمومة من الفقد و الا�يار ، كما أن الربط بين صورة الطائر و الإنسان و بين الرعاية و التضحية ، يكون منظومة 

دث عن العلاقة الأبدية بين الأرض و أبنائها ، بين الأصل و الفرع ، حيث  شعرية تجعل من القصيدة نصا رمز� يتح
حول الشاعر صورة بسيطة من الطبيعة إلى رمز وطني مشحون بالعاطفة و الانتماء ، مما تفتح المجال أمام قراءات  

سياسي و اجتماعي  متعددة تتقاطع فيها الأرض ، الأنثى ، الهوية ، اللغة ، في تمَاَهٍ شعري لا ينفصل عن واقع  
مشحون بالانكسار ، فمن هنا تصبح المقطوعة فعلا مقاوما ، و يهين الواقع المتصدع الذي صادر الحنان و سلب 

 
 .  55عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 58 - 
 

و يجعله قصيدة تنبض بحقيقة    عيشهالطمأنينة من أحشاء الأمهات ، إ�ا كتابة تؤكد أن الشاعر لا يصف الألم ، بل ي
الإنسان في محنته المزدوجة : فَـقْدُ الأم ، و فقد الوطن ، وطن ينتهك في عمقه الإنساني ، و يستنزف في روحه  
الجمعية كما تستنزف الأم في جسدها و عطائها المستمر ، فيتحول بذلك النص إلى مرثية للوطن الجريح و ذاكرة 

اري ، ثم الاضطراب الداخلي الذي أعقب الاستقلال ، فتصبح الأم في هذا الإطار جماعية مثقلة بالقهر الاستعم 
صورة للوطن الذي يحتضن ابناءه رغم الجراح ، و يضحي بهم من أجل البقاء ، حيث يجسد الشاعر معا�ة الوطن  

معا�ة الأم ، و يوصل ألمه الجمعي عبر صورتها ، فيجعل من كل صرخة جوع أو فقد صرخة تفيض ألما    من خلال
 و وجعا . 

 ليقول في مقطع آخر من نفس القصيد :  

 في سقف منزلنا أقامت عشها 
 )1و تفرغت لروائع الإنشاد .(

يختزل الشاعر في هذين السطرين عالما رمز� مترامي الأبعاد ، يجسد من خلاله العلاقة الوجدانية العميقة بين الإنسان 
و الوطن ، مستعينا برمز شاعري رقيق ، ألا و هو طائر السنونو و هو رمز طبيعي شائع ، الذي تتجسد فيه دلالات  

من هذا الطائر معادلا موضوعيا للجزائر ، الأم الحنون ، الحاضنة  الوطن و الدفء ، و الانتماء ، الأمان ، ليجعل  
لأبنائها في زمن كانت فيه البلاد تئن تحت وطأة الألم و الجراح ، و إن تعبيره "في سقف منزلنا" لا يحمل معنى جغرافي 

ة التي توفرها ، و  حميمي و شخصي ، فالمنزل هنا هو الجزائر و السقف هو الحماي  انتماءفقط ، بل يشير أيضا إلى  
 السنونو الذي بنى عشه رمز للوطن ، أو الحلم ، أو حتى الكلمة المقاومة التي وجدت في هذا الوطن مأوى و ملاذا. 

أما عبارة "أقامت عشها" ، فهي تعبير عن الاستقرار ، و الأمان  و العودة بعد غربة أو خوف ، فالسنونو 
طائر مهاجر ، لكنه وجد الوطن ملائما ليبني عشه ، أي أن الوطن رغم ما مر به من نكبات ، لا يزال قادرا على  

يد للوطن ، و قدرته على لملمة جراحه و  احتضان الحياة من جديد ، و هذه العودة للعش ، ترمز إلى بعث جد
استعادة أبناءه ، ثم �تي الفعل "تفرغتا" الذي يضفي بعدا تأمليا عميقا ، فالسنونو لا يقيم فقط ، بل يكرس وجوده  
لما هو أسمى و هو "روائع الإنشاد" أي الجمال ، الفن ، الحياة و الحب ، و الانشاد في هذا السياق ليس مجرد غناء، 

 إبداع يقاوم الصمت و الموت ، هو صوت الذاكرة و التاريخ و الثقافة التي تقف في وجه الخراب و التدمير. بلهو 

 
 .  55عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 59 - 
 

و عليه يمكننا أن نقرأ هذا المقطع بوصفه تجسيدا مجاز� لانبعاث الجزائر من رماد محنتها ، فالطائر لا ينشئ 
عشه في الخراب ، بل في المساحات التي تتنفس الأمل ، و هو لا يغني و ينشد إلا عندما يشعر بالأمان ، و هكذا 

المقطع تمجيدا لصبر الشعب الجزائري و قدرته على ا البناء   الانبعاثلغناء و  يصبح  الركام ، و رمزا لفكرة  وسط 
أبنائه ، على    احتواءالإبداعي بعد الدمار ، فالوطن ليس فقط قطعة ارض ، بل كائن حي قادر على الغناء ، على  

 في بث الحياة حتى بعد أن يحاول التاريخ إسكات صوته . الاستمرار

و أن عش طائر السنونو ليس عشا طبيعيا لطائر فحسب ، بل منصة لبناء الذات من جديد ، و مساحة 
بالأمل ، بالرغم    للتشبث لبث الحنين ، و رمزا لصوت الجزائر و هي تعيد بناء كيا�ا الثقافي و الإنساني ، إ�ا دعوة  

 من كل الفواجع ، لأن الشعر و الكلمة قادران أن يبنيا فوق سقف الوطن عشا ينشد من خلاله الجمال و الكرامة.

الفني و الوطني لا عبر الخطابية الجافة ، بل من   الالتزامو هذا ما يجعل القصيدة بأكملها تصطبغ بروح  
خلال ترسيخ صورة وطن يعاد بناؤه لا بالأسلحة بل بالأغنية ، لا بالقوة بل بالحب ، لا بالصراخ بل بالإنشاد ،  

 فيصبح الإنشاد مرآة عاكسة لذاكرة لا تموت ، لذاكرة تعرف كيف تحول حتى الرماد إلى قصيدة . 

و هكذا يكون الشاعر قد فتح لنا أفقا تأويليا رحبا لفهم علاقة الإنسان بالوطن ، علاقة لا تقوم على 
و التبادل الوجداني ، فكما وفر السقف للطائر مأوى ، فإن الطائر رد الجميل    الاحتواءالتبعية العمياء ، بل على  

ا هم بحاجة إليه ، إ�ا علاقة حب متبادلة و كل طرف يمنح الآخر مبالإنشاد ، و كأن الوطن بحاجة إلى أبنائه ك 
 معنى الوجود ، في حركة شعرية سامية ، تظهر معا�ة الجزائر في قلب تلك المرحلة الدامية من تاريخها . 

  يصور الشاعر رحيل محبوبته فيقول: 

 رَحَلْتِ 
 كَسِرْبِ إِوَزِّ 

 يُـهَاجِرُ غَرْبَ العَوَاطِفِ 

لَةٍ غَائِمَهْ .  )1(فيِ ليَـْ
في هذه المقطوعة ، تتجلى ثراء الرموز و تنوعها بشكل لافت ، إذ يوظف الشاعر رموزا طبيعية و نفسية ليبني  
عالما من الدلالة العميقة و الإيحاء المعبر ، فنجد أولا الرمز الطبيعي في صورة "سرب الإوز" و هو طائر معروف 

 
 مخالفة عبد الحليم ، ومضان شعرية ، "رحيل .." ، المصدر نفسه   -1



 

- 60 - 
 

بهجرته الموسمية المنظمة ، ما يجعله رمزا متداولا في الأدب للتنقل ، الفقد ، الحنين ، أو حتى الهروب من قسوة الواقع، 
مما يضفي هذا الرمز بعدا وجود� على فعل "الرحيل" إذ لا يكون مجرد حركة ، بل حالة شعورية تدفع الإنسان إلى 

تي "الليلة الغائمة" كامتداد لهذا الرمز الطبيعي ، لتضيف مناخا من  مغادرة دفء المألوف إلى مصير مجهول ، و تأ
الغموض و التشويش النفسي ، فالغيوم ترمز للعزلة و الانغلاق و انطفاء الأمل ، كما تعكس اضطرابا داخليا لا  

لصورة يسمح للرؤية أن تكون واضحة ، أو للأفكار أن تستقر ، أما عبارة "يهاجر غرب العواطف" فتمثل قلب ا
الرمزية ، إذ يشحن الشاعر لفظة "غرب" بدلالات ثقافية معروفة في التراب العربي ، حيث تقترن بالغياب ، والضياع، 
و النهاية بينما "العواطف" ترمز إلى الحنان و الحب و الوصال ، و بذلك فإن "غرب العواطف" لا يشير إلى اتجاه 

، تنعدم فيها الإحساس و مقومات القرب الإنساني ، فالمرأة هنا لا  مكاني بقدر ما يحيل إلى وجهة شعورية موحشة 
 في ظلمة ظل ليلة غائمة .   متهاجر جسدا فقط ، بل تبتعد روحيا و عاطفيا ، و تترك الشاعر في عزلة وجدانية تتفاق

 :  الرمز الأدبي2. 

 يعبر الشاعر في هذه المقطوعة عن رغبته في تخليد محبوبته ببناء شعري عظيم يشبه أهرمات مصر رمز الخلود فيقول:

 --- رحيل ---

 رَحَلْتِ 
 وَ لمَْ توُقِظِي القَلْبَ مِنْ حُلْمِهِ 

 كَيْ تَـقُوليِ : (وَدَاعاً) 

 )1(لأَِطْيَافِ قِصَّتِنَا الوَاهمَِهْ .
بدأت المقطوعة بفعل "رحلت" الذي يتكرر بنفس شعري يعبر عن صدمة الغياب و دهشة الانفصال ، و هذا 
الفعل البسيط ظاهر� ينفتح على أبعاد رمزية متعددة ، فهو رمز أدبي يحيل إلى مغادرة الكائن المحبوب أو المعنى 

أو وطنا أو ذاكرة جماعية ، و يتعزز هذا الإيحاء بفعل النفي "و لم توقظي القلب من  امرأةالعزيز ، سواء كان 
حلمه" حيث تتجلى رمزية الحلم باعتباره صورة أدبية و نفسية ترمز إلى الآمال و الأوهام التي كانت تعيشها  

رة إلى موت رمزي خافت أو الذات الشاعرة ، و التي تهاوت مع الرحيل دون أن يمنح لها حتى وداع �ائي ، في إشا
اجئ ، حيث يتحول الوجع إلى غياب يتلبس بالأطياف و هي هنا رمز أدبي / نفسي لما تبقى من  انقطاع حاد مف

 
مخالفة عبد الحليم ، ومضات شعرية "رحيل ..." ، مدونة عبد الحليم مخالفة   -1
،https://halim12370.wordpress.com  ،21  09:  56، على الساعة  2025ماي  . 

https://halim12370.wordpress.com/


 

- 61 - 
 

العلاقة على هيئة ذكرى مشوشة خادعة ، لا يمكن الإمساك بها ، ما يسميه الشاعر "قصتنا الواهمة" ، أي أ�ا  
 علاقة لم تكتمل أو لم تكن متجذرة في واقع حقيقي .

 ثم يصور الشاعر لنا مشهد الخطب و البلاغة الجوفاء فيقول ؛

 وَ يخَْطبُُونَ 
 فأََغْرَقُوَ� فيِ أَسَاليِبِ البـَيَانِ  

 )1(وَ أَسمَْعُوَ� كُلَّ ألَْوَانِ البَدِيعِ ... 
ففي هذا المشهد ينتقد الشاعر لجوء هؤلاء إلى الخطابة الجوفاء و الفارغة ، التي تغرق في المحسنات اللفظية 
و البلاغة الشكلية ، فأساليب البيان و ألوان البديع هنا هما رمزان أدبيان خالصان يشيران إلى الزخرفة البلاغية و  

دون تقديم أي حلول حقيقية تنقذ الواقع المتأزم ، فجاءت الأبيات    الاهتمام بالخطابة الفارغة بدلا من العمل الجاد و
عبارة عن صورة نقدية ساخرة لنخبة تخلت عن مسؤوليتها الأخلاقية ، فاستبدلت الفعل الحقيقي بالكلام المنمق  
  الفارغ ، فالمقطوعة هي خطاب �قد ساخر لبلاغة السلطة حيث يشير إلى أن أصحاب القرار أغرقوا الشعب في 

خطب مزخرفة فارغة المحتوى ، محاولة لتزييف الواقع و تجميل القبح ، مما يحول اللغة من أداة تواصل إلى أداة تلاعب 
 و هذا النقد يبرز وعي الشاعر بخطورة استعمال البلاغة كستار للاستبداد .

 يصور الشاعر لحظة استيقاظ شهر�ر من سباته فيقول :  

 َ� شَهْرَزاَدُ البـَوْحَ ...
رْتِنيِ   كَمْ خَدَّ

 دَهْراً بِهذََا الوَهْمِ ... كَمْ أَسْلَمْتِنيِ 
 للِرَّاحِ 

 لِلأْقَْدَاحِ 
 لِلأَْوْتَارِ 

قَضِي   مَوْصُولَ الحَكَاَ� يَـنـْ

 )2(فيِ لحَْنِ عَازفَِةٍ وَ رَقْصِ ... جَوَاريِ ... 

 
 .  90عبد الحليم مخالفة ، المصدر السابق ، ص  -1
 .  44عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -2



 

- 62 - 
 

يحمل عنوان القصيدة "صحوة شهر�ر" في ذاته اختزالا لثنائية مركزية : الغفلة و اليقظة ، النوم و الاستيقاظ، 
الزيف و الحقيقة ، و هو عنوان يبنى على فعل درامي حاسم : الصحوة ؛ حيث ركز الشاعر على التحول المفاجئ، 

 لحظة وعي تهز الذات من أعماقها ، و تقلب قناعاتها  اللحظة الفاصلة بين الغفلة و الوعي الكاشف ، مما تشير إلى
القديمة ، و يجعلها تعيد النظر في كل شيء و هي صحوة ليست وليدة المعرفة ، بل وليدة كارثة ، فشهر�ر لا يصحو 

لعالم ،  لأنه قرأ الحقيقة بل لأنه اصطدم بها ، فالصحوة بهذا المعنى مؤلمة ، فاضحة ، تهدم الصورة القديمة للذات و ا
فالعنوان هنا هو رمز ادبي تراثي لأنه يستدعي شخصية تراثية ، داخل عمل أدبي ليمنحها دلالة رمزية جديدة تتجاوز  

 المعنى الأصلي .

و شهر�ر ، باعتباره العصب الرمزي في القصيدة ، لا يمثل في هذا السياق شخصية تاريخية بعينها ، بل هو 
تمثيل للإنسان العربي الجمعي ، للسلطة و النظام و للشعوب النائمة في سباتها الطويل ، هو رمز أدبي تراثي لمن عاش  

كاية تخدره و تسليه ، دون أن يسأل : ما وراء هذه  دهورا على هامش الحقيقة و اكتفى بأن يستمع كل ليلة لح
 لماذا ؟ و  ؟ن يصوغهاالحكاية ؟ مَ 

أمام لحظة تحول درامي ، حيث  القارئ  ، يقف  الرمزي  التكثيف  و  المحملة بالدلالة  المقطوعة  ففي هذه 
يخاطب الشاعر شخصية "شهرزاد" من موقع الكشف لا من موقع الانبهار و الانقياد ، في أبيات تتجاوز إطار  

ات طويلة أسيرا لحالة من التخدير الجمعي التخييل الحكائي لتطرح موقفا نقد� مريرا من الواقع العربي الذي ظل لسنو 
و الانفصال عن الوعي التاريخي فــ "شهرزاد" في هذا السياق رمز أدبي تراثي ، فهي ليست المرأة الراوية التي تنقذ  
الملك من داء القتل ، بل رمز مركب يحمل دلالة مزدوجة ، إذ تجسد صورة السلطة الثقافية و الإعلامية التي عمدت 

دير العقل العربي عبر سلاسل متصلة من "القصص" و الوعود فالخطابات المزوقة التي تهدف إلى التهدئة لا  إلى تخ
التنوير و إلى الإلهاء لا الإيقاظ ، فكم من "شهرزاد" في الواقع العربي أمعنت في حكا�ت زائفة ، و أسهمت في 

عاب هي  أزمة  أن كل  و   ، العالم بخير  أن  العربي  المواطن  التسلط إيهام  أقدام  تتهاوى تحت  الأمة  فيما كانت   ، رة 
 والاستبداد . 

و يكشف الشاعر هذا الدور السلبي عبر تعابير قوية و متلاحقة كالراح و الأقداح ، الأوتار ، الجواري ، و هي 
جميعها رموز للهروب من الواقع و الانغماس في الترف و المجون و اللهو ، دالة على حالة التغييب الممنهج للوعي 

 طان بأكملها تنهب ، و مقدسات تدنس و خرائط تقسم . العربي ، الذي غرق في الإمتاع المؤقت ، بينما كانت أو 



 

- 63 - 
 

فالراح لا تقرأ باعتبارها خمرا فقط ، بل كرمز لأي وسيلة تستخدم لتخدير العقول ، سواء كانت في الخطاب 
السياسي أو الإعلامي أو حتى في الفن المفرغ من مضمونه ، أما "الأقداح" فهي تكرار لاستهلاك هذا التخدير ، 

عيشه "شهر�ر" الذي يمكن اعتباره تمثيلا رمز� ولعل جوهر هذا المقطع يتجلى في التحول الوجودي العميق الذي ي
ثقافيا للهوية العربية أو الضمير الجمعي للأمة ، ذلك الضمير الذي طالما سُكِّنَ بالتخدير الإعلامي و الثقافي والديني، 

  - و ربما الجماهير كذلك–إلى أن جاءت لحظة انكشاف الحقيقة لحظة "الصحوة" التي تكشف عن انغماس الأنظمة  
و الكارثة حين يصبح العدو الغازي  ،  في ثقافة الترف و السطحية بينما الواقع يداس تحت نعال المتآمرين و الغزاة

 طرفا في شرعية اتخاذ القرارات الداخلية . 

لننتقل إلى قصيدة أخرى تحت عنوان "الحسناء و الوحش" ، حيث جسد فيها الشاعر مفهوم الديمقراطية 
 عبر صورة رمزية تجمع بين البعدين الأدبي/السياسي ، يقول فيها :

 ذَاتَ مَسَاءٍ ...
 وُلِدَتْ فيِ دَوْلتَِنَا طِفْلَه ... 

 فاَتنَِة فيِ أَبْهَى حُلَّهْ ...
 لاَ تَشْكُو مِنْ أيََّةِ عِلَّهْ ...

 أَسمُْوهاَ الدِيمقُْراَطِيَّهْ 
 الشَّعْبُ أَحَبـَّهَا بِالجمُْلَهْ ...

لَهْ   أَهْدَاهَا مِنْ قَـلْبِهِ قُـبـْ
 وَ تمَنىََّ لَوْ تُصْبِحُ يَـوْمًا ، 

 شَاهِقَةَ القَامَةِ كَالنَّخْلَهْ ....

 )1(كَيْ تَـنْشُرَ ظِلَّ الحرُيَِّهْ .
يصوغ الشاعر رؤيته النقدية للواقع السياسي بلغة رمزية رفيعة ، حيث بدأت بميلاد "طفلة فاتنة" هي رمز ظاهر  
للديمقراطية ، رمز أنثوي يتجسد فيه البراءة و الطفولة و نقاء الأحلام الأولى ، الطفلة ؛ التي تنعم بصحة جيدة وهي  

ة للديمقراطية بوصفها حلما نقيا يولد من رحم الأمل الشعبي، ذلك  رمز أدبي معروف التي ترمز هنا إلى الفكرة الأصلي
 الشعب الذي أحبها و أراد احتضا�ا .

 
 22 - 21عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 64 - 
 

فالشعب هنا يحيل إلى الرغبة الجمعية الصادقة في احتضان هذه القيمة الجديدة ، أملا في تحقيق الحرية و 
الكرامة و أملا في أن يراها شامخة كالنخلة ، فالنخلة هنا رمز طبيعي دال على الطموح و الشموخ و الكرامة ،  

 راطية و تظلل المجتمع بالحرية و العدل .فالنخلة هنا ليست مجرد نبات بل تجسيد للأمل بأن ترتفع الديمق

غير أن الرمز الأبرز الذي يلمع بين السطور هو "الوحش" و إن لم يذكر صراحة في هذا المقطع الذي أوردته ، إلا 
أن عنوان القصيدة "الحسناء و الوحش" يستبطن وجود قوة معادية ، شرسة ، خفية أحيا� و معلنة أخرى ، تسعى 

 :لالديمقراطية ، و هي مهدها ، فيقو  –لاغتيال براءة الحرية 

 وَ إِذَا بيِ فيِ ظِلِّ الغَفْلَةِ ...
 أبَْصِرُ طِفْلَتـَنَا مَشْنُوقَهْ ، 

 )1(بحِِبَالٍ شُدَّتْ مِنْ أَعْلىَ ... 
فتتجلى بوضوح اغتيال الديمقراطية الوليدة ، فالطفلة المشنوقة هنا لم تتح لها فرصة الحياة في عالم تتناهشه قوى البطش 
و الاستبداد ، فالحبال المشدودة من أعلى تشكل رمزا أدبيا فنيا ، فهي رمز لأدوات القمع و الخنق السياسي التي  

و الحرية ، مشيرا إلى أن حالة غياب الوعي الشعبي و حالة التخاذل   للانعتاقتستخدمها السلطة لإجهاض أي محاولة  
الجماعي التي هيأت المناخ لوقوع هذه الجريمة السياسية الكبرى ، و كأن الشاعر ينبه أن غياب اليقظة الشعبية مهد  

رسخا بذلك رؤية  الطريق للاستبداد و خنق الحر�ت ، لتخلق مشهدا دراميا مكثفا لاغتيال الحلم الديمقراطي ، م
العتمة ، في مشهد يعكس   اغتيالها تحت جنح  إلى  البريئة  الديمقراطية  يبدأ من ولادة  لواقع عربي مكلوم  مأساوية 

 السقوط المدوي لكل آمال الشعوب بالحرية أمام بطش الأنظمة المستبدة . 

 

 رمز تاریخي: 3. 

 يستخدم الشاعر في قصيدة صحوة شهر�ر رمزا تاريخيا ظاهرا فيقول :  

 وَ يطُاَلعُِونَ صَحِيفَةَ الأَخْبَارِ 
 وَ عَلىَ التـَّتَارِ يُـقَهْقِهُونَ وَ قَدْ عَلَتْ 

 صَيْحَاتُهمُْ 

 
 . 22عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 65 - 
 

سَاءِ وَ لَسْتُ أدَْريِ كَمْ لهَمُْ 
َ
 عِنْدَ الم

 مُنْذُ عَسْكَرُوا بِالقُرْبِ مِنْ أَسْوَاريِ ؟  
 وَ عَلىَ البِلاَدِ رَهِينَةٌ 

 مَعْرُوضَةٌ 

 )1( للِْبـَيْعِ بِالتـَّقْسِيطِ وَ الإِيجَارِ .
يستدعي الشاعر صورا تاريخية و أساليب تعبيرية تمزج بين السخرية و التهكم و الاتهام ، ليصوغ لوحة شعرية 
قاتمة ، ترصد المأساة الوطنية من منظور نقدي و إنساني عميق ، حيث يبدأ المقطوعة بعبارة تحيل إلى لحظة قد تبدو  

فالفعل "يطالعون" يوحي بالحياد أو الفضول اليومي ،   عادية في ظاهرها لكنها تخفي خلفها الكثير من التهكم ، 
كأننا أمام مشهد قارئ يتابع المستجدات لكن ما تفعله الأخبار هنا هو قلب الحقائق ، أو تقديمها في قالب ترفيهي 
  أو ساخر ، لأن القارئ في هذا السياق "يقهقه على التتار" ، و هي صورة رمزية بالغة التناقض : أن يضحك الناس 

على التتار ، الذين كانوا في التاريخ رمزا للفاجعة و الدمار الشامل ، فهل التتار هنا مضحكون ؟ أم أن القهقهة 
تعبير عن انعدام الإحساس ؟ أم هي سخرية قاتلة من واقع منهار ؟ فالتتار هنا رمز تاريخي بحَْتٌ ، و إن القهقهة  

يهم ، تحيلنا إلى حالة من اللامبالاة أو فقدان الذاكرة الجمعية على التتار الذين يفترض أن يبكوا لا أن يضحك عل
، و ربما أيضا إلى إعلام يستهين بالفاجعة ، و يحول الجرائم إلى نكات ، أو إلى "قصص" تروى ، كأن الوطن تحول  

اوي إلى عرض هزلي أو مسرحة مأساة حقيقية ، ثم نجد الشاعر ينقلنا من جو الضحك السطحي إلى العمق المأس
للمشهد ، فالصيحات التي تعلو عند المساء ، تعيد� إلى زمن العشرية السوداء ، حيث كان المساء رمزا للترهيب 
والاغتيال و الاختفاء القسري ، إذ كانت الجرائم تحدث غالبا في الليل ، بعيدا عن الأعين ، هذه الصيحات قد  

ا تساؤل وجودي مثقل بالدهشة و الحيرة و كأن  تكون صرخات الضحا� ، أو أصوات الرصاص ، و يظهر أيض
الشاعر أو شهر�ر فقد القدرة على قياس الوقت ، لأن الالم ممتد ، و الحصار طويل ، و الأسوار التي يذكرها هي  
أسوار مدينته المأسورة ، و تبلغ المقطوعة ذروتها في أن البلاد وقعت رهينة في أيدي العدو ، الوطن الذي من المفترض  

يكون مقدسا ، صلبا ، لا يشترى و لا يباع ، أصبح "رهينة" أي محجوز و مسلوب الإرادة ، و لا تكتفي   أن
المقطوعة بإعلان هذا الأسر بل تظهر فداحته حين نقول أن البلاد "معروضة" ، و كأننا أمام متجر أو مزاد علني ،  

من ذلك أ�ا معروضة "بالتقسيط و الايجار" ، أي أ�ا لم تعد تملك كرامتها و لا سيادتها الكاملة ، بل    الأسوأبل  
  التعبير اصبحت خاضعة لصفقات مشبوهة للعمالة ، للاحتلال الغير مباشر ، للاستغلال طويل الأمد ، و هذا  

 
 .  45عبد الحليم مخالفة ، صحوة شهر�ر ، ص  -1



 

- 66 - 
 

الساخر في بنيته الظاهرة ، العميق في دلالته يكشف عن نقد سياسي لاذع لحالة التفكك و الا�يار الاقتصادي 
والأخلاقي و السياسي ، التي عرفتها الجزائر في تلك الفترة ، و التي حولت الوطن لسلعة تباع في الكواليس ، وتستثمر 

فإن هذا المقطع بكل كثافته الرمزية ، يبدو أنه صادر من شهر�ر    آلامه في المفاوضات و الاتفاقات المشينة ، و هكذا
ذاته بعد أن استفاق من سباته ، ليرى الفاجعة بعيون جديدة ، مكسورة و مدهشة في آن واحد ، فشهر�ر استيقظ 

ضيه على واقع لم تصنعه شهرزاد ، بل صنعه التتار الجدد ، و هو اليوم يقف عاجزا ، يطالع صحيفة تسخر من ما 
وطنه رهينة على قارعة الطريق ، لا   –و ماضي شعبه ، يسمع صيحات لا يقدر على إيقافها و يشاهد الوطن  

يشترى كاملا بل يؤخذ شظية، قطعة قطة و على دفعات إلى أن لا يبقى شيء ، في هذه اللحظة تحديدا تتحول  
عميقة و استنهاض لوعي جمعي مفقود ، و يثبت لنا الشاعر  ،  من مجرد نص شعري إلى صرخة وطنية دامغة  ةالمقطوع

، حتى و إن   باسمهاأن الشعر لا يزال قادرا على قول ما لا يقال ، و على فضح ما يخفى و على تسمية الكارثة  
 لبست أقنعة كثيرة .

فالشاعر من خلال ذه المقطوعة يعيد تشكيل وعي عربي متمزق ، حيث تصطدم الرواية الجميلة بواقع ربي 
موبوء بالخوف و الخيانة و الركون إلى الأجنبي ، فصحوة شهر�ر ليست �وضا يقود إلى الفعل بل هي يقظة متأخرة 

اعة الشاعر في نقد السلطة و الواقع العربي المعاصر  تقود إلى الا�يار الداخلي ، و في هذه المفارقة الموجعة تجلت بر 
من خلال لغة شعرية أنيقة متوترة و مشحونة بالدلالات مما جعل من هذه القصيدة مرآة دامعة دامغة لحال أمة 

 في زمن الخراب .  يقظتهاتبحث عن 

 

 :و يقول أيضا
 وَ لَوْ أَسْتَطِيعُ ، 

 لَشَيَّدْتُ فَـوْقَكِ أَهْراَمَ "مِصْرَ" بِأبَْـيَاتِ 

 )1( شِعْريِ ... 
بدأ الشاعر باستخدام أداة شرط غير جازمة "لو" و هي أداة دالة على تمني أمر يصعب تحقيقه أو أمر 
صعب الوقوع ، بهذه الطريقة استهل الشاعر المقطوعة بالتمني المقرون بالعجز ، ما يضفي على العاطفة طابعا قو� 

اء بأن حب الشاعر قد بلغ من المعظمة حدا من الشوق و الحنين الممزوج بالألم ، استخدام "لو أستطيع" يعط إيح

 
 .  39 –  38عبد الحليم مخالفة ، المصدر السابق ، ص  -1



 

- 67 - 
 

خالدا يضاهي أهرامات    يفوق طاقته البشرية على التعبير و أنه لو كان بوسعه تحقيق المعجزات ، لصنع لمحبوبته بناء
مصر ، فالأهرامات هنا رمز تاريخي و كذا مصر أيضا و يحيلان إلى منجز إنساني تاريخي متجذر في الذاكرة الجماعية 
، فالأهرامات ترمز للخلود و العظمة الانسانية و الانجاز العبقري الذي يتحدى الزمن ، أما مصر فترمز إلى الحضارة  

 و التاريخ العريق .

 : نجد في هذا المقطع رمز مركب ديني / تاريخي يقول فيه

 مَـــــنْ بَايَـعُـــــو الأَقْصَى فَـبـَــايَـعَهُـــــمْ عَلـــــَـى  
 أَنْ يَـرْجِعـُــــــوا ببِِيبــَـــرْسَ وَ القَعْـــــــــقاَعاَ 

 أوَْ يَـنْــــثـِـــــــرُوا أَشْلاَءَهُـــــــــــمْ وَ هُتــــــَافُهـــُــــــمْ 
نــــــَــى وَ يُـزَلْزلُِ الأَصْقاَعاَ .(   )1يَـغْـــــــزُو الدُّ

الشاعر يندد بمرارة بمواقف المتخاذلين عن نصرة القدس الشريف ، مصورا أولئك الذين بايعوا الأقصى بأ�م 
عهودا ظاهرها الولاء و نصرة القضية و باطنها التخاذل و التواطؤ ، إذ لم تكن بيعتهم نصرة حقيقية بقدر ما    اعقدو 

كانت تواطؤا لفظيا لا يتجرم إلى أفعال ، و هنا تكمن المفارقة المرة بين الشعارات و الواقع ، فالأقصى بحاجة إلى 
ف ، فالحاجة هنا لزعماء و قادة يمتلكون شجاعة حقيقية ويستطيعون  من يبايع بيعة الجهاد الحق ، لا بيعة الكلام المزي

ية ، لهزم  مواجهة الأعداء كما فعل بيبرس و هو رمز تاريخي للسلطان المملوكي الشهير الذي قاد الجيوش الإسلام
المغول و الصليبيين ، و أيضا القعقاع بن عمرو التميمي ، و هو رمز ديني تاريخي ذلك الفارس المسلم المعروف  
بشجاعته في معارك الفتح الإسلامي ، حيث استدعاه الشاعر كرمز للبطولة و التضحية الصادقة في سبيل الحق ،  

  م بإحياء روح البطولة و الفداء ، أو أن يقدموا أنفسهم قرابين أو فالشاعر وضع المبايعين إما أن يثبتوا صدق مواقفه
 تنثر أشلاؤهم و هتافاتهم على الأرض فتغزو الدنيا بأصدائها .

 التراثي:  / الرمز الديني4. 

 : يقول في قصيدة "رسالة إلى طفل فلسطيني"

 دعَِ الذِيــــــنَ يُـتـَــــاجِــــــــرُونَ بِقُدْسِــــــــــــــنـَـــــــــا 
ــــــــةً وَ وَضَاعــَــــــــــــةً  حَافـِــــــلِ خِسَّ

َ
 وَسَــــــطَ الم

 
 . 74عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 68 - 
 

 وَ يُـقَهْقِهُــــــــونَ عــَـلـــــَى ذُقـُـــــونِ شُعُوبـِــــنَا
 بـِـوَعِيدِهِــــــــــــمْ مــَـــــــلأَُوا الـــــــــرُّؤُوسَ صُداعَــًــا 

 فـِــــــــــإِذَا خَلــَـــــــوْا يَـتـَـــفَاخــَــــــرُونَ بِكَوِْ�ـِـــــــمْ 

مـــَـــــــى أتَـْبـَــــاعـــًــــا   ) 1(للِْغـَـــــــرْبِ أَضْحــَـــــــــوْا كــَـــالدُّ
تنبض هذه الأبيات بنبض الأمة الجريح ، حيث يحول الشاعر واقع الخيانة العربية إلى ملحمة تراجيدية تسيل 
دما على صفحات التاريخ ، حيث جاءت هذه المقطوعة محملة بالغضب و الإدانة لمواقف بعض الأنظمة العربية 

دعوة للتخلي عن أولئك الذين حولوا أقدس    تجاه القضية الفلسطينية ، و يفتتح الشاعر القصيدة بجملة صارخة هي
قضا� الأمة إلى ورقة مساومة سياسية و القدس هنا ليست مجرد مدينة ، بل هي رمز ديني تراثي مركزي ، يرمز للدين 
و الانتماء و الكرامة ، حيث تباع أو يساوم عليها ، فحين التجارة بها فإن ذلك يعادل تفريطا بالهوية الجماعية 

العربي ، فينتقل الشاعر بعد ذلك إلى فضح الساحة السياسية الرسمية في "المحافل" تشير إلى    والعقيدة و الانتماء 
مؤتمرات القمة العربية و الهيئات الدولية ، التي لم تعد سوى مسارح للخطابة و التصريحات الجوفاء واصفا الخائنين 

و انعدام القيم و الضمير و أيضا الوِضاعَِ كرمز لمن يختلق الأكاذيب   انحداربالخسة ، و هي صفة أخلاقية رمزية تمثل  
و المواقف الزائفة ، فيكمل قصيدته بنبرة سخرية عندما يقول : "و يقهقهون على ذقون شعوبنا" و هي صورة رمزية 

ستخفاف بليغة تتضمن سخرية واضحة ، فالقهقهة ترمز إلى حالة من الاستعلاء الوقح و احتقار الشعوب و الا
عقولها أما كلمة الذقون التي ترمز إلى الهيبة و الرجولة و الكرامة العربية فهي رمز أدبي / اجتماعي متداول في الخطاب  ب

الشعري للإشارة إلى صفات معنوية كالمروءة و كذلك لأنه يرتبط بثقافة المجتمع العربي ، حيث ينظر إلى الذقن تقليد�  
لا يكتفون بالخيانة ، بل يسخرون من الشعوب التي ما تزال تصدق خطاباتهم،  كرمز للشرف و الرجولة مما يعني أ�م  

 فهذا البيت يظهر تباينا حادا بين ظاهر الخطاب السياسي الرسمي و باطنه الساخر المستخف بالشعوب . 

تلك الخطابات الحماسية و الشعارات الر�نة التي تطلق في كل أزمة دون أن تترجم إلى فعل واقعي ، مما 
تسبب إرهاقا و صداعا و الصداع هنا ليس مجرد ألم جسدي ، بل رمز للوهم و الإرهاق الجمعي و النفسي الذي 

 تعانيه الشعوب نتيجة الخداع المتواصل .

لتنكشف الحقيقة في البيت الأخير تلك الحقيقة الكاملة التي يراد إخفاؤها ، فالخلوة هنا ترمز لغياب الرقيب 
و ظهور الوجوه الحقيقية حيث أصبحوا كالدمى و هي رمز أدبي ساخر دال على التبعية العمياء و فقدان الإرادة  

 
 .70عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 69 - 
 

كذلك غياب السيادة و الاستقلالية السياسية ، و يشير إلى أن بعض الزعماء لا يكتفون بالتبعية بل يفخرون بها ، 
 في تناقض واضح مع خطابهم العلني .

الذي كسى بعض   الزيف الاجتماعي والسياسي  الستار على كمية  القصيدة �زعا  يقول أيضا في نفس 
 :الأنظمة العربية 

 

 باسمه ذَرْنـِـــي أُسمَــِّـــي كُــــلَّ شــَـــيْءٍ 
 لأِزُيِـــــــلَ عَــــــنْ تلِْــــكَ الوُجُــــوهِ قِنــَــــاعاً 
 ذَرْنـــِـي فَـلَســْــتُ بِشَــــاعِرٍ إِنْ لــَــمْ أقَـُـلْ 

 سمْـــَـاعــَـافِيهــُــــــمْ كــَــــلاَمـــًـــا يَـقْــــــــــرعَُ الأ
 ذَرْنــِــــي فَـلْـــــمْ أعُْــــطَ اللِّسَـــانَ لِمَدْحِهِمْ 

هُ فــِــي الهِجَـــــاءِ ذِراَعاً   )1( بـَـــلْ كَــــيْ أمَُــــدَّ
البداية بعزمه على تسمية الأشياء بأسمائها مما يشير إلى فضح الخداع و الانحياز إلى  يصرح الشاعر منذ 
الحقيقة دون إبهام أو تزييف إذ يرى الشاعر أن في التسمية اعتراف بالحقيقة و تحريضا على مواجهة الواقع ، ليزيل  

تماعي يمثل النفاق و الزيف ، فالوجوه المقنعة تشير إلى  القناع على كل تلك الوجوه المتواطئة ، فالقناع � رمز اج
العجز في  أو  الخيانة  بينما تضمر  القضية ظاهر� ،  لدعم  الوطنية  قناع  ترتدي  التي  المتآمرة  السياسية  الشخصيات 

لست الخفاء، فالقناع هنا يعني انفصاما بين الخطاب السياسي و الحقيقة الواقعية و يصر الشاعر أكثر حين يقول "ف
بشاعر إن لم أقل" ، ليؤكد أن وظيفة الشاعر ليست التغني بالمثاليات ، بل الجهر بالحقائق و قرع الأسماع بالكلام 

 الصادق، ذلك للإيقاظ من الغفلة و تنوير الشعوب العربية التي خدرتها الخطب الر�نة و الشعارات الجوفاء .

مبينا أن لسانه لم يعط لمدحهم بل لهجائهم ، فاللسان ليس مجرد أداة للكلام الفارغ من محتواه ، بل يتحول 
من خلال القصيد إلى ذراع هجومية تمتد لمواجهة الخيانة و تعرية المتواطئين ، مما يضفي بعدا قتاليا يماثل السلاح في  

 ساحة المعركة . 

 
 .  72 – 71عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، ص  -1



 

- 70 - 
 

يتبين من خلال النماذج الشعرية التي تمت دراستها أن الشاعر عبد الحليم مخالفة نجح في تجسيد مبدأ الالتزام 
من جهة، واستثمار الرمز من جهة أخرى في توازن جعل قصيدته منفتحة الدلالات غنية الإيحاء، حيث برز التزام  

ضور البعد القومي والإنساني معا وفي قصائد أخرى  الشاعر بقضا� الوطن والشهادة ومقاومة الاستبداد مجسدا ح
 نجده لجأ إلى توظيف الرمز مما أكسب شعره عمقا فكر� وفنيا معا.

وهكذا يتضح أن الشاعر جمع بين الالتزام كقيمة فكرية ووظيفة للأدب وبين الرمز كأداة جمالية وتعبيرية، 
فوحّد بين المضمون الفكري والجمالي مؤكدا أن الشعر عنده رسالة ملتزمة بقضا� الأمة دون أن يفقد شاعريته وأبعاده  

 الرّمزية.

 

 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ةــــــــــــــــــــــالخاتم  



 

- 72 - 
 

 خــــاتــمـــــة:

بعد دراستنا لشعر "عبد الحليم مخالفة" ، من خلال تتبع لثنائية الالتزام و الرمز ، يمكن القول أن الشاعر قدم تجربة  
شعرية �ضجة ، تمثل تفاعلا متواز� بين البعد الجمالي و الرسالة الفكرية ، حيث اتضح من خلال النماذج 

و� في الانفعال اللحظي ، بل كان منفتحا على الواقع و المدروسة أن الشاعر لم يكن منغلقا على الذات أو مسج
قضا�ه ، متمثلا بذلك موقف الشاعر الملتزم ، الذي يحمل في نصوصه وجدان الجماعة و آلامها و آمالها ، دون  

 الوقوع في المباشرة .

و من جهة أخرى ، تبين أن الشاعر لا يعتمد على الخطاب المباشر ، بل يستند إلى البنية الرمزية باعتبارها أداة  
فنية و تعبيرية ، يحملها دلالات متعددة تتجاوز ظاهر القول إلى عمقه مستعينا برموز دينية تراثية ، تاريخية ، و  

 سع دائرة التأويل ، حيث توصلت إلى : أسطورية ، استطاع من خلالها أن يكثف المعنى و يو 

قدم عبد الحليم مخالفة شعرا ملتزما يحمل قضا� الإنسان و المجتمع ، مما يدل على أن التزامه لا ينبع من   -
 موقف سياسي ضيق ، بل من رؤية إنسانية شاملة تنحاز للحق و الحرية و الجمال .

 تجلى البعد الرمزي في شعره كعنصر بنائي أساسي ، مما يمنح النص غنى في المعنى و توسيعا في الدلالة . -

لم يكن الرمز في شعره ترميزا عاطفيا ، بل جاء توظيفا واعيا يخدم الرؤية الشعرية و يعمق البعد التأويلي   -
 للنص .

تحققت في قصائده معادلة متوازنة بين الالتزام و الرمز ، مما جعل تجربته الشعرية غنية من الناحية الفكرية  -
 و جذابة من الناحية الجمالية .

جاء التزامه الإنساني شاملا لا يخص فئة واحدة ، بل يمتد ليعبر عن رؤى وجودية و تصورات كونية و   -
 أخلاقية سامية ، ما يؤكد انشغاله بقضا� الإنسان في بعدها الكوني .

تعكس تجربة "عبد الحليم مخالفة" انخراطا حقيقيا في الحداثة الشعرية سواء من حيث الشكل الفني أو من   -
 حيث المضمون مما يجعلها تجربة تستحق مزيدا من التقدير النقدي .

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

عـــــــــــادر والمراجـــــــة المصـــــــــــقائم  



 

 

 : قائمة المصادر والمراجع

 القرآن الكريم

 المصادر: 
 .  2007عبد الحليم مخالفة، صحوة شهر�ر ، منشورات وزارة الثقافة ، الجزائر ،  )1

 .  2003، عنابة ، أفريل  1عبد الحليم مخالفة ، سنظل ننتظر الربيع ، مطبعة المعارف ، ط )2

3(  ، مخالفة  الحليم  عبد  مدونة   ، شعرية  ومضات   ،  "... "رحيل   ، مخالفة  الحليم  عبد 
https://halim12370.wordpress.com   ،21   2025ماي . 

 المعاجم: 
الأزهري ، بن أحمد أبو منصور محمد ، تهذيب اللغة ، تحقيق : أحمد عبد العليم البردوني ، الدار المصرية  )1

 ط..للتأليف و الترجمة ، مطابع القاهرة ، مصر ، د

واني ، العمدة في محاسن الشعر و آدابه و نقده ، تحقيق : محي الدين عبد الحميد ، دار ير ابن رشيق الق )2
 . 1981،  5الجيل للنشر و التوزيع و الطباعة ، بيروت ، ط

 . 12ابن منظور ، محمد بن مكرم ، لسان العرب ، ط ، دار صادر ، بيروت ، ج  )3

 .  1995الرازي ، محمد بن أبي بكر ، مختار الصحاح ، تحقيق : محمود خاطر ، مكتبة لبنان ، بيروت ،  )4

 . 2003ط ، .مجمع اللغة العربية ، المعجم الوسيط ، مكتبة الشروق الدولية ، د )5

 المراجع : 

 . 1أبو حاقة أحمد ، الالتزام في الشعر العربي ، ط )1

العرب ،   )2 الواقع الاجتماعي ، مجلة ديوان  العلاقة بين الأدب و  ،   2016يونيو    26أبو شرار سناء ، 
www.diwanlarab.com  . 

 1976،    1آيت حمودي تسعديت ، اثر الرمزية العربية في مسرح توفيق الحكيم ، دار الحداثة ، لبنان ، ط )3
. 

الباشا عبد الرحمان رأفت ، نحو مذهب إسلامي في الأدب و النقد ، دار الأدب الإسلامي للنشر و التوزيع  )4
 م .  2004هـ/  1425،  5، مصر ، ط

https://halim12370.wordpress.com/
http://www.diwanlarab.com/


 

 

م   1953ابن سنان الخفاجي ، سر الفصاحة ، تحقيق : عبد المتعال الصعيدي ، القاهرة ، مصر ، دط ،   )5
. 

 . 2005،  1بونغوا دوني ، الأدب و الالتزام ، ترجمة : محمد برادة ، المجلس الأعلى للثقافة ، مصر ، ط )6

، رجب/شعبان   25جاسم ظاهر محسن ، ظاهرة الالتزام الشعري في الأدب الإسلامي ، مجلة ينابيع ، عدد   )7
 م .  1949

 . 1989جودة �صف عاطف ، الرمز الشعري عند الصوفية ، دار الأندلس ، بيروت ، دار الكندي ،  )8

 .  1979،  1جبور عبد النور ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، ط  )9

 م  1958جندي درويش ، الرمز في الأدب الربي الحديث ، دار النهضة ، القاهرة ،  )10

جيدة عبد الحليم ، الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر ، مؤسسة نوفل ، بيروت ، لبنان  )11
 . 1980،  1، ط

 م  1980،  1الحاوي إليا ، في النقد و الأدب ، دار الكتابة اللبناني البيروتي ، ط )12

حمود محمد العيد ، الحداثة في الشعر العربي المعاصر : بيا�ا  و مظاهرها ، الشركة العالمية للكتابة   )13
 .  1996،  1، بيروت ، لبنان ، ط

، ط )14 الرباط   ، الأمان  دار   ، التعبير  أو  قصد  الإغراب  بين  الصوفي  الرمز   ، أسماء  ،   1خوالدية 
 م .2014هـ/1435

  1966رأفت فتوح أحمد محمد ، الرمز و الرمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ،مصر ، دط ،  )15
. 

16(  ، دط   ، القاهرة   ، العربي  الفكر  دار   ، التراثية  الشخصيات  استدعاء   ، عشري  علي  زايد 
 م .1996هـ/1417

 م  1937السبكي بهاء عز الدين ، عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح ، القاهرة ، مصر ،  )17

الصباغ رمضان ، في نقد الشعر العربي المعاصر لدراسة جمالية ، دار الوفاء الدنيا للطباعة و النشر  )18
 م 2022،  1، الإسكندرية ، ط

 م .  1976  – 1931طالب أحمد ، الالتزام في القصة القصيرة الجزائرية في الفترة بين  )19

الطوسي سراج ، اللمع في التصوف ، تحقيق : عبد الحليم محمود ، طه عبد الباقي سرور ، دار  )20
 م  1960الكتب الحديثة ، مصر ، دط ، 



 

 

 . 1978عباس إحسان ، اتجاهات الشعر العربي المعاصر ، عالم المعرفة ، الكويت ، دط ،  )21

 العرباوي هاجر ، موقف الالتزام و الالزام من الأدب ، جامعة أبو بكر بلقايد ، تلمسان ، الجزائر   )22

علي فايز ، الرمزية و الرومانسية في الشعر العربي ، منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ،  )23
 . 1999ط، .د

 هـ . 1405،  1عليان مصطفى ، مقدمة في دراسة الأدب الإسلامي ، دار المنارة ، جدة ، ط )24

قصاب وليد إبراهيم ، الالتزام الأدبي في المفهوم الإسلامي ، مجلة الثقافة و التراث ، كلية الدراسات  )25
 . 1998،  22الإسلامية ، دبي ، السنة السادسة ، عدد  

 هـ   1406،  11كيلاني نجيب ، مدخل إلى الأدب الإسلامي ، دن ، قطر ، ط )26

 كليب سعد الدين ، وعي الحداثة : دراسات جمالية في الحداثة الشعرية .  )27

كعوان محمد ، التأويل و خطاب الرمز ، قراءة في الخطاب الشعري الصوفي العربي المعاصر ، دار  )28
 م 2009هـ/  1430،  1بهاء الدين ، الجزائر ، عالم الكتب الحديث ، الأردن ، ط

مصايف محمد ، دراسات في النقد و الأدب ، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، الجزائر ، دط ،  )29
 م .  1981

مصطفاوي موهوب ، الرمزية عند البحتري ، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع ، بيروت ، لبنان ،   )30
 . 1971،  3ط

،   3�صف مصطفى ، الصورة الأدبية ، دار الأندلس للطباعة و النشر و التوزيع ، بيروت ، ط )31
1983  . 

نشاوي نسيب ، مدخل إلى دراسة المذاهب الأدبية في الشعر العربي المعاصر ، ديوان المطبوعات  )32
 م .1984الجامعية ، الجزائر ، دط ، 

 هلال محمد غنيمي ، الأدب المقارن ، مصر للطباعة و النشر و التوزيع ، دط . )33

هيمة عبد الحليم ، البنيات الأسلوبية في الشعر الجزائري المعاصر : شعر الشباب نموذجا ، مطبعة   )34
 م . 1998،  1هومة ، الجزائر ، ط

 .  2000منذور محمد ، الأدب و النقد ، دار �ضة مصر ، القاهرة ،  )35

 .  1992فضل صلاح ، أزمة الحداثة في الشعر العربي ، دار الشروق ، القاهرة ،  )36



 

 

فتحي ابراهيم ، معجم المصطلحات الأدبية ، التعاضدية العمالية للطباعة و النشر ، تونس ، دط  )37
 م  1976ـ 

الهشيم جواد إسماعيل عبد الله ، الالتزام في الشعر الإسلامي الفلسطيني المعاصر ، رسالة ماجستير،  )38
 م .  2010الجامعة الإسلامية ، غزة ، 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

المحتو�ت فهرس  



 

 

 أ ______________________________________________________________________________ مقدمة 

:توطئة  ___________________________________________________________________________ - 5 - 

 - 8 - ________________________________________________________________________ الفصل الأول

 - 8 - ____________________________________________________________________ حول الالتزام والرمز

الأول: حول الالتزام والرمز  الفصل  ____________________________________________________________ - 9 - 

 - 9 - _______________________________________________________________________ أولا: الالتزام: 

 - 9 - ___________________________________________________ مفهوم الالتزام لغة: .1

مفهوم الالتزام اصطلاحا:   .2  _____________________________________________________________ - 9 - 

 - 10 - ___________________________________________________________ نشأة الالتزام عند الغرب والعرب3.

1.3 :الالتزام الغربي  _________________________________________________________________ - 10 - 

 - 10 - _________________________________________________ الواقعية الاشتراكية : •

 - 12 - ______________________________________________ الالتزام والتيار الوجودي: •

 - 14 - ________________________________________________________________ الالتزام عند العرب:2.3.

 :14 - ______________________________________________________ الالتزام الديني - 

  :16 - __________________________________________________ الالتزام في الأدب - 

.4 مظاهر الالتزام في الأدب:   ______________________________________________________________ - 17 - 

 - 17 - _______________________________________________________________ الالتزام السياسي:1.4.

.5 خصائص الالتزام:   __________________________________________________________________ - 18 - 

 - 20 - _______________________________________________________________________ ثانيا: الرمز:

.تعريف الرمز لغة: 1  _________________________________________________________________ - 20 - 

. المفهوم الاصطلاحي للرمز: 2  _________________________________________________________ - 21 - 

.نشأة الرمز:3  ______________________________________________________________________ - 22 - 

 - 22 - ________________________________________________________________ الرمزية كمذهب:1.3.

.نشأة المذهب الرمزي : 2.3  __________________________________________________________ - 23 - 

. الثاني: تجليات الالتزام والرمز في شعر عبد الحليم مخالفة الفصل  ____________________________________________ - 36 - 

 - 36 - ______________________________________________________________________ أولا: الالتزام : 

 - 36 - _____________________________________________________ الالتزام القومي : .1

 - 45 - ____________________________________________________ الالتزام الوطني: .2

 - 52 - _______________________________________________________________________ ثانيا: الرمز.

.الرمز الطبيعي:1  __________________________________________________________________ - 53 - 



 

 

 - 60 - _________________________________________________________________ الرمز الأدبي: 2.

 - 72 - ________________________________________________________________________ خــــاتــمـــــة: 

 - 74 - _________________________________________________________________ قائمة المصادر والمراجع:

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 ملخص :

احتوت الدراسة موضوع الالتزام و الرمز في شعر عبد الحليم مخالفة ، من خلال دراسة نماذج مختارة تمثل مواقفه  

الفكرية و توجهاته الفنية ، و تهدف إلى إبراز كيف وظف الشاعر الرمز كأداة فنية للتعبير عن القضا� السياسية و 

نفصل عن واقعه ، اعتمدت الدراسة على المنهج التحليلي الوصفي  الاجتماعية و الإنسانية ، في إطار شعر ملتزم لا ي

للكشف عن إبعاد الرمز و وظيفته في تكثيف الدلالة و توسيع التأويل ، و قد خلصت غلى أن عبد الحليم مخالفة  

 مزج بين الالتزام الشعري و الابتكار الرمزي مما منح نصوصه بعدا جماليا و فكر� عميقا . 

 الكلمات المفتاحية :
 تجليات الالتزام و الرمز ، شعر عبد الحليم مخالفة ، نماذج مختارة 

 
abstract 

 
This study included an examination of the theme of commitment and 

symbolism in the poetry of abdelhalim m’khalfa . It aimed to reveal how 

the poet uses symbolism as a tool to express political , social and human 

issues . 

The study relied on the descriptive analytical method to describe the 

dimensions of symbolism and it’s function in conveying meanings and 

broadening interpretation . We concluded that Abdelhalim M’khalfa 

combined poetic commitment with innorative symbolism , wich gove 

his texts a deep asethetic and intellectual dimension . 

 



 

 

Key word : 

Manifestations of commitment and symbol , Abdelhalim Mkhalfa’s 

poetry , Selected models . 

 

 
 


	مقدمة
	توطئة:
	الفصل الأول
	حول الالتزام والرمز
	الفصل الأول: حول الالتزام والرمز
	أولا: الالتزام:
	1. مفهوم الالتزام لغة:
	2.  مفهوم الالتزام اصطلاحا:

	.3نشأة الالتزام عند الغرب والعرب
	1.3الالتزام الغربي:
	 الواقعية الاشتراكية :
	 الالتزام والتيار الوجودي:

	.2.3الالتزام عند العرب:
	 الالتزام الديني:
	 الالتزام في الأدب:


	.4 مظاهر الالتزام في الأدب:
	.1.4الالتزام السياسي:
	.3.4 الالتزام الأخلاقي:


	.5 خصائص الالتزام:
	ثانيا: الرمز:
	1.تعريف الرمز لغة:
	2. المفهوم الاصطلاحي للرمز:


	3.نشأة الرمز:
	.1.3الرمزية كمذهب:
	2.3.نشأة المذهب الرمزي :
	3.3. أنواع الرمز :
	.4 خصائص الرمز :




	أولا: الالتزام :
	1. الالتزام القومي :
	2. الالتزام الوطني:


	ثانيا: الرمز.
	1.الرمز الطبيعي:
	.2الرمز الأدبي:
	.3رمز تاريخي:
	.4الرمز الديني/ التراثي:




	خــــاتــمـــــة:
	قائمة المصادر والمراجع:

