# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIRE

MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE UNIVERSITE 8 MAI 1945 GUELMA Faculté des lettres et langues Département de la langue et littérature arabe



وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة 8 ماي 1945 قالمـــة كليـــة الآداب واللّغات قسم اللغة والأدب العربي

الرقم: ....

# مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات نيل شهادة الماستر الماستر تخصص: لسانيات تطبيقية

# الخطاب الحجاجي عند الجاحظ -مقاربة تداولية-

مقدمة من قبل:

الطالب (ة): خلود بوصبعين

الطالب (ة): راضية حيمود

تاريخ المناقشة: 19 /06 / 2023

#### أمام اللجنة المشكلة من:

| الصفة        | مؤسسة الانتماء         | الرتبة      | الاسم واللقب |
|--------------|------------------------|-------------|--------------|
| رئيسا        | جامعة 8 ماي 1945 قالمة | أ -محاضر- أ | حدة روابحية  |
| مشرفا ومقررا | جامعة 8 ماي 1945 قالمة | أ -محاضر- أ | آمنة جاهمي   |
| عضوا مناقشا  | جامعة 8 ماي 1945 قالمة | أ -مساعد- أ | أنيس قرزيز   |

السنة الجامعية: 2023/2022

# بسم لله الرّحمن الرّحيم

# قال تعالى:

{ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْدِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْدِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ يُحْدِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْدِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ يُحْدِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْدِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ } البقرة: 258

# شكر وتقدير

الحمد لله والشكر لله الذي أنزل علينا الكتاب وانار به دربنا وعلمنا ما لم نعلم، وسدد خطانا في طلب العلم

أتقدم بالشكر الخالص إلى الاستاذة الفاضلة الدكتورة "آمنة جاهي" التي قبلت الإشراف على مذكرتنا بصدر رحب وساندتنا طيلة رحلة بحثنا.

كما نتقدم بالشكر إلى كل من مدّ لنا يد العون وأفادنا في بحثنا ولو بحرف وأشكر كل من علمنا حرف في مشوار حياتنا العلمية

الحمد لله وكفى والصلاة على الحبيب المصطفى وأهله ومن وفى أما بعد الحمد لله الذي وفقنا لتثمين هذه الخطوة في مسيرتنا الدراسية لمذكرتنا هذه ثمرة الجهد والنجاح بفضله تعالى محداة للوالدين الكريمين حفظها الله وآدامها نورًا لدربنا.

لكل العائلة الكريمة التي ساندتنا ولا تزال من اخوة وأخوات إلى رفيقات المشوار اللاتي قاسمتنا لحظاته رعاهم لله ووفقهم إلى كل من كان لهم أثر على حياتي، وإلى كل من احبهم قلبي ونسيهم قلمي خلود راضية

# مقدمة

مقدمة:

عرفت الكثير من الأعمال النثرية التفوق والإبداع حتى تفوقت على الأعمال الشعرية، ذلك أن الإبداع لا ينحصر في جنس أدبي محدد، وإنما يتأتى للكاتب المبدع كلما وفّر له الحس الفني والذوق الجمالي لفظا ومعنا على حد سواء، وقد زخر التراث العربي بمؤلفات عديدة حاولوا من خلالها التجديد والتطوير، وخاصة في الأسلوب و طريقة الكتابة، فشكلت كتاباتهم نتاجا نثريا متميزا لا يعلى عليها على غرار كتابات ابن المقفع و الهمذاني و أبي حيان التوحيدي و ابن العميد وعبد الحميد الكاتب والجاحظ.

وفي ظل هذا الزحم الهائل من المدونات التراثية القيمة ارتأينا دراسة مدونة بعنوان: رسائل الجاحظ، دراسة علمية دقيقة تكون قادرة على مقاربة النصوص القديمة وفق المناهج اللسانية الحديثة، ذلك أن لغة الجاحظ وكتاباته بالأحرى أثارت اهتمام الدارسين في جوانب عديدة، وبخاصة من الناحية الفنية، غير أن الذي لفت انتباهنا في النماذج المنتقاة من المدونة هو الجانب الحجاجي والإقناعي الذي تميزت به كتاباته، حيث مزج فيها بين بلاغة الخطاب والجانب التداولي البراغماتي من ناحية، وبين الجمال والإبداع من ناحية ثانية. فكان السبب الرئيس لاختيار هذه المدونة بالتحديد، الرغبة في الولوج إلى عالم الإبداع الأدبي في عصور الازدهار، وبخاصة عند الجاحظ الذي عرف بتفرد أسلوبه، وبلاغة بيانه.

من هنا جاءت فكرة موضوع هذه المذكرة الموسومة بد: الخطاب الحجاجي عند الجاحظ (مقاربة تداولية)، حيث حاولنا من خلالها البحث في سبل التأثير والإقناع في المتلقي، والكشف عن النظام اللغوي الذي حقق لها القيمة الحجاجية. مركزين البحث والدراسة على الروابط اللغوية الحجاجية المبثوثة في النماذج المنتقاة، دون البحث في غيرها من آليات ووسائل نظرا لضيق الوقت من جهة، وغموض النصوص في حد ذاتها، ذلك أن لغة الجاحظ وأسلوبه لا يتأتى لأي كان.

انطلقنا في هذا البحث من إشكالية رئيسة مفادها:

إلى أي مدى أسهمت الروابط اللغوية في تحقيق الحجاج والتأثير في المتلقي؟ حيث تفرعت عن هذه الإشكالية مجموعة من التساؤلات:

هل هذه الرسائل أدبية فقط؟

أم أنها ذات بعد حجاجي تأثيري؟

كيف وظف الجاحظ الحجاج في رسائله؟

وللإجابة عن هذه التساؤلات وغيرها، قسمنا البحث إلى: مقدمة ومدخل وفصلين وخاتمة وقائمة المصادر والمراجع وفهرس للموضوعات.

تناولنا في المقدمة أهمية الموضوع والأسباب والدوافع لاختيار، وما النتائج التي نصبوا إلى تحقيقها، وما أفضل المناهج التي يمكن تطبيقها على الموضوع، والعوائق العلمية التي صادفتنا، وما إلى ذلك.

وتعرضنا في المدخل إلى التعريف بصاحب المدونة (الجاحظ)، والتعريف أيضا بالمدونة قيد الدراسة.

أما الفصل الأول الموسوم بـ: الحجاج؛ مصطلحات ومفاهيم، فتناولنا فيه المفاهيم الأولية للحجاج عند العرب والغرب قدامي ومحدثين، ثم عرضنا الفرق بين البرهان الحجاج، وأشرنا إلى العلاقة القائمة بين الباث والمتلقي في العملية الحجاجية، ثم تطرقنا إلى الحديث عن السلم الحجاجي وقوانينه، كما تحدثنا أيضا عن أنواع الحجج، وبينا في الأخير أهم الخصائص المميزة النص الحجاجي.

أمّا الفصل الثاني الموسوم ب: حجاجية الروابط اللغوية في الرسائل، فخصصنا الحديث فيه للتعريف بالروابط اللغوية، وإبراز أثرها الحجاجي في النماذج المنتقاة.

وذُيل البحث بخاتمة تضمنت أهم النتائج المتوصل إليها.

وقد اخترنا المنهج الوصفي في الدراسة، لأنه الأنسب في هذه الحال، فقمنا بوصف الظواهر أولا ثم تفسيرها وتحليلها ثانيا، وذلك بالاستناد إلى جملة من الوسائل والآليات.

وقد اعترضتنا في مسيرتنا مع هذا البحث صعاب عديدة أهمها: صعوبة لغة الجاحظ وأسلوبه باعتبار أن المدونة تراثية محضة، أضف إلى ذلك حدة المبحث المخصص لهذه الدراسة، وهو المبحث الحجاجي وغموض مفاهيمه وحدوده من جهة وتشعبها وكثرتها من جهة أخرى.

وأما عن مصادر البحث ومراجعه فقد تنوعت بين القديمة والحديثة، وكان من أهمها:

اللغة و الحجاج لأبي بكر العزاوي، استراتيجيات الخطاب لعبد الهادي بن ظافر الشهري ، طه عبد الرحمان، اللسان الميزان أو التكوثر العقلي لطه عبد الرحمان، الحجاج في الشعر العربي، بنياته وأساليبه لسامية الدريدي.

وأخيراكل الامتنان والعرفان وجزيل الشكر وخالص التقدير للأستاذة المشرفة آمنـــة جاهمي على ما تفضلت به علينا من توجيه وتصويب ونصح وصبر، جزاها الله عنا خير جزاء.

# مدخل خاص

#### أولا: التعريف بالجاحظ

# 1. اسمه ونسبه:

هو أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الليثي، من بني كنانة من حزيمة، والد النضر أبي قريش، وبنو كنانة بطن من مضريقال لهم: كنانة طلحة، والليثي نسبة إلى الليث بن بكر بن عبد مناة بن كنانة بن حزيمة بن مدركة، وإلى هذه القبيلة ينتسب الجاحظ. وقيل أنه مولى أبي القلمسي عمرو بن قلع الكناني، ثم الفقيمي، فهو كناني صليبة خالص النسب، وكان جده فزارة أسود اللون، وكان جمالا لعمرو بن القلع.

المعروف بالجاحظ البصري العالم المشهور، ولقد وجد اختلاف في مولده والرأي الأرجح هو أنه ولد في أول سنة خمسين ومائة وولد في أخرها ومات الجاحظ سنة خمس وخمسين ومائتين في خلافة المعتز وقد جاوز التسعين<sup>2</sup>. رحمه الله تعالى.

#### 2. صفاته:

كان الجاحظ قصير القامة، شديد السمرة، صغير الرأس دقيق العنق، صغير الأذن<sup>3</sup>، مشوه الخلق قيل له "الجاحظ" لأن عينيه كانتا جاحظتين والجحوظ: النتوّ كان يقال له أيضا الحدقي، حتى أن الخليفة المتوكل لتأديب بعض ولده فلما رآني استبشع منظري فأمر لي بعشرة ألاف درهم وصرفني<sup>4</sup>.

وهو دميم الوجه، يضرب المثل ببشاعته، ولكنه كان خفيف الروح، حسن العشرة، ظريف النكات يتهافت الناس إلى الاستمتاع بنوادره<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> فوزي السيد عبد ربه، المقاييس البلاغية عند الجاحظ في البيان و التّبيين، مكتبة الأنجلو المصريّة، القاهرة مصر دط، دت، ص 19.

<sup>2.</sup> ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج 16، مطبعة دار المأمون، مصر، دط، د ت، ص 74.

<sup>3.</sup> شارل بلات الجاحظ، تر ابراهيم الكيلاني، دار اليقضة العربية للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 1991، ص 100.

<sup>4.</sup> أبي بكر ابن خلكان، وفيات الأعيان، تح إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان ند ط، د ت، ص 471.

<sup>5.</sup> جميل جبر الجاحظ مجتمع عصره في بغداد، دار صادر، بيروت، لبنان ،د ط، دت، ص 7.

#### مدخل خاص

ومن صفاته أيضا أنه يتميز بذّكاء وسرعة الخاطر حفظ بحيث شاع ذكره، وعلا قدره واستغنى عن الوصف $^1$ .

#### نشأته:

ولد الجاحظ في البصرة لأسرة فقيرة معدمة تعيش في ضنك من العيش وتكد وتجتهد في سبيل الحصول على لقمة العيش، وتوفي والده وهو طفل صغير، كلفته أمه التي لا تملك شيئا فلم يجد الطفل بدا من تحمل أعباء الحياة منذ نعومة أظافره، فأخذ يعمل ويكد في سبيل الحصول على ما يسد الرمق، ولم يجد أمامه عملا إلا أن يبيع الخبز والسمك في إحدى جهات البصرة<sup>2</sup>.

وظل بالبصرة عاكفا على التعلم والدرس والإطلاع، كما كان مقصود الجانب للاستفادة من مناظراته والتفقه بمحاضراته وكان كثيرا ما يترك البصرة قاصدا غيرها من المدن الاسلامية المعروفة في ذلك العهد للبحث والاستقراء ولقاء العلماء ثم يعود إليها مفعم الوطاب بصنوف العلوم وضروب الآداب. ولما جاوز الخمسين من عمره عنّت له الرحلة إلى بغداد واتخاذها دار إقامة له<sup>3</sup>.

#### 4.شيوخه:

لقد تتلمذ الجاحظ على يد أساتذة كانوا زينة الدنيا وغرة في جبين الدولة العباسية منهم الأصمعي الذي كان يحفظ ثلث اللغة والأخبار، وأبو عبيدة الذي لم يكن في الأرض خارجي، ولا جماعي، أعلم بجميع العلوم منه، و"أبو زيد الأنصاري"، و"الأخفش" كان من أعلم الناس بالنحو والصرف، و"صالح بن جناح اللخمي"، وقد أدرك التابعين، وكلامه مستفاد في الحكمة والنظام، و"إبراهيم بن سيار البلخي" وكان في جملة ما يحفظه الإنجيل والتوراة و "موسى بن سيار الأسواري". وأحذ منهم قراءة القرآن وتعلم مبادئ اللغة وغير ذلك.

<sup>1.</sup> ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ص 74.

<sup>2.</sup> فوزي السيد عبد ربه، المقاييس البلاغية ص 21.

<sup>3.</sup> حسن السندوبي، أدب الجاحظ، المطبعة الرحمانية، ط1، 1931م، ص 22-23.

<sup>4.</sup> السيد عبد الحليم محمد حسين، فن السخرية في أدب الجاحظ، دار الجماهرية للنشر والتوزيع والإعلام، ط 1، 1988م، ص 34-32.

#### مدخل خاص

وكذلك أخذ الحديث عن حجاج بن محمد بن حماد بن سلمة، وأبي يوسف صاحب أبي حنيفة وتخرج في الكلام والاعتزال على أبي إسحاق النظام وكان تأثره به شديدا كما حدث عن ثمامة بن أشرس النميري المتكلم ويزيد بن هارون والسرى ابن عبد ربه والقاضي أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم أشرس النميري المتكلم ويزيد بن هارون والسرى ابن عبد ربه والقاضي أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم أ

#### 5. ثقافته:

كان الجاحظ منذ نعومة أظافره ميالا للمطالعة وطلب العلم، وفي ذلك يقول شارل بلات (عرف الجاحظ بميله الغريزي للمطالعة والتنقيب في الكتب ليتمم معلوماته الشفهية)3.

وحبه الكبير للمطالعة والقراءة راجع إلى قوة صبره وعزيمته القوية حيث تروي كتب بأنه "كان من بحور العلم، وتصانيفه كثيرة جدا، قيل: لم يقع بيده كتاب قط إلا استوفى قراءته، حتى إنه كان يكتري دكاكين الكُتبيّين، ويبيت فيها للمطالعة، وكان باقعة في قوة الحفظ"4.

حيث كان أشبه بآلة مصورة فليس هناك شيء يقرؤه إلا ويرتسم في ذهنه، ويظل في ذاكرته أمادا متطاولة، ومن أكبر الدلالة على شغفه بالقراءة والكتب المقدّمة الطويلة التي وضعها بين يدي كتابه الحيوان<sup>5</sup>.

كما أن تعلمه لم يكن محصورا في ثنايا الكتب بل تكون عن طريق الالتحاق بحلقات العلم المسجديين وقد التمس علمه في المساجد وخاصة المسجد الجامع الذي يمثل أصدق تمثيل الحياة الثقافية والعقلية للمجتمع البصري، حيث كان الجاحظ يستمع إلى محاضراتهم وينهل ما يقدم فيها من غذاء فكري وفي كل فن وعلم، هذا فضلا عن لقاءه للخطباء والفصحاء والشعراء في المربد6.

<sup>1.</sup> رضا أماني، يسرا شادمان، دراسة أراء الجاحظ حول شعر نقده، جامعة العلامة طباطبائي، طهران، عدد 2، 2012، ص 28/27.

<sup>2.</sup> فوزي السيد عبد ربه، المقاييس البلاغية عند الجاحظ، ص 23.

<sup>3.</sup> شارل بلات، الجاحظ، ص 113-114.

<sup>4.</sup> شمس الدين الذهبي، سير أعلام النبلاء، تح شعيب الأرناؤوط وصالح السمر مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 1982، ج 11، ص527.

<sup>5.</sup> شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، العصر العباسي الثاني، دار المعارف القاهرة بمصر ط2، د ت، ص 589.

<sup>6.</sup> رابح العوبي، فن السخرية في أدب الجاحظ من خلال التربيع والتدوير والبخلاء والحيوان، دار الكتاب الثقافي، د ط، ص 77.

#### 6.مؤلفاته:

للجاحظ مؤلفات عدة، ألّف أكثر من ثلاثمائة وخمسين كتابا في مختلف فروع الثقافة، ضاعت كلها إلا القليل النادر منها على مرور الأيام والأجيال، ولم يبق لنا منها إلا رسائل عديدة.

ومن بين هذه الكتب نذكر منها: كتاب البخلاء والحيوان والبيان والتبيين، وتعتبر من أشهر الكتب التي نالت شهرة ورواجا<sup>1</sup>.

أما الكتب المطبوعة للجاحظ فعددها قليل جدا، ويمكن أن نذكر منها ما يأتي $^{2}$ :

- ✓ 1.البيان والتبيين: أحد أركان كتب الأدب وأقدمها، أهداه إلى ابن داود فأعطاه خمسة آلاف دينار. والكتاب يبحث في فنون الأدب والبلاغة نثرا ونظما ويتناول النقد واللغة.
- ✓ كتاب الحيوان: أهداه إلى الوزير محمد بن عبد الملك الزيات، فأعطاه خمسة آلاف دينار وهو أول كتاب ألف في موضوعه يدخل في سبعة أجزاء، ويبحث عن طبائع الحيوان.
- ✓ كتاب البخلاء: كتاب طريف جمع فيه الجاحظ أحبار البخلاء ونوادر الأشحّاء وصدر برسالة سهل بن هارون في البخل.
  - ✓ كتاب المحاسن والأضداد: كتاب حسن، جمع الجاحظ فيه نحو ثمانين موضوعا متقابلة.
- ✓ كتاب التاج في أخلاق الملوك: يبحث عما يتعلق بأمور الملوك في السياسة والتدبير وفي حياتهم الخاصة.
- ✓ الفصول المختارة من كتب الجاحظ: وهو كتاب اختاره عبيد الله بن حسان من عشرين كتاب للحاحظ وهذه أسماؤها: كتاب الحاسد والمحسود، كتاب المعلمين، كتاب التربيع والتدوير، كتاب مدح النبيذ، كتاب طبقات المغنين، كتاب النساء، كتاب مناقب الترك، الرد على النصارى... إلخ.

<sup>1.</sup> محمد عبد المنعم خفاجي، دار الطباعة بالأزهر، القاهرة، ط1، ص11.

<sup>2 .</sup> خليل مردم، الجاحظ، أئمة الأدب، مؤسسة هنداوي، دط، دت، ص 32.

#### مدخل خاص

وجميع هذه الكتب المطبوعة من تصانيف الجاحظ، فهو ألف في مواضيع مختلفة في اللغة والحيوان، علم الكلام... إلخ فهو موسوعة ضخمة ونابغة في العصر العباسي.

#### 7.مذهبه:

يعد الجاحظ شيخا من شيوخ المعتزلة وإمام فرقة من فرقهم تدعى باسم الفرقة الجاحظية وهو خير من يمثل المتكلمين في زمن ازدهار الكلام ومنذ بداية عهده في الدرس والتحصيل يطالع كثيرا من كتب الفلاسفة، وكان أكثر ميله إلى الفلاسفة الطبيعيين فكان يروج لهم ويخلط عباراته بعباراتهم. وقد شغف بالاعتزال ومضى يلازم أساتذته ويستوعب كل ما عندهم أ.

والاعتزال يقوم على مجموعة من المبادئ الفكرية التي أقرها المعتزلة واتبعوها، وذلك ما يمكن تلخيصه في مبدأين رئيسين هما: أن الله واحد...وأنه العدل في قضائه، الرحيم بخلقه  $^2$  وهما ما أطلق عليهما مبدأ التوحيد والعدل.

درس الاعتزال في البصرة، وكانت المدينة التي ظهر فيها المذهب وغلب عليها سلطان المعتزلة الفكري، وكان من شيوخه في المذهب أبو إسحاق النظام (221/180هـ) فعنه أخذ ومنه تعلم ولا يعلم ممن سلف وخلف أفصح من الجاحظ، وكذلك أخذ عن ثمامة، وبشر بن المعتمر ولقى أحمد بن أبي دؤاد وعاصر حركة المعتزلة الفكرية في البصرة وبغداد حتى أصبح حجة في المذهب وقطبا من أكبر أقطابه 3.

✓ كتب الجاحظ في الاعتزال: للجاحظ كتب كثيرة في الاعتزال، وضاعت كلها ومن بينها<sup>4</sup>:

- فضيلة المعتزلة رد عليه ابن الراوندي بكتابه (فضيحة المعتزلة) ودافع عنه الخياط في كتابه الانتصار.
  - الاعتزال وفضله على الفضيلة وقد يكون عين الأول.
- فضيلة الكلام وللرازي 320ه كتاب في الرد عليه عنوانه مناقصة الجاحظ في كتابه فضيلة الكلام".

<sup>1.</sup> فوزي السيد عبد ربه، المقاييس البلاغية عند الجاحظ، ص 30.

<sup>2.</sup> نصر حامد أبو زيد الاتجاه العقلي في التفسير، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء المغرب، ط 3، 1996، ص 11.

<sup>3.</sup> محمد عبد المنعم خفاجي، أبو عثمان الجاحظ، 145.

<sup>4.</sup> المرجع نفسه، ص145-146.

#### 8.وفاتـــه:

كان الجاحظ في أواخر عمره قد أصابه الفالج، فكان يطلي نصفه الأيمن بالصندل والكافور لشدة حرارته والنصف الأيسر لو قرض بالمقاريض لما أحس به من حدره وشدة برده. وكان يقول في مرضه: "أنا من جانبي الأيسر مفلوج فلو قرض بالمقاريض ما علمت به ومن جانبي الأيمن منقرص فلو مر به الذباب لألمت، وبي حصاة لا ينسرح لي البول معها وأشد ما على ست وتسعون سنة"1.

أما موته فكان في البصرة وقعت عليه مجلداته المصفوفة وهو عليل فقتلته 2.

# ثانيا: التعريف بالمدونة (رسائل الجاحظ الأدبية):

"رسائل الجاحظ" هي رسائل متفرقة في الأدب والسياسة وعلم الكلام، تناول فيها الجاحظ بالدراسة محموعة من الظواهر التي كانت منتشرة في عصره وجاءت في حلة لغوية بديعة قد. وقد عمل على تحقيقها مجموعة من المحققين العرب والمستشرقين الا ان أكبر سلسلة وأدقها هي تلك حققها عبد السلام محمد هارون 4.

وقد صنفت رسائل الجاحظ وقسمت إلى ثلاثة أقسام:

- ✓ الرسائل الكلامية.
- ◄ الرسائل السياسية.
  - ◄ الرسائل الأدبية.

والرسائل الأدبية موضوع الدراسة بلغ عددها إحدى وعشرين رسالة، ودراستنا اقتصرت على ثمانية رسائل فقط هي:

<sup>1.</sup> ابن خلكان، وفيات الأعيان، ص 473.

<sup>2.</sup> شفيق حبري الجاحظ، معلم العقل والأدب، دار المعارف، مصر، د ط، ص 57.

<sup>3</sup> عبد السلام بوفار، الروابط والعوامل الحجاجية في رسائل الجاحظ، مذكرة لنيل شهادة الماجستير، لسانيات تطبيقية، جامعة مولود معمري، تيزي وزو، 2016- 2017، ص 70.

<sup>4</sup> نقلا عن آمنة جاهمي المقاربة اللسانية للخطاب السردي (دراسة نسقية لرسائل الجاحظ) مذكرة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه العلوم الشعبة اللغوية جامعة 8 ماي 1945 قالمة في (2017/ 2018)، ص 6،7،8.

- ◄ رسالة الجد والهزل.
- ✓ رسالة البلاغة والإيجاز.
- ◄ رسالة النبل والتنبل وذم الكبر.
- ✓ رسالة تفضيل النطق على الصمت.
  - ✓ رسالة الشارب والمشروب.
    - ◄ رسالة المودة والخلطة.
    - √ رسائل المعاد والمعاش.
- ◄ رسالة كتمان السر وحفظ اللسان.

تسمى بالرسائل الأدبية لكن الجاحظ له مفهوم خاص للأدب مختلف عن المفهوم الشائع لدينا حيث يقول:" الأدب إما خلق وإما رواية العلم أو نقله بين الأجيال وقد أطلقوا له اسم المؤدب على العموم" 1

فالأدب عند الجاحظ معناه الاخلاق ورواية العلم بواسطة المؤدب فهو غير اسم المعلم إلى المؤدب، لأنه يقوم بتربية وتأديب الأجيال قبل تعليمها. فمعنى الأدب مختلف تماما عما يعتقده غيره.

وهذه الرسائل الأدبية تتحدث عن مواضيع مختلفة وهي: موضوع الأخلاق، موضوع البلاغة والإيجاز، وموضوع الفقه، ومواضيع اجتماعية متعددة وكل رسالة لها مقدمة تبين لنا موضوع هذه الرسالة من خلالها نفهم ما يدور في متنها.

<sup>1</sup> رسالة المعلمين، ج 3 ص 34.

# فصل أول: الحجاج: مصطلحات ومفاهيم

#### تمهيد:

يعد الخطاب مجالا حصبا للحجاج، فهو ينتمي إلى فئة الأفعال الإنسانية التي تعدف إلى الإقناع بالاعتماد على الحجج والبراهين التي لا يخلو منها أي خطاب، حيث نجدها في التواصل العادي، كما نجدها في التواصل النوعي، وتأخذ صفتها الحجاجية من نوع الخطاب الذي ترد فيه، فتكون الحجج لغوية محضة إذا كان الخطاب لغويا عاديا، وتكون لغوية بلاغية إذا كان لخطاب لغويا انتقائيا، كما أنها تكون عقلية صرفة إذا كان الخطاب منطقيا. فالهدف الأسمى من الحجاج هو دراسة التقنيات الخطابية التي تسمح بإثارة أو تعزيز موافقة المتلقين على القضايا التي تقدم إليهم، وعليه ما المقصود بالحجاج وما هي أهم مباحثه وقضاياه.

# أولا: مفهوم الحجاج:

1. لغة: مشتق من الجذر اللغوي (حَ جَ جَ ) وهو من الفعل: حَاجَ، يُحَاجُ، مَحَاجَةَ وحِجَاجَا.

وقد جاء في لسان العرب لابن منظور ت (711هـ): « الحَجُ: القصدُ، حَجَّ إلينا فُلانُ أي قَدمَ، وحجَّهُ حجَّا: قصده، وحَجَحْتُ فلانا واعتَمَدْتُهُ أَي قَصَدَتْهُ ورجل محجُوجٌ أي مقصود. وقد حَجَّ بنو فلان فلانا إذا أَطَالوا الاختلاف إليه، والحُجَةُ البُرهان وقيل الحجَّة ما دُفِعَ به الخصم أ».

وقال الأزهري: «الحُجَّةُ الوجه الذي يكون به الظَّفَرُ عند الخصومة. وهو رجل مِحْجَاجٌ، أي جَدَلُ، والتَّحَاج التَّخَاصُم، وجمع الحُجَّةِ: حُججُ وحجِاجٌ. حَاجّه مُحَاجَّةُ وحِجَاجَا: نازعه: الحُجّة وحَجَّةُ وحِجَاجَا: غلبه على حُجَّتِهِ»2.

وورد أيضا في المعجم الوسيط لإبراهيم مصطفى وآخرون: حَجَّ إِلَيْهِ حِجَّا: قَدِمَ. والمكان: قصده والبيت الحرام: قَصَدَهُ للنُسكِ. وفي التنزيل العزيز: (وَلله عَلَى النَّاسِ حِجُّ البَيْتِ). ويقال: حَجَّ بَنُو فُلَان فُلَانا، أَحَجَّ: بَعَتَهُ ليَحُجَّ البيت الحرام حَاجَّهُ مُحَاجَّةٌ وَحِجَاجًا جَادَلَهُ وفي التنزيل العزيز: (أَلَمُ

 $<sup>1. \,</sup>$ لسان العرب، دار الحديث، القاهرة، د ط، 1423ه/2003مادة -326 ج ج، ج2 ص 326-328.

<sup>2.</sup> م. ن، ص ،328.

تَرَ إِلَى الّذي حَاجَّ إِبراهيم في رَبِهِ)، واحْتَجَ عليه أَقَامَ الحُجَّةَ وعَارَضَه مُسْتَنْكِرا فعله، تحاجوا تجادلوا، الحُجَّةُ: الدليل والبرهان، والمِحْجَّاجُ الذي يكثر الجدل والمِحَجَّةُ الطريق المستقيم ج مَحَاجُ 1.

يقول الزمخشري (ت 538هـ) في أساس البلاغة «احْتَجَّ على خَصْمِهِ بَحُجَّةٍ شَهْبَاء، وحاج خصمه فحجّه وفلان خصمه محجوج»2.

من خلال هذه التعريفات يتضح أنّ المعاني المعجمية للحجاج تدور حول معاني عديدة ولا تكاد تخرج عنه إلى معاني أخرى، فالحجاج هو:

- \* المخاصمة والجدل.
- ♦ الاعتراض الغلبة بالحجة أي البرهان عند وجود احتلاف بين الطرفين ومحاولة أحد الطرفين إقناع الآخر بوجهة نظره من خلال مجموعة من الحجج والبراهين التي تثبت صحة موقفه هذه الحجج والبراهين هي دليل يدعم بما صحة رأيه.

هذا الاختلاف النسبي راجع إلى استعمال الجذر اللغوي (ح ج ج) وهو اختلاف طفيف فقط. ويقابل هذه اللفظة في اللغة الفرنسية كلمة argumentation.

ويشير استخدام مادة (Argue) في اللغة الإنجليزية إلى وجود اختلاف بين الطرفين ومحاولة كل منهما إقناع الآخر بوجهة نظره، وذلك بتقديم الأسباب والعلل(Reason) التي تكون حجة (Argument) مدعمة أو داحضة لفكرة أو رأي أو سلوك ما.

تقترب الدلالة اللغوية من الدلالة الاصطلاحية للحجاج في الدراسات الفلسفية الحديثة، حيث بخد في جملة المفاهيم الحديثة للحجاج التي عرضها رتشارد ومالكولم Richard Malcolm اتفاقا فيما

<sup>1.</sup> مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، دار الدعوة، ط2، دت ، ج1، 2 ص 199-200.

<sup>2.</sup> الزمخشري، أساس البلاغة، دار صادر، ط1 ،1992 م، ص 113.

<sup>3.</sup> سهيل إدريس جبور عبد النور، المنهل (قاموس فرنسي عربي)، دار الآداب، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط 11، 1990، ص 67.

<sup>4.</sup> جميل عبد الجيد، البلاغة والاتصال، دار غريب ، القاهرة، مصر، د ط، ص 105، 106.

بينها على كون الحجاج عملية اتصالية، تعتمد الحجة المنطقية بالأساس وسيلة لإقناع الآخرين والتأثير فيهم، وهذه المفاهيم يمكن حصرها في مفهومين هما:

الأول: (طريقة تحليل واستدلال Reasoning، بقصد تقديم مبررات مقبولة للتأثير في الاعتقاد والسلوك).

الثاني: (عملية اتصالية يستخدم فيها المنطق (Logic) للتأثير في الآخرين)1.

فلفظة الحجاج في اللغتين تتفق على معنى واحد في اللغة الفرنسية ويقصد بها اتباع طريقة معينة في تقديم الحجج لتحقيق الإقناع برأي الآخر بواسطة مجموعة من العلل التي تعتبر حججا يمكن تأييدها أو رفضها.

#### 2. اصطلاحا:

إن التعريف الاصطلاحي للحجاج لا يبتعد كثيرا عن معناه اللغوي بل يثبته ويؤكده، وقد كثر تداول الحجاج في مختلف العلوم من فلسفة ومنطق ورياضيات ... إلخ، وله تعريفات متعددة نذكر منها:

#### 1.2/ عند العرب (القدامي والمحدثين):

### ■ الجاحظ (ت 255 هـ):

إن البوادر الأولى لظهور البحث الحجاجي عند الدارسين العرب القدامي تمثلت في بلاغة الكلام في الخطاب واهتموا به اهتماما كبيرا واعتبروه عنصرا ضروريا في العملية الحجاجية وهذا الكلام لابد منه أن يراعي فيه المتلقي مهما كانت طبقته وهذا من خلال القول: «فإذا كان موضوع الكلام على الإفهام فالواجب أن تقسم طبقات الكلام على طبقات النّاس، فيخاطب السّوقي بكلام السّوقة، والبدوّي بكلام البدوّي، ولا يتجاوز به عما يعرفه إلا ما لا يعرفه فتذهب فائدة الكلام، وتعدم منفعة الخطاب»2. ويندرج كل هذا في إطار بلاغة الخطاب.

2. أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين الكتابة والشعر تح علي محمد البجاوي محمد فصل، دار الفكر العربي، القاهرة مصر،ط2، ص 35.

<sup>1.</sup> جميل عبد الجيد، البلاغة والاتصال، ص 106.

وقد تعددت تسميات الحجاج واختلفت حيث ورد الحجاج عنده بمفهوم البيان وفي كتابه البيان والتبيين يقول: «البيان اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى، وهتك الحجاب دون الضمير، حتى يفضي السامع إلى حقيقته، ويهجم على محصوله كائنا ما كان ذلك البيان، ومن أي جنس كان الدليل، لأنَّ مدار الأمر والغاية التي إليها يجرى القائل والسامع إنما هو الفهم والإفهام فبأي شيء وأوضحت عن المعنى فذلك هو البيان في ذلك الموضع» أ. ومن هذا التعريف تتضح العلاقة بين الحجاج والبيان إذ يعتبر من الأمور المهمة لتحقيق الحجاج لأن بالبيان يتم به الكشف عن المعنى وبالتالي تحقيق وظيفتين أساسيتين للحجاج هما الفهم الإفهام.

كما نحده يهتم أيضا بالمتلقي بدرجة كبيرة لأن عنايته لم تكن صوب الكلام المبين فقط بل تسعى إلى تحقيق الفائدة من هذا الكلام كذلك إذ يقول: «في إصابة عين المعنى بالكلام الموجز فلان يفل المحز ويصيب المفصل، وأخذوا ذلك من صفة الجزار فجعلوه مثلا للمصيب الموجز» $^2$ .

والبيان عنده يتحقق من خلال وسيلتين هُما: الإشارة واللفظ في اعتقاده أن هاذين الوسيلتين تتماشى مع الوسائل الحجاجية بهما يتحقق الحجاج ومن دونهما لا يتحقق. إذ يقول: «الإشارة واللفظ شركان ونعم العون هي له، ونعم الترجمان هي عنهم وما أكثر ما تنوب عن اللفظ وما تعنى عن الخط» فالوسيلة الأولى هي الإشارة وهي ضرورية بها يتم تأكيد الحجة واقناع السامع أمَّا الوسيلة الثانية فهي الصوت وتحسد ذلك من خلال رام أبو حذيفة اسقاط الراء من كلامه، واخراجها من حروف منطقه من العامع المتا العبر الجاحظ الصوت له دور كبير في الحجاج لأن هذه الصفة لابد من توفرها لدى السامع (المحاجج) حتى يتم تلقى وقبول الحجة.

# ■ السكاكي (626 هـ):

<sup>1.</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م، ص60.

<sup>2.</sup> م ن، ص80.

<sup>3.</sup> م ن، ص 61.

<sup>4.</sup> م ن ص 17

يظهر لنا السكاكي الملمح الحجاجي من خلال تطرقه لتعريف علمي المعاني والبيان عند دراسته لمقامات الكلام إذ يقول: «إذا تحققت أن علم المعاني والبيان هو معرفة خواص تراكيب الكلام ومعرفة صياغات المعاني ليتوصل بحا إلى توفية مقامات الكلام حقها بحسب ما يفي به قوة ذكائك، وعندك علم أن مقام الاستدلال بالنسبة إلى سائر مقامات الكلام جزء واحد من جملتها وشعبة فردة من دوحتها، علمت أن تتبع تراكيب الكلام الاستدلالي ومعرفة خواصها مما يلزم صاحب علم المعاني والبيان» في السكاكي جعل تحقق علم المعاني والبيان مرتبطين مع بعض بتحقيق مقامات الكلام، فإذا تحقق الأول تحقق الثاني بالضرورة، فهو يشبه الجاحظ في تعريفه للبيان، في حين أنه لابد من توفر شرط آخر هو الاستدلال ليحقق مقامات الكلام عنده فجعل الاستدلال وعلم المعاني مترابطان مع بعض، فهو يركز على البيان لأنه سبيل الوصول إلى مقولة لكل مقام مقال ولابد على المتكلم أن يكون مُبينا في كلامه ليحقق الغاية المرجوة منه.

ويقول أيضا: «وأوردت علم النحو بتمامه، وتمامه بعلمي المعاني والبيان، ولقد قضيت بتوفيق الله منهما الوطر، ولما كان تمام علم المعاني بعلمي الحد والاستدلال لم أر بدا من التسمح بمما» ويتبين لنا أن السكاكي ربط علم النحو بعلمي المعاني والبيان يقوم على أساس الاستدلال وهذا ما مثل له محمد العمري في كتابه بالمخطط التالي $^{3}$ :



حيث يرى السكاكي ان هناك علاقة بين علمي النحو والمعاني والبيان في حين محمد العمري فهو يرى أن الخطاطة المنجزة في مفتاح العلوم تقتضى قلب اتجاه السهم بين النحو والمعاني والبيان.

# ■ ابن وهب (197 هـ):

<sup>1.</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، (1983م)، ط2 ، 1987، ص 432.

<sup>2.</sup> م ن، ص 6.

<sup>3.</sup> محمد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، افريقيا الشرق، بيروت، لبنان، 1999، د ط، ص 483.

يتجلى ذلك الحجاج عند ابن وهب في البيان مثل السكاكي، حيث تطرق في كتابه: البرهان في وجوه البيان إلى أصناف البيان هذا من خلال قوله: «البيان على أربعة أوجه فمنه بيان الأشياء بذواتها وإن لم تبن بلغاتها ومنه البيان الذي يحصل في القلب عند إعمال الفكر واللّب ومنه البيان باللسان، ومنه البيان بالكتاب الذي يبلغ من بعد وغاب» أ، ومن هنا نجد أن البيان مقابل مصطلح الحجاج باعتبار أن الأوجه الأربعة للبيان هي أوجه حجاجية يتم بما إقناع السامع.

يعتبر الاحتجاج عند ابن وهب من أصناف النثر إذ يقول: «فأما المنثور فليس يخلو من أن يكون خطابة أو ترسلا أو احتجاجا أو حديثا، ولكل واحد من هذه الوجوه موضع يستعمل فيه» وهذا القول يؤكد أنَّ مواضيع النثر تعددت من خطابة وحديث أو الاحتجاج، وغالبا ما كانت مواضيع النثر تسعى إلى استخدام الاستراتيجية الحجاجية للتأثير في الغير في تلك الحقبة.

ويقول في موضع آخر: «وأما الجدل والمحادلة فهما قول يقصد بهما إقامة الحجة فيما اختلف فيه في اعتقاد المتحادلين ويستعمل في المذاهب والديانات وفي الحقوق والخصومات وفي التوسل والاعتذارات ويدخل في الشعر والنثر»  $^{3}$  وهذا يعني أن الحجاج يقوم على الجدل والمحادلة وبهما نصل إلى إقناع المتلقى بالحجة المقدمة له في خطابنا لأن الخطاب سواء كان نثرا أو شعرا يبنى على المحادلة.

مما تقدم ذكره نستخلص أن ملامح البحث الحجاجي عند العرب قديما بدأت في الظهور تدريجيا مع الجاحظ والسكاكي وابن وهب ولكن بمصطلح آخر وهو البيان، وهذا المفهوم تطور مع ابن وهب أكثر من غيره، لأن البيان تقاطع مع الحجاج ولعل من أكثر المصطلحات التي وردت في هذه الفترة بمعنى الحجاج، عي البيان والاستدلال والبرهان.

أما بالنسبة لمفهوم الحجاج عند العرب المحدثين فنجد:

#### ■ طه عبد الرحمن:

<sup>1.</sup> ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، تح د حفني محمد شرف، دار العلوم، جامعة القاهرة، مطبعة الرسالة، ص 56.

<sup>2.</sup> م ن، ص 150.

<sup>3.</sup>م ن، ص 176.

يتحلى مفهوم الحجاج عنده في مصنفه: اللسان والميزان والتكوثر العقلي، حيث في الباب الثاني منه تحدث عن الخطاب والحجاج والعلاقة بينهما فربط الحجاج بالخطابة فهما وجهان لعملة واحدة، ومن هنا نجد أن حقيقة الخطاب تكمن في كونه يضيف إلى القصدين التخاطبيين هما:" قصد الادعاء" والاعتراض أما قصد الادعاء، "فمقتضاه أن المنطوق به لا يكون خطابا حقا حتى يحصل من الناطق صريح الاعتقاد لما يقول من نفسه وتمام الاستعداد لإقامة الدليل عليه عند الضرورة، "فإذن المدعي هو عبارة عن المخاطب الذي ينهض بواجب الاستدلال على قوله"1.

أما قصد الاعتراض، " فمقتضاه أن المنطوق به لا يكون خطابا حقا، حتى يكون المنطوق له حق مطالبة الناطق بالدليل على ما يدعيه." فإذن: " المعترض هو عبارة عن المخاطب الذي ينهض بواجب المطالبة بالدليل على قول المدعي"2.

نستخلص أنَّ طه عبد الرحمن يعتبر الحجاج صفة في الخطابة، كما يؤكد على أنه لا وجود لخطاب دون حجاج فهو ربط بينهما والخطاب عنده يقوم على قصدين هما قصد الادعاء والاعتراض فالأول هو التصور الصحيح للخطاب الذي يقوله من تلقاء نفسه، ويكون قادر على إتيان بالدليل، والمدعي هو الذي يؤكد صحة قوله، أما قصد الاعتراض هو المنطوق له هو الذي يطلب الدليل ويحق له الاعتراض على الأدلة المقدمة، وعليه الحجاج عنده يهدف إلى التأثير في الملتقي بحيث تأخذه لفعل شيء يريده المتكلم إذ يحق للمتلقى الاعتراض على الحجج المقدمة.

ويقول في موضع آخر: "قد تزدوج أساليب الإقناع بأساليب الامتاع فتكون إذ ذاك أقدر على التأثير في اعتقاد المخاطب، وتوجيه سلوك لما يهبه هذا الامتاع من قوة في استحضار الأشياء ونفوذ في إشهادها للمخاطب كأنه يراها رأي العين"3.

فالحجاج هو آلية من آليات الإقناع تمدف إلى التأثير في المتلقي بشتى الطرق فأحيانا قد تكون بالقبول أو الرفض لذلك لابد من توفير الحجج اللازمة لإقناعه.

<sup>1.</sup> طه عبد الرحمن، اللسان والميزان أو التكوير العقلي، ص 225.

<sup>2.</sup> م ن، ص 226.

<sup>3.</sup> طه عبد الرحمن، في أصول الحوار وتحديد علم الكلام، دار البيضاء، المغرب، 2000، ص 38.

نستخلص أن طه عبد الرحمن درس الحجاج بشكل واضح وجلي وهذا ما مثله في كتابه اللسان والميزان والتكوثر العقلي، وظهر مفهوم الحجاج وجمع بين الخطابة والحجاج.

#### أبو بكر العزاوي:

أورد المؤلف في كتابه: اللغة والحجاج: "أن الحجاج هو تقديم الحجج والأدلة المؤدية إلى نتيجة وهو يتمثل في إنحاز تسلسلات استنتاجية داخل الخطاب وبعبارة أخرى يتمثل الحجاج في انحازا متواليا من الأقوال بعضها بمثابة الحجج اللغوية وبعضها الآخر بمثابة النتائج التي تستنتج منها"1.

نستخلص ان ابو بكر العزاوي ركز على ضرورة تقديم الحجج والبراهين بهدف الوصول إلى نتيجة معينة التي يرمي لها المخاطب وهي اقناع السامع

كما عرفه طه عبد الرحمن في كتابه: اللسان والميزان أو التكوير العقلي: "كل منطوق به موجه إلى الغير لإفهامه دعوة مخصوصة يحق له الاعتراض عليها"<sup>2</sup>، ومعنى ذلك انه ركز على الجانب الملفوظ من الكلام الذي يتم ارساله إلى الغير بمدف واحد وهو افهامه، كما يحق له قبول الرأي أو رفضه او انكاره فالسمع هنا له حرية الاختيار.

وفي تعريف آخر لصابر الحباشة في كتابه: التداولية والحجاج: "الحجاج بمعناه العادي طريقة عرض الحجج وتقديمها ويستهدف التأثير في السامع فيكون بذلك الخطاب ناجعا فعالا، وهذا معيار لتحقيق السمة الحجاجية غير أنه ليس معيارا كافيا إذ يجب ألا تهمل طبيعة السامع أو المتقبل المستهدف"3.

يتبين لنا من خلال قول أبو بكر العزاوي أنّه يتفق مع تعريفات السابقة وهو عملية تقديم محموعة من الحجج والبراهين للأخر بمدف التأثير وهذه هي الغاية المرجوة من الخطاب الحجاجي.

<sup>1.</sup> أبو بكر العزاوي، اللغة والحجاج، دار البيضاء، المغرب ط 1، 2006، ص 16.

<sup>2.</sup> عبد الرحمان، اللسان والميزان أو التكوير العقلي، دار البيضاء المغرب، ط 1، 1998، ص 226

<sup>3.</sup> صابر الحباشة، التداولية والحجاج، دمشق، ط1، 2008، ص21.

من خلال هذه التعريفات السابقة يتضح أن الحجاج في الاصطلاح حمل دلالة واحدة، حيت عرف على أنه سلسلة من الحجج والأدلة والبراهين التي يقدمها المحاجج من أجل الوصول إلى نتيجة مقنعة ليثبت بها صحة رأيه في الأخير، ولتتحقق غاية المحاجج وهي إقناع السامع بما يريده.

# 2.2/ عند الغرب (قدامي ومحدثين):

#### ■ الحجاج عند السفسطائيين:

يعد السفسطائيون ظاهرة اجتماعية برزت في القرن الخامس قبل الميلاد، وقد تميز روادها بالكفاءة اللغوية البلاغية وبالخبرة الجدلية، وقد لعب وجودهم دورا كبيرا في تطوير البلاغة القولية التواصلية خاصة أ...فالسفسطائيون كانوا يستعملون في غالب سلطة القول في فضاءات سلطة بالمدينة» وفي القول ومآتيه نازلهم أبو الفلسفة الغربية أي أفلاطون وأرسطو فكان بين هذين وأولئك نوعان من الحجاج «حجاج في مسائل فلسفية مختلفة، وحجاج فيما ينبغي أن يكون الحجاج، خطابان متقابلان ناشران لنظريتين مختلفتين إلى وضع القول في علاقته بمسألتي يكون الحجاج، خطابان متقابلان ناشران لنظريتين مختلفتين إلى وضع القول في علاقته بمسألتي المعرفة والقيم الخاصة للاجتماع الإنساني» 2.

هذا يعني أن السفسطائيين اهتموا بالجدل والبلاغة اهتماما كبيرا، فكانوا غالبا ما يعتمدون على سلطة القول وهذا ما ساهم في تطور البلاغة الخطابة عندهم وكذلك عند أفلاطون وأرسطو، فالبلاغة عند السفسطائيين فن للجدل.

ولقد كانت البلاغة عند السفسطائيين اليونانيين فنا للجدل والسفسطة وتضليل الخصوم، فاعتمدوا على الشك منهاجا للبلوغ إلى أهدافهم، فاتخذوا البلاغة وسيلة للاكتساب والارتزاق مقابل تعليم الناس فنون الخطابة والجدل السياسي وفن الحوار والسخرية والتهكم. ومن بين هؤلاء جورجياس

<sup>1.</sup> محمد سالم محمد الأمين، الطلبة الحجاج في البلاغة المعاصرة، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت لبنان، 2008، ط1، ص 24.

<sup>2.</sup> هشام الريفي، الحجاج عند أرسطو ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، حمادي صمود، جامعة الآداب و الفنون والعلوم الإنسانية تونس، كلية الآداب منوبة، ص 51.

وبروتاغوراس Gorgias et Protagoras اللذان كان يدرسان أفراد المحتمع الأثيني فن البلاغة بغية تأهيلهم لممارسة فن الخطابة والمناورة الحوارية والارتجال الحجاجي $^1$ .

مما تقدم ذكره نستنتج: أن السفسطائيين ركزوا على البلاغة واعتبروها وسيلة للجدل وتكذيب الغير وإثبات رأيهم، وكذلك تعليم هذا الفن لأفراد المجتمع.

# ■ الحجاج عند أرسطوAristote:

يعد أرسطو من بين الفلاسفة اليونانيين الذين نظروا الحجاج منذ القدم فكان اهتمامه منصب على الخطابة والشعر، أي كلما تعلق بفنون الكلام وبدأ أرسطو في تأسيس نظرية الحجاج انطلاقا مما جاء به سقراط، حيث جعل "للخطابة خطتين، خطة جدلية وخطة نفسية، والخطة الجدلية والخطابة لابد لها من أمرين التركيب والتحليل، فالتركيب من شأنه أن يجمع النواحي المتفرقة في فكرة واحدة حتى يمكن تحديد الكلام، أما التحليل فعلى العكس يرد الفكرة الجملية إلى الآراء الجزئية "2 وأكد أرسطو وجود علاقة بين الخطابة والجدل وهي علاقة ترابط إذ يقول: «الخطابة متصلة بالجدل وكلاهما يعنى بأمور تمكن معرفتها في غير التجاء إلى علم بعينه، لأنها أمور يمارسها كل الناس ويعرفونها في صورها المتحدة »3.

كما نجد أيضا أن العلاقة بين الجدل والخطابة هي علاقة تناسب وهذا ما أورده ابن رشد في تلخيص كتاب الخطابة لأرسطو حيث قال: "إن صناعة الخطابة تناسب صناعة الجدل وأن كلتيهما تؤمان غاية واحدة وهي مخاطبة الغير"4، كما ربط أيضا بين التعبير عند الإنسان وبين الإقناع والكلام وهذا من خلال قوله: "فالإنسان بجميع تصرفاته عن سائر الحيوان خاصة (الكلام والتعبير) فالإنسان لأنه متكلم معبر يبحث بطبعه عن الاقناع، ويجادله ويحاول أن يصل في كلامه إلى إقناع أكبر عدد

<sup>1.</sup> جميل حمداوي من الحجاج إلى البلاغة الجديدة، إفريقيا، شرق المغرب، دط، ص 66-67.

<sup>2.</sup> أرسطو طاليس، كتاب الخطابة، تر :إبراهيم سلامة، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، ط1، 1950، ص 27/26.

<sup>3.</sup> من، ص 90.

<sup>4.</sup> ابن رشد، تلخيص الخطابة، تح عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت، لبنان، دط، د ت، ص3.

ممكن من الناس"1. ومعنى ذلك أن الإنسان يسعى من خلال كلامه إلى التعبير عما بداخله واقناع طرف الآخر برأيه.

يقسم كتاب الخطابة عادة إلى مقدمة وثلاثة مقالات:

المقدمة: هي مدجحة عادة في المقالة الأولى حدد فيها أرسطو طبيعة الخطابة وعلاقتها بالعلوم والفنون الجحاورة لها مثل الجدل...

المقالة الأولى: الأحلاق والأدلة المناسبة لكل نوع والوسائل الصناعية الخاصة بالخطابة القضائية.

المقالة الثانية: الأحوال النفسية المؤثرة في المخاطبين والأقيسة الخطابية والأمثال.

المقالة الثالثة: الأسلوب وترتيب أجزاء القول $^{2}$ .

أما عن مفهوم الحجاج لدى الغرب المحدثين فنجد:

#### ■ دیکرو Dukret:

إن هذه النظرية التي وضع أسسها اللغوي الفرنسي أزفالدديكرو سنة 1973 نظرية لسانية تحتم بالوسائل اللغوية وبإمكانيات اللغات الطبيعية التي يتوفر عليها المتكلم، وذلك بقصد توجيه خطابة وجهة ما تمكنه من تحقيق بعض الأهداف الحجاجية، ثم إنها تنطلق من الفكرة الشائعة التي مؤداها "أننا نتكلم عامة بقصد التأثير "3، ويتضح أن ديكرو Dukrot المؤسس الفعلي لنظرية الحجاج تحدث عن الحجاج في مؤلفه الحجاج في اللغة مع زميله أنسكوبمر، والملاحظ أنه لا يمكن الفصل بين الحجاج واللغة، بمعنى أن هدف اللغة عنده التأثير في الغير أي لا نتكلم فقط بل نتكلم لتقنع الغير، أمًّا وظيفة الحجاج حصرها في التوجيه.

<sup>1.</sup> أرسطو طاليس كتاب الخطابة ، ص 29.

<sup>2.</sup> محمد العمري، البلاغة العربية، أصولها وامتداداتها، ص 271.

<sup>3.</sup> أبو بكر العزاوي، اللغة الحجاج، ص 15.

يقولان في هذا الصدد: "إن الحجاج يكون بتقديم قولا ق1 أو مجموعة من الأقوال يقضي إلى التسليم بقول آخر ق2 أو مجموعة من الأقوال حيث ق1 يمثل حجة ينبغي أن تؤدي إلى ظهور ق2 يكون قولا صريحا أو ضمنيا"1.

من الأمثلة التي يدعم بها ديكرو و زميله أنسكوبمر هذا الرأي في الحجاج قولهما: «إن في قولنا لنخرج إلى النزهة بما أن الطقس جميل أو في قولنا الطقس جميل فلنخرج للنزهة، يكون ق 1 هو الطقس جميل وق 2 هو فلنخرج للنزهة». ثم يضيفان على أنه بالإمكان أن يكون ق 2 هو النتيجة ضمنيا لكن بشرط أن يكون التوصل إلى هذه النتيجة سهلا يسيرا والمثال على ذلك هذا الحوار:

- هل ترغب في مرافقتي لنشاهد هذا الشريط السينمائي؟
  - لقد شاهدته.

حيث يكون الجواب ب لقد شاهدته دليلا موصلا إلى الجواب الضمني بـ " V" .

ويتضح هنا أن الحجاج عندهما هو إتيان المتكلم بسلسلة من الأقوال، هذه الأقوال بمثابة حجج تقدف من خلالها الوصول إلى إقناع، بشرط أن الحجة الأولى تخدم الحجة الثانية بالضرورة والتسليم بالحجة الثانية مثل المثال السابق الحجة الأولى حققت الحجة الثانية، وأدى ذلك إلى التأثير في الآخر وإقناعه للخروج إلى النزهة بحجة قوية مفادها الطقس الجميل.

## • Pereman& Tyteca برلمان وتيتكا

يعد مصنف الحجاج والخطابة الجديدة الذي ظهر عام 1958 وهو عمل مشترك بينهما حيث يعرفان الحجاج في مواضع مختلفة أهم هذه التعريفات ما يلي: "موضوع نظرية الحجاج هو درس تقنيات الخطابة التي من شأنها أن تؤدي بالأذهان إلى التسليم بما يعرض عليها من

<sup>1.</sup> عبد الله صولة، الحجاج في القرآن من أهم خصائصه الأسلوبية، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ط1، 2001، ط2، 2007، ص 33.

<sup>2.</sup> م ن، ص 34.

أطروحات أو أن تزيد في درجة ذلك التسليم "أ وفي موضع آخر متحدثين عن الغاية من الحجاج: "غاية كل حجاج أن يجعل العقول تذعن بما يطرح عليها من آراء، أو أن تزيد في درجة الإذعان تقوي درجتها لدى السامعين بشكل يبعثهم على العمل المطلوب (انجازه أو الإمساك عنه) أو هو ما وفق على الأقل في جعل السامعين مهيئين للقيام بذلك العمل في اللحظة المناسبة "2.

وهذا يدل على أن موضوع الحجاج ينحصر في الخطابة الجديدة، والتخلي عن الخطابة القديمة وهو يسعى إلى إقناع المتلقي بوجهة نظره اقتناعا تاما، وذلك من خلال ما يقدمه من أطروحات وبراهين تدعم صحة رأيه، وبالتالي الغاية الوحيدة للحجاج هو تحقيق الاقتناع وإذا لم يكن اقتناع لم يكن هناك حجاج، فهذان المؤلفان جعل الجدل في خدمة الخطابة والخطابة هي غاية الحجاج.

# مميزات الحجاج عند برلمان: يتميز الحجاج لديه بخمسة ملامح رئيسية:

- يتوجه إلى مستمع.
- يعبر عنه بلغة طبيعية.
- مسلماته لا تغذو أن تكون احتمالية.
- لا يفتقر تقدمه إلى ضرورة منطقية بمعنى الكلمة.
  - ليست نتائجه ملزمة. •

وتشكل الحوارية سمة أساسية من سمات الحجاج أي انفتاحه على القراءة والتأويل.

<sup>1.</sup> عبد الله صولة، الحجاج (منطلقاته وأطره تقنياته) من خلال مصنف في الحجاج/ الخطابة الجديدة لبرلمان وتيتكا، ضمن كتاب أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، إشراف حمادي صمودة، كلية الآداب منوبة، ص 299.

<sup>2.</sup> من، ص 299.

<sup>3.</sup> محمد ولد سالم الامين، حجاجية التأويل في البلاغة المعاصرة، دار أنور المغرب، ط1، 2004، ص 16-17.

نستخلص مما سبق ان جذور الحجاج لدارسات الغربية قديما تعود إلى جهود الفلاسفة اليونانيين من بينهم أرسطو والسفسطائيين، حيث حصروا الحجاج في البلاغة والجدل، حيث أن البلاغة ساهمت في تطور الخطابة، وكذلك نجد أرسطو ربط بينهما وجعل العلاقة وطيدة.

أما في الدارسات الغربية الحديثة تطور مفهوم الحجاج وحرج عن كل المفاهيم التي كان يعرف بها من جدل وبلاغة وغير ذلك، وعرف بمفهوم جديد أدق من المفاهيم التي كان عليها في الدراسات القديمة، حيث حصر ديكرو الحجاج في اللغة وانطلق من فكرة مفادها ان الإنسان يتكلم بمدف التأثير في الغير في حين أن بيرلمان وتيتكا تمثل الحجاج عندهما في البلاغة الجديدة لكن بمفهوم مخالف عن الخطابة والجدل.

ومن هنا يتضح أن توجه ديكرو توجه لساني لغوي في حين بيرلمان وتيتكا كان توجههما توجها بلاغي هذا ما جعلهما يختلفان فكان لكل واحد منهما نظرية خاصة به في تحديد مفهوم الحجاج، وهذه الدرسات الحديثة هي ثمرة الدارسات القديمة حتى ظهر الحجاج بمفهوم دقيق.

# ثانيا: الفرق بين البرهان والحجاج:

هناك فرق كبير بين مصطلحي الحجاج والبرهان، فكل واحد منهما له مفهومه الخاص به فالبرهان: "ينتمي في الأصل إلى مجال الاستدلالات الاستنباطية المنطقية والرياضية، بينما الحجاج ينتمي إلى مجال الخطاب الطبيعي "1. وهذا يعني أنَّ البرهان مرادف الاستدلال أمَّا الحجاج هو الدليل الذي نلجأ له في الخطاب اللغوي.

ونحد هذا الاختلاف الجوهري بينهما في كتاب: صابر الحباشة 'التداولية والحجاج'، فتكمن دراسة الحجاج من تحليل التقنيات الخطابية التي تسمح بتعزيز ذلك الميل.

هذا التعريف يجعل حصول الاختلاف بين الحجاج والبرهنة أمرا من قبيل المسلمات، أما البرهنة فهي استنباط يهدف إلى الاستدلال على صدقية النتيجة واحتماليتها القابلة للاحتساب، فذلك انطلاقا من مقدمات معتبرة صادقة ومحتملة، وفي تقابل مع البرهنة التي يمكن أن تتخذ شكل حساب، فإن

<sup>1.</sup> حافظ اسماعيل علوي، الحجاج، مفهومه ومجالاته، ج1، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن، ط1، 2020، ص185.

الحجاج يطلب به الإثبات أو الإقناع. والبرهنة توفر أدلة ضرورية، أما الحجاج فيقدم أدلة لصالح أطروحة محددة أو ضدها1.

نستخلص أن الحجاج والبرهان مختلفان تماما، فالحجاج يسعى إلى إثبات وإقناع حجة ما مراعيا سياق الذي تقال فيه أما البرهنة مستقلة عن السياق موافقة لقواعد الاستدلال أو غير موافقة، كذلك الحجاج يقوم على أدلة صالحة لأطروحة ما فقط لأن على خلاف البرهنة التي تحتمل أدلة ضرورية وبالتالي البرهنة مرتبة الأولى بسيطة من الحجاج لأن البرهنة جزء من الحجاج.

# ثالثا: الباث والمتلقي في العملية الحجاجية:

يقوم الخطاب الحجاجي على ركيزتين أساسيتين هما: المرسل والمتلقي ولا يمكن أن يكون هناك حجاج من دونهما، حيث يحاول المرسل إقناع المتلقي لأنه محور العملية الحجاجية وذلك من خلال مراعاة أفكاره ومشاعره وأحاسيسه، ولابد أن يكونالخطاب الموجه إلى الغير مفهوما وواضحا حتى تتحقق الغاية المرجوة وهي اقناع المتلقي.

وتعتبر نظرية برلمان في هذا الجال مهم ومفيدة ذلك أنه تناول مسألة الحجاج وأكد على خاصية التفاعل والتحاور في كل خطاب حجاج ويلزم الباث بوجهة نظر معينة، ويتخذ من اقناع المتلقي هدفا أساسيا إنما يبتعد من كونه مجرد تواصل عادي.

ويخلص برلمان من هذا كله إلى نتيجة أساسية مفادها أن العلاقة بين الباث والمتلقي ليست معطى كما هي عليه بوجهة نظر سكونية بل هي موجه يقود الخطاب بكل مراحله.

على أن اهتمام برلمان بمذا الأمر قد قاده إلى تصنيف أخر مشهور هو حديثه عن المتلقي الخاص والمتلقى الكويني2:

المتلقي الخاص: باعتباره الهدف في الخطابات التي ترمي إلى الاقناع.

1. سامية الدريدي، الحجاج في الشعر العربي بينته وأساليبه، عالم الكتب والحديث، إربد الأردن، 2011م، ط1 2007م، ص 32-32.

<sup>1.</sup> صابر الحباشة، التداولية والحجاج، دار دمشق، ط1، 2008، ص69.

المتلقي الكوني: يجعل الخطاب الحجاجي اقناعا فكريا خالصا.

ومما سبق نجد أن العلاقة بين الباث والمتلقي علاقة وطيدة و من دونهما لا تكون هناك عملية حجاجية.

# رابعا: السلم الحجاجي:

تنطلق نظرية السلالم الحجاجية من إقرار التلازم في عمل المحاجة بين القول الحجة ق ونتيجة ن، ومعنى التلازم هنا هو أن الحجة لا تكون حجة بالنسبة إلى المتكلم إلَّا بإضافتها إلى النتيجة قد يصرح بما وقد تبقى ضمنية 1.

وقد عرف طه عبد الرحمن السلم الحجاجي بأنه: "عبارة عن مجموعة غير فارغة من الأقوال مزودة بعلاقة ترتيبية وموفية بالشرطين التاليين:

كل قول يقع في مرتبة ما من السلم يلزم عنه ما يقع تحته، بحيث تلزم عن القول الموجود في الطرف الأعلى جميع الأقوال التي دونه.

أ- كل قول كان في السلم دليلا على مدلول معين، كان ما يعلوه مرتبة دليلا أقوى عليه"2

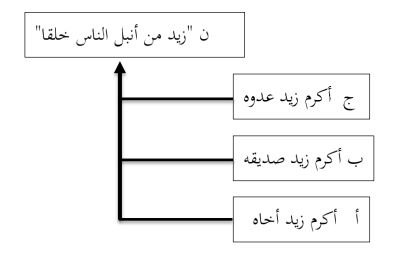
فالسلم الحجاجي هو عبارة عن مجموعة من الأقوال مرتبة تمدف إلى الوصول إلى نتيجة معينة، وهذه الحجج لا تكون بطريقة عشوائية بل منظمة ومرتبة وهذا السلم يتميز بميزتين هما:

- كل قول من السلم يكون أقوى من قول آخر لأن الحجة تبدأ من الضعيف وصولا إلى أقوى حجة ثم نتيجة.
- كل الحجج في السلم تخدم بعضها البعض وتحمل نتيجة واحدة ويتبين ذلك في الرسم الآتي:<sup>3</sup>

<sup>1.</sup> شكري المبحوث، نظرية الحجاج في اللغة ضمن نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، حمادي صمود، جامعة الآداب و الفنون والعلوم الإنسانية تونس، كلية الآداب، منوبة، د ط، ص 363.

<sup>2.</sup> طه عبد الرحمن، اللسان والميزان والتكوير العقلي، ص 277.

<sup>3.</sup> م ن، ص ن.



# 1/ قوانين السلم الحجاجي: قوانين السلم الحجاجي ثلاثة هي:

أ/ قانون الخفض: "إذا صدق للقول في مراتب معينة من السلم فإن نقيضه يصدق في المراتب التي تقع تحتها"، أ ويوضح قانون الخفض loi d'abaissement الفكرة التي ترى أن النفي اللغوي الوصفي يكون مساويا للعبارة moins que فعندما تستعمل جملا من قبيل:

- الجو ليس باردا
- إذا لم يكن الجو باردا، فهو حار.

فنحن نستبعد التأويلات التي ترى أن البرد قارص وشديد وتتجلى صعوبة هذه الوقائع، في أن الخفض الذي ينتج عن النفي لا يتموقع في السلم الحجاجي ولا يتموقع أيضا في سلمية تدريجية موضوعية يمكن تعريفها بواسطة معايير فيزيائية، فلا تندرج الأقوال الإثباتية من نمط الجو بارد والأقوال المنفية الجو ليس باردا في نفس الفئة الحجاجية ولا في نفس السلم الحجاجي<sup>2</sup>.

معنى ذلك أن الجمل المنفية هنا لا تنتمي إلى السلم الحجاجي.

<sup>1.</sup> طه عبد الرحمن، اللسان الميزان أو التكوثر العقلي، ص 105.

<sup>2.</sup> حمو النقاري، التحاجج طبيعته ومجالاته ووظائفه، كلية الآداب و العلوم الإنسانية، الرباط، ط1، 2006م، ص 62.

ب/ قانون النفي: ويسمى أيضا قانون تبديل السلم بأنه إذا كان القول دليلا على مدلول معين فإن نقيض مدلوله أ. مثال ذلك إذا كان قول ما (أ) مستخدما من قبل المتكلم ما ليخدم نتيجة معينة، فإن نفيه (أي أ) سيكون حجة لصالح النتيجة المضادة، وبعبارة أخرى فإن كان أ ينتمي إلى الفئة الحجاجية بواسطة لا. ن ويمكن أن نمثل لهذا الحجاجية المثالين التاليين:

- زيد مجتهدٌ
- زيد ليس مجتهدا، إنه لم ينجح في الامتحان.

فإذا قبلنا الحجاج الوارد في المثال الأول وجب أن تقبل كذلك الحجاج الوارد في المثال الثاني<sup>2</sup>. وهذا يدل على أن حجة النفى هي حجة الرأي مخالف أي نقيض الحجة الأولى.

ج/ قانون القلب: " إذا كان أحد القولين أقوى من الآخر في التدليل على مدلول معين فإن نقيض الثاني أقوى من نقيض الأول في التدليل على نقيض المدلول" 3. فقانون القلب مرتبط بقانون النفي، يقومان على علاقة عكسية والحجة المضادة هي أقوى حجة الحجة الأخرى.

# 2/أنواع الحجج: تقسم الحجج إلى أنواع عديدة كما يأتي:

أ/ الحجج شبه المنطقية: تعتمد هذه الحجج على كسب القوة الإقناعية" من بعض البنى المنطقية مثل التناقض، التماثل التام الجزئي وقانون التعدية". فالأولى (التناقض): فيعمد هنا المتكلم في الجمع بين حكمين متعارضين في الخطابة وهنا يكون هدفه إثبات حكم واقصاء آخر ليقنع المتلقي بالحكم المثبت أما التماثل: فتكون فيه الحجة بلفظ مشابه للفظ الأول.

<sup>1.</sup> حمو النقاري، التحاجج طبيعته ومجالاته ووظائفه، ص 278.

<sup>2.</sup> ابو بكر العزاوي، اللغة والحجاج، ص22.

<sup>3.</sup> طه عبد الرحمن، اللسان الميزان، ص 106.

وأخيرا حجج التعدية فتعمد هذه الحجج لكسب صفتها الحجاجية قيمة عنصر ثالث يتم المرور عبره لتأكيد صدق العلاقة بين عنصرين الأول الثاني<sup>1</sup>.

نستنتج مما سبق أن الحجج شبه المنطقية تقوم على أساس المشابحة للبنى المنطقية في البرهنة وإذا كانت تشابحها فهذا لا يدل على أنها بل لابد من تحري عند الاستدلال المنطقي ومن بين البني المنطقية: التناقض، التماثل والتعدية.

ب/ الحجج المؤسسة على بنية الواقع: " فتستخدم الحجج شبه المنطقية للربط بين أحكام المسلم بها وأحكام يسعى الخطاب إلى تأسيسها وجعلها مقبولة مسلما بها" <sup>2</sup>، نستنتج أن هذه الحجج تسعى إلى الربط بين الأحكام مسلم بها عند عامة الناس، وأحكامه، لأن المتكلم هنا بصدد توصيل مسلماته التي يرمي إليها في خطابه فتكون هناك علاقة اتصال بين المسلمات.

ج/ الحجج المؤسسة لبنية الواقع:" أي تأسيس الواقع بواسطة الحالات الخاصة كالمثل الذي يؤثر به تأكيد الفكرة المطروحة يلحق بالمثل الاستشهاد بالنصوص ذات القيمة السلطوية على المخاطب كالمقولات الدينية". 3 ومعنى ذلك أن هذه الحجج مستمدة من الواقع لتدعيم هذه الحجة وتأكيدها نلجأ إلى المثل والاستشهاد بالنصوص الدينية...

## خامسا: خصائص النص الحجاجي:

# 1-تعريف النص الحجاجي:

هو نوع من أنواع النصوص الأدبية يعرف في اللغة الفرنسية texte argumentatif يقصد به "النص الذي يهدف إلى الإقناع، والتأثير، والإقتناع واستخدام أساليب التفسير والبرهنة والحجاج"، معنى ذلك أن له هدف واحد هو التأثير في الغير بشتى الطرق والوسائل.

<sup>1.</sup> عباس حشاني، خطاب الحجاج والتداولية، دار عالم الكتب الحديث، اربد، أردن، 2014، ط1، ص 85.

عبد الله صولة، في نظرية الحجاج، دراسات وتطبيقات دار الجنوب للنشر والتوزيع، نهج فلسطين 102، تونس 1979، ص
 49.

<sup>3.</sup> م س، ص 86.

<sup>4.</sup> جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، شبكة الألوكة، www.alukah.net، ص 167.

يختلف النص الحجاجي عما سواه في هدفه و هو الاقناع ، فإذا كان قصده معلنا واستدلاله واضحا، وأفكاره مترابطة فلأنه يحرص كل الحرص على الإقناع: إقناع المتلقى بوجهة نظره، أو بطريقته في تناول الأشياء بل قد يحاول حمله على الإذعان دون اقتناع حقيقي فهو نص يلزم صاحبه على نحو صارم بما جاء فيه بل يورطه بشكل واضح جلى:

فالنص الحجاجي هو أسلوب كتابة يحلل ويناقش ويعبر عن الآراء ويطرح الأطروحات. من خلال تقديم الحقائق، والاستدلال، والتمييز بين الصواب والخطأ، وإعطاء الأمثلة، فيحدد المؤلف ما إذا كانت وجهة نظر معينة صحيحة أم خاطئة، ويؤيد أو ينفى اقتراحا معينًا. مستعينا طبعا بما توفر لديه من حجج وأدلة و براهين.

المثال لا الحصر ما يأتي:<sup>1</sup>

أ/ القصد المعلن: إنَّه البحث عن إحداث أثر ما في الملتقى أي إقناعه بفكرة معينة، وهو ما يعبر عنه اللَّسانيون بالوظيفة الإيحائية للكلام، وقد أدرك رجال الإشهار أهمية هذا الأمر فنجحوا في استغلال هذا الشكل الناجح من أشكال التواصل. والمقصود به هو محاولة الوصول إلى الملتقى والتأثير فيه بوجهة نظره بالإيجاء في الكلام.

ب/ التناغم: النص الحجاجي نص مستدل عليه لذلك يقوم على منطق ما في كل مراحله ويوظف على نحو دقيق التسلسل الذي يحكم ما يحدثه الكلام من تأثيرات. ومعنى ذلك أن المعنى الحجاجي يتميز بالتسلسل بين الجمل مما يحدث نغمة موسيقية في الكلام ويؤدي في التأثير في المتلقى.

ج/ الاستدلال: أن النص الحجاجي نص قائم على البرهنة ويكون بناؤه على نظام معين تترابط فيه عناصر وفق نسق تفاعلي، وتمدف جميعها إلى غاية مشتركة.

<sup>1</sup> سامية الدريدي، الحجاج في الشعر العربي، ص 26-27.

د/ البرهنة: ترد الأمثلة والحجج وكل تقنيات الإقناع مرورا بأبلغ إحصاء وأوضح استدلال وصولا إلى ألطف فكرة.

ولعل أهم سمة هي الحوارية وهي العلاقة الجامعة بين المرسل والمرسل إليه.

# فصل ثان:

الروابط الحجاجية في الرسائل المختارة

#### تمهيد:

تعد الروابط الحجاجية من بين المؤشرات الحجاجية الموجودة بكثرة في الخطاب وهي تعمل على الربط بين مكونات النص، فتجعله متماسكا ومنسجما، كذلك تعمل على الربط بين الحجة والنتيجة مما يؤدي إلى إقناع المتلقي، وهو الغاية المرجوة من النص الحجاجي. والرابط الحجاجي هنا يندرج ضمن الربط التداولي لأنه يقوم بتحديد العلاقة الموجودة بين الحجة والنتيجة وهو يختلف عن الربط النحوي التركيبي والربط الدلالي.

#### أولا: مفهوم الروابط الحجاجية:

تعد الروابط اللغوية الحجاجية من الآليات اللغوية المهمة التي يرتكز عليها التحليل الحجاجي، وفي هذه الدراسة سنقف على بعض استعمالاتها وفعاليتها من خلال تقصيها ومتابعتها في النماذج المختارة، لمعرفة أثرها الحجاجي ودورها في الربط بين المعاني وتحقيق هدف التأثير والإقناع. ويمكن تعريف الروابط الحجاجية على النحو التالي:

جاء في معجم المصطلحات النحوية والصرفية: "حرف أو ضمير يربط بين أمرين أو هو العلاقة التي تصل شيئين ببعضهما البعض، وتعين كون اللاحق منهما متعلقا بسابقه قد يسمى "الرابط" بالعائد وذلك في الموصول"1

أما الرابط الحجاجي فهو يربط بين وحدتين دلاليتين أو أكثر في إطار استراتيجية واحدة وهذا في إطار الصيغة الجديدة للنظرية الحجاجية<sup>2</sup>.

نستخلص أن: الرابط له وظيفة أساسية هي الربط والجمع بين الجمل حيث يجعل النص بنية واحدة

د. محمد سمير نجيب اللبدي، معجم المصطلحات النحوية الصرفية، دار الفرقان، بيروت، ط1405، 1ه/1985م، ص9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو بكر العزاوي، اللغة والحجاج، ص 29.

يعرفه أبو بكر العزاوي قائلا: "الروابط تربط بين قولين، وبين حجتين على الأصح أو الأكثر، وتستند لكل قول دورا محددا داخل الاستراتيجية العامة. 1 " يتبين أن الوظيفة الأساسية لهذه الروابط هي الربط بين الأقوال فيكون الكلام في حلقة واحدة.

فالروابط الحجاجية: "هي المؤشر الأساسي البارز، هي الدليل القاطع على أن الحجاج مؤشر له في بنية اللغة نفسها"<sup>2</sup>، وهذا يعني أن الروابط الحجاجية لها دور كبير في الخطاب لأنها تعمل على الربط بين أجزاء النص مما ينتج عنه خطاب منظم ومنسجم أي في نسق متكامل، كما تعمل أيضا على الربط بين الحجج والنتائج وكلَّ هذا يؤدي إلى الغاية المرجوة وهي إقناع المتلقي.

كذلك هذه الروابط تؤدي إلى ترتيب أجزاء الخطاب وهذا ما نلحظه في قول عبد الهادي ابن ظافر الشهري: "الربط الحجاجي بين قضيتين وترتيب درجاتها بوصفه هذه القضايا حججا في الخطاب."3

فإن هذه الروابط اللغوية لها وظيفة أساسية في الخطاب الحجاجي، وهي ترتيب الحجج والربط بينها، مما يجعل النص بنية واحدة متماسكة ومنسجمة، وبذلك يسهم في إقناع المتلقي لأن الحجج تثبت في ذهنه.

و هناك ثلاثة أقسام من الربط و هي $^{4}$ :

أ/ **الربط النحوي التركيبي**: يتم فيه ربط موضوعات مثل: الفاعل والمفعول إلى محمولاته فيدخل هنا الإعراب المعمول فيه.

<sup>1</sup> أبو بكر العزاوي، اللغة والحجاج، ص 27.

<sup>2.</sup> م ن، ص 55.

عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب (مقاربة لغوية تداولية)، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت لبنان ،ط 1، 2004، ص 508.

<sup>4</sup> د. يوسف محمد عبدة، دور الروابط الحجاجية وأثرها في حديث القمر للرافعي، عدد 27، 2 كانون الثاني، 2021، ص، 548.

ب/ الربط الدلالي: هو الذي يتم فيه عادة ربط الموضوعات إلى الفعل بواسطة الحرف بموجب دلالته الخاصة ومعنى ذلك أن المعنى الدلالي لتلك الأفعال والحروف له معنى واحد.

ج/ الربط التداولي: يركز على العلاقة التي تربط الكل الدلالي التركيبي من جهة، ومتداول اللغة من جهة أخرى.

## ثانيا: أنواع الروابط الحجاجية:

 $^{1}$ قستم أبو بكر العزاوي الروابط الحجاجية إلى:

1/ روابط مدرجة للحجج: وظيفة هذه الروابط إدراج الحجج في سلم الحجاجي (حتى، بل، لكن، مع، ذلك، لأن...)

2/ الروابط مدرجة النتائج: تقوم هذه الروابط يسوق النتائج من أمثلتها (إذن، لهذا، وبالتالي...)

3/ روابط التي تدرج حججا قوية: تقوم هذه الروابط بإدراج الحجج الأقوى: (حتى، بل، لكن، لاسيما...)

4/ روابط التي تدرج حججا ضعيفة: تقوم هذه الروابط بربط الحجج الضعيفة أو الأقل قوة مثل: (حروف العطف).

أ/ روابط التعارض الحجاجي: هي روابط حجاجية تجمع بين حجتين متناقضتين من أمثلتها: (لكن، بل، مع ذلك)

ب/ روابط التساوق الحجاجي: هي روابط تخدم نتيجة واحدة من أمثلتها: (حتى، ولاسيما...) يتبين من خلال تقسيم الروابط باعتبار الوظائف الحجاجية لها وتنوعها وظهور الرابط الواحد في أكثر من وظيفة وتتضح كل هذه العلاقات في الجدول الآتى:2

<sup>1.</sup> م س، ص 30.

عمد طروس، النظرية الحجاجية من خلال الدراسات البلاغية والمنطقية وللسانية، دار الثقافة، دار البيضاء، المغرب ،ط1، 2005، ص 113.

| محمولات ذات ثلاثة مواضع |                        |                              | الوظيفة      |
|-------------------------|------------------------|------------------------------|--------------|
| حجج الوجهة المضادة      | حجج الوجهة<br>المشتركة | محمولات ذات موضعين           | الموقع       |
| لكن                     | زد علی، حتی            | لأن، مادام، بما، أن          | مدخل الحجة   |
| حتى، أخيرا، مع ذلك      | حتما                   | لأجل، إذن، حينئذ،<br>نتيجة ل | مدخل النتيجة |

بالنظر إلى المدونة قيد الدراسة وجدنا أن الروابط المستعملة فيها كثيرة ومتنوعة، لذا ركزنا اهتمامنا على أهم الروابط التي كان لها الدور الكبير في إقناع المتلقي بالحجة المقصودة، لأن هناك روابط لها قدرة هائلة على الإقناع، وهناك روابط ضرورية جدا في الحجاج لا يمكن الاستغناء عنها، لأن من دونها يكون في الخطاب خلل، ولا وجود لترابط بين أفكاره وأجزائه.

والرسائل الأدبية تفرض استعمالها لأهميتها، حيث استعمل الجاحظ الروابط اللغوية بكثرة في رسائله وذلك ما أدى إلى تماسك وتناسق الرسائل من جهة أخرى، وحقق الغاية المنشودة وهي اقناع المتلقي بوجهة نظره من جهة أخرى.

ومن الروابط الأكثر ورودا في المدونة قيد الدراسة: بل، لكن، حتى، حروف العطف، لأن، إذا الشرطية، حيث أن لكل رابط وظيفة مختلفة عن الآخر، في حين هناك روابط متشابحة مثل: بل، لكن.

#### ثالثا: الراوبط الحجاجية الواردة في المدونة:

#### 1/ الرابط الحجاجي لكن:

الرابط الحجاجي لكن من أدوات التعارض، يقع بين قولين متضادين يعمل على الربط بين الحجتين، بمعنى أنه يربط بين الحجة والنتيجة، لأن الحجة بعد الرابط لكن هي النتيجة التي يسعى المحاجج الوصول إليها وإثباتها للمتلقى وبالتالي يتم إثبات إحدى الحجتين ونفى الأخرى.

وغالبا ما تكون الحجة بعد هذا الرابط أقوى من الحجة الأولى وتخدمها ف " الرابط الحجاجي لكن يقابل Mais ندرك أن لكن متى توسطت دليلين باعتبارها رابطا حجاجيا جعلت الدليل الوارد بعدها أقوى من الدليل الذي سبقها فتكون لللاحق الغلبة المطلقة بحيث يتمكن من توجيه القول بمجمله فتكون النتيجة التي يقصد إليها هذا الدليل الثاني ويخدمها هي نتيجة القول برمّته"1.

ومعنى أنّ لكن لا تكون في صدارة الكلام بل في وسطه لتربط بين حجتين متعارضتين إما إيجابا أو سلبا، ويستدرك فيها الإيجاب بالنفى.

يقول الزمخشري أن لكن تفيد الاستدراك: " أن لكن توسطها بين كلامين متغايرين نفيا وإيجابا فنستدرك بها النفي بالإيجاب والإيجاب بالنفي. "فهي تفيد نفي إثبات لما قبلها وتثبته لما بعدها.

ومعنى الاستدراك: " أن تنسب حكما لاسمها، يخالف المحكوم عليه قبلها"<sup>3</sup>. ومن أمثلة ورودها في الرسائل نذكر ما يأتي:

يقول الجاحظ: " ولو كانوا من أهل النّبل عند الموازنة أو كان معهم ما يُغْلَط الناسُ فيه عند المقايسة لعذرتهُم واحتججتُ عنهم ولسَترتُ عَيبهم ولَرقعت وَهْيَهُم ولكنّ أُمرهم مكشوف" 4. فالرابط الحجاجي هنا ربط بين حجتين والحجة الثانية هي النتيجة والمتمثلة في أن أمرهم مكشوف ظاهرهم معروف عند الجاحظ فهو يثبت ويدعم الحجة الأولى التي قالها محمد بن أحمد بن أبي دواد في أن كل من يزعم أنه من أهل النبل وهم ليسوا منهم هو واضح عند الجاحظ.

ويقول أيضا: " ومن رَأيته منصرفا بعض اللّؤم وتاركا لبعض القبح، فإيّاك أنْ توجّه ذلك منه على التجنب له، والرغبة عنه، والإيثار لخلافه ولكن على أنّه لا يشتهيه أوْ لا يقدر عليه، أو

<sup>1.</sup> سامية الدريدي، الحجاج في الشعر العربي، بنياته وأساليبه، ص 347.

<sup>2.</sup> الحسن بن قاسم المرادي، الجنى الداني في حروف المعاني صنعة ، تح فجر الدين قباوه، الأستاذ محمد نديم فاضل، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، /1992م، ص 616.

<sup>3.</sup> م ن، ص 616.

<sup>4.</sup> المدونة : رسالة النبل والتنبل وذم الكبر، ج4، ص 170.

يخاف من مرارة العاقبة أمرًا يعفى على حلاوة العاجل"<sup>1</sup>. في هذا القول نجد التعارض الحجاجي، بين حجتين أي ما يتقدم الرابط وما يأتي بعده، فالحجة الأولى من يترك القبح لا نلوم عليه بل ندعه يترك ذلك الفعل السيء، في حين الحجة الثانية تخالف الأولى ليس كل شخص يستطيع ترك القبح لأنه ليس بالأمر السهل و لا يقدر على تركه ولا صاحب الإرادة القوية.

وفي موضع آخر يقول: "لعلّ الأنبذة قد دخَلتْ في ذكر تحريم الخمر، لكن لمّا كان الابتداء أجري في ذكر تحريم الخمر، خرج التّحريم عليها وحدها في ظاهر المخاطبة ودخل سائرُ الأشربة في التّحريم بالقصد والإرادة"2. الحجة الثانية التي جاءت بعد الرابط لكن أقوى من الحجة الأولى هي أن كل ما يذهب العقل أدخل في التحريم ولم يبق الأمر مقتصرا على الخمر فقط، لا يهم إن كان ذلك بقصد أو غير قصد.

ويقول الجاحظ في موضع آخر: "ولكنّ هل المجد إلاّ كَرَمُ الأُرُومَة والحَسَبْ وبُعد الهمّة وكثرة الأدب والنّياب على العهد إذا زلّت الأقدام وتوكيد العقد إذا انحلّت معاقد الكرام"3. في هذا القول الحجة الثانية بعد لكن من أقوى الحجج التي جاءت خادمة للحجة الأولى.

من خلال تحليلنا لهذه الأمثلة نستنتج أن الرابط "لكن" قام بإثبات القضايا التي جاءت بعده ونفى الأقوال التي سبقته. فالرابط هنا يقوم بنفي الحجة الأولى وإثبات الحجة الثانية، فتأتي الحجة الأخيرة أقوى من الأولى وتكون أكثر إقناعا وهي بمثابة النتيجة. وقد وظف الجاحظ هذا الرابط بصورة كبيرة مما جعل رسائله أكثر إقناعا وإذعانا لدى المتلقي.

# 2/ الرابط الحجاجي " بل ":

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة النبل والتنبيل وذم الكبر، ص 178.

<sup>2.</sup> المدونة : رسالة الشارب والمشروب، ج4، ص 274.

<sup>3.</sup> المدونة : رسالة المودة والخلطة، ج4، ص 204.

بل هي: "حرف إضراب ولها حالان، إمَّا أن تأتي جملة أو يأتي بعدها مفرد، فإذا جاء بعدها جملة كان إضرابا عما قبلها، وإذا وقع بعدها مفرد فهي حرف عطف ومعناها الإضراب أيضا"1.

فهي ترد "للإضراب عن الأول والإيجاب للثاني"<sup>2</sup> ومعنى ذلك أن بل تتوسط بين كلامين متغايرين يقوم المرسل بنفى الكلام الأول وإثبات الكلام الثاني حسب الكلام الذي ترد فيه.

فهي تأتي " لتدرك كلام غلط فيه، تقول: رأينا زيدا بل عمرا. وتكون لترك شيء من الكلام وأخذ في غيره"3.

و" بل للعطف وتفيد الإضراب إذا وقعت في سياق الإثبات أو بعد الأمر فإنها تنقل حكم قبلها إلى ما بعدها ويصير ما قبلها كالمسكوت عنه" 4. وهذا يعنى أن " بل" ترد لإثبات الحجة الثانية.

كما نجد " بل حرف إضراب يستعمله العرب في كلامهم عند وضع شيء على معنى القصد ثم يذكرون الأولى إن في المدح (...) أو في الذم (...) ويستعملونه عند الغلط (...).

وغالبا ما يرد بعدها جملة فتفيد الإبطال وإمَّا الانتقال ومن هنا يتضح لنا أن هناك نوعان من الإضراب<sup>6</sup>.

الإضراب الإبطالي: " هو ترك أمر ما إلى أخر دون الرجوع إلى الأمر الأول أي إبطاله" الإضراب الانتقالي: " هو ترك أمر إلى آخر دون إبطال الأول"7.

<sup>1.</sup> الحسن بن القاسم المرادي، الجني الداني في حروف المعاني، ص 235- 236.

<sup>2.</sup> الرماني، معاني الحروف، تح لشيخ عرفان بن سليم العشا حسونة الدمشقي، بيروت لبنان، عرفان 1425هـ، د ط، ص 71.

<sup>3.</sup> الزجاجي، حروف المعاني، تح لدكتور على توفيق أحمد، دار الأمل، ط2، 1986/1406، ص 14.

<sup>4</sup> م ن، ص ن.

<sup>5.</sup> عزيزة فوال، المعجم المفصل في النحو العربي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1992م، ص 309.

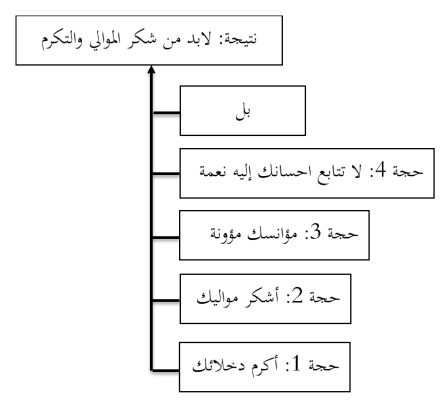
<sup>6.</sup> م ن، ص 192.

<sup>7.</sup> م ن، ص 192

فبواسطة الرابط الحجاجي بل نتمكن من ترتيب الحجج في السلم بما يمكن تسميته الحجج المتعاكسة وذلك بأن بعضه منفي وبعضها مثبت "1. وقد ورد الرابط " بل" عدة مرات في رسائل الجاحظ نذكر منه الأمثلة الآتية:

يقول: " وَأَكرم دُخَلَائك وأشكر مواليك من لا يظنُّ أنَّك تسمَّى جَزِيلَ ما تحتمل في بَذْلِكَ ومُؤَانَسَتِكَ مؤُونة ولا تتابع إحسانك إليه نعمة. بل يرى أن نعمة الشّاكر فوق نعمة الواهب ونعمة الوادِّ المخلص فوق نعمة الجواد المغني"<sup>2</sup>.

من خلال هذا القول نجد الجاحظ يدعو محمد بن عبد الملك الزيات إلى ضرورة شكر الموالي والتكرم عليهم هذا واجب فعله، لأنّ الشكر والتكرم أفضل من اعطائهم الأموال لأن هناك تصرفات لا تشترى بالمال، والرابط الحجاجي " بل" عمل على ترتيب الحجج من أضعف حجة وصولا إلى أعلى حجة ويمكن التمثيل لذلك بالمخطط الآتي:



<sup>1.</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب، ص 514.

<sup>2.</sup> المدونة : رسالة الجد والهزل، ج4، ص 91.

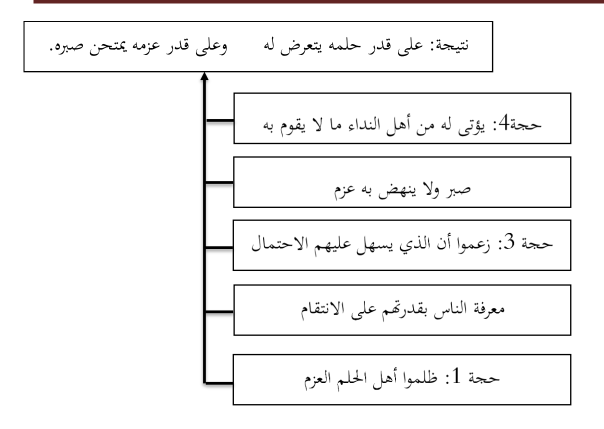
فالرابط الحجاجي " بل" أسهم في نفي الحجة التي وردت قبله، وأثبت الحجة التي وردت بعد هذا الرابط هي بمثابة نتيجة التي سعى إليها، وهي أن نعمة الشاكر فوق نعمة الواهب ونعمة الولد المخني.

وفي موضع آخر يقول:" إنّ النّاس قد ظلموا أهل الحلم والعزم، حين زعموا أنّ الذي يسهّل عليهم الاحتمال معرفة الناس بقدرتهم على الانتقام، فكيف والمذكور بالحلم والمشهور بالاحتمال يُقيَّض له السّفهاء، ويؤتى له من أهل البذاء ما لا يقوم له صبر، ولا ينهض به عزم، بل على قدر حلمه يتعرّض له وعلى قدر عزمه يمتحن صبره"1.

ففي هذا القول يعتبر الجاحظ الناس الذين صنفوا أهل الحلم والعزم في مرتبة السفهاء و هو ظلم في حقهم، فعلى الرغم من حلمهم وعزمهم يتعرضون للظلم والإهانة.

فجاء الرابط الحجاجي " بل" وربط بين مجموعة من الحجج، فجعل الكلام أكثر اقناعا مترابطا ومتماسكا وجميع هذه الحجج تخدم نتيجة واحدة. فوردت بل هنا للإضراب حيث قامت بنفي الحكم الأول وأثبتت الحكم الثاني ويمكن التمثيل لذلك بالمخطط الآتي:

<sup>1.</sup> المدونة: رسالة النبل والتنبيل، ج4، ص 186.

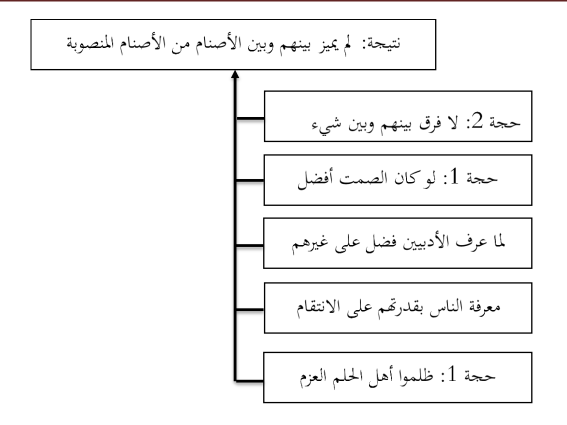


هذا الرابط أسهم في ترتيب الحجج ترتيبا تصاعديا، وقام بإثبات الحكم الأول وإبطاله وإثبات الحكم الثاني وتأكيده.

وقال أيضا: " ولو كان الصّمت أفضل والسّكوت أمثل لما عُرف للآدميّين فضل على غيرهم، ولا فرق بينهم بين شيء من أنواع الحيوان وأخياف الخلق في أصناف جواهرها واختلاف طبائعها وافتراق حالاتها وأجناس أبدانها في أعيانها وألوانها بل لم يكن يميّز بينهم وبين الأصنام المنصوبة والأوتان المنحوتة، وكان كلّ قائم وقاعد".1

استعمل الرابط الحجاجي بل هنا لتأكيد فضل الكلام على الصمت، حيث قام هذا الرابط بالربط بين الجمل ربطا محكما ممًّا أدَّى إلى تماسكها وانسجامها، وإقناع المتلقي بفحواها، حيث يمكن التمثيل لهذه الحجج المرتبة من الأضعف حجة وصولا إلى الحجة القوية هي النتيجة المرجوة، والحجة الواقعة بعد بل من أقوى الحجج، وهي موضحة بالمخطط الآتي:

<sup>1.</sup> المدونة: رسالة تفضيل النطق على الصمت، ص 232.



ويقول أيضا: " أما أنا فلا أر لأبي الفرج – أدام الله كرامته-ذاما ولا شانِئًا ولا عائبا ولا هاجيا بل لم أجد مادحا قط إلا ومن سمع تسابق إلى تلك المعاني، ولا رأيت واصفا قط إلا وكل من حضر يهش له ويرتاح لقوله"1.

الجاحظ هنا يقوم بالثناء على أبي الفرج بصفات محمودة ويبعد عنه كل سلوك وتصرف سيء، لكن على الرغم من ذلك فهو لم يجد أي شخص يقوم بمدحه. مما أدى إلى نفي الحجة الأولى وإثبات الحجة الثانية.

وفي هذه المدونة أمثلة كثيرة ذكرنا بعضها حيث عمل الرابط بل على نفي الكلام الذي سبقه، وإثبات الكلام الذي أتى بعده وبذلك الحجة الثانية أقوى من الأولى، فهو يقوم بترتيب الحجج ويجعل إحداها مثبتة والأخرى منفية من أجل الوصول إلى النتيجة المنشودة.

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة المودة الخلطة، ج4، ص 203-204.

## 3/ الرابط الحجاجي " حتى":

الرابط الحجاجي "حتى" يعمل على ترتيب الحجج التي لها نفس التوجه الحجاجي، حيث تكون الحجة بعد حتى أقوى من الحجة التي قبلها " إن الحجج المربوطة بواسطة هذا الرابط تنتمي إلى فئة حجاجية واحدة أي أنها تخدم نتيجة واحدة، ثم إن الحجة التي ترد بعد حتى هي الأقوى، لذلك فإن القول المشتمل على الأداة حتى لا يقبل الإبطال التعارض الحجاجي" أ. وهذا الرابط يسهم في التسلسل المنطقي للحجج مما يجعل المتلقي يقتنع بما لأن هذا الرابط له قدرة كبيرة في التأثير على المتلقي، وتعتبر حتى من أدوات السلم الحجاجي والأداة حتى لدورها في ترتيب منزلة العناصر، ولما لمعانيها واستعمالاتها من سلمية أ.

ومن أمثلة استعمالاتها في رسائل الجاحظ قوله: " وما كان عليك مع كبر سنّي وضَعف ركني، أن يكون لي ريحانة أشمّها وثمرة أضمّها وأن أجد إلى الأماني به سببا، وإلى التلهّي سلّما، وأن تكثر لي من جنس سروري الحالم، وبقدر ما يمتّع به راجي السّراب اللامع، حتّى حببت قصر عمري إلى وليّ وشوّقته إلى ابن عمّي؛ وحتّى زدت فيما عنده مع كثرت ما عنده، حتّى صيّرنيّ حبّه لموتي إلى حبّ موته وتأميل مالي إلى تأميل فقره؛ وحتى شغلتني عمّن كان يشغل عدوّي 8".

في هذه الرسالة يتحدث على شدة غضب عبد الملك بن زيات على الجاحظ، ففي هذا القول استعمل الجاحظ الرابط "حتى" للربط بين مجموعة من الحجج وكلها تخدم نتيجة واحدة مفادها عتاب الجاحظ لعبد الملك بن زيات على شدة غيضه وغضبه وتصرفاته السيئة معه وأن كل ما يقوم به ولا أساس له من الصحة، مع أنه كان أقرب الناس إليه إلا أنه أصبح عدوا له.

فالحجج الواردة بعد الرابط حتى من أقوى الحجج وهي تمنى الموت للجاحظ أي لا يطول عمره وهذا هو الهدف الذي كان يتمناه ابن عمه لأخذ ماله وثروته.

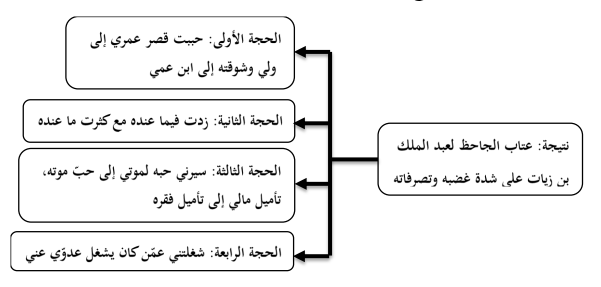
<sup>1.</sup> أبو بكر العزاوي، اللغة والحجاج، ص 73.

<sup>2.</sup> عبد الهادي بن ظافر، استراتيجيات الخطاب، ص 517.

<sup>3.</sup> المدونة : رسالة الجد والهزل، ج1، ص255-256.

والحجة الأخيرة أن الجاحظ مهتم بعبد الملك ابن الزيات لأنه لا يتمنى له الخير

فالرابط الحجاجي "حتى" تكرر أربع مرات في قوله هذا وجميع الحجج الواردة بعده خدمت بعضها البعض ويمكن التمثيل لهذه الحجج بالمخطط الآتي:

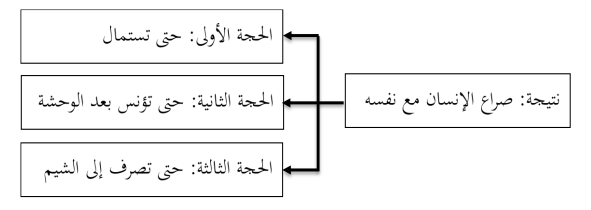


وفي موضع آحر يقول: "... وما أسباب نوازع شهواتهم؟ وما الشّيء الذي يحتال لقلوبهم به حتى تستمال، وحتى تؤنس بعد الوحشة، وتسكن بعد التّفار؟ وكيف يُتأتّى؟ ليُنقَض ما فيه من الطبائع المذمومة حتّى تصرف إلى الشّيم المحمودة؟ وراسم لك في ذلك أصولا، ومبيّن لك مع كلّ أصل منها علّته وسببه 11.

من خلال هذا القول نجد أن كلامه موجه إلى صديقه أبي الوليد محمد بن أبي دؤاد (ت 239) في موضوعها الأخلاق المحمودة والمذمومة، وأن الإنسان يولد وهو مزود بالصفات الحسنة وتكون عند جميع البشر ولا فرق بينهم، وأن هذا الاختلاف بين البشر في التحلي بالأخلاق المحمودة والتمسك بها فهناك من يبقى على حاله لا يتغير في حين من يبتعد عن هذه الأخلاق نتيجة الصراع الذي في نفسه لأنه اتبع شهواته، وهذا السبب الأساسي في اكتساب هذه الطباع السيئة.

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة المعاش والمعاد، ج1، ص97.

فالرابط الحجاجي كانت له نفس الوظيفة التي قام بها في القول السابق، والحجج الواردة بعد هذا الرابط كانت حججا قوية تخدم نتيجة واحدة، كما عملت على الربط بين هذه الحجج مما جعل الكلام مترابطا ومنسجما، ويمكن التمثيل لهذا القول بالمخطط الآتي:

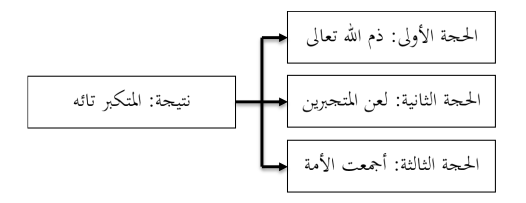


ويقول أيضا: " فقد ذم الله تعالى المتكبّرين، ولعن المتجبّرين، وأجمّعت الأمة على عيبه، والبراءة منه، وحتى سمُّي المتكبّر تائها ، كالذي يختبط في التيه، بلا أمارة ،ويتعسّف الأرض بلا علامة 111.

هذا القول من رسالة النبل والتنبل وذم الكبر، يتحدث الجاحظ عن الإنسان النبيل ويمدحه ويذم الإنسان المتكبر لأنه ليس من صفات الإنسان وهي صفة مذمومة مكروهة.

وقد وظف الرابط "حتى" في هذه الجملة بمعنى " إذ" والحجة الواردة بعد "حتى" هي حجة قوية وهي بمثابة نتيجة لجميع الحجج الواردة قبلها، والحجة الأخيرة أثبتت صحة هذه الحجج وتمثلت في أن وصف الجاحظ المتكبر بالتائه وهو الإنسان الشارد الذي لا يدري ماذا يفعل، هذه الحجج تخدم نتيجة واحدة هي ذم الكبر وأسهم الرابط حتى بالوصول إلى أقوى حجة (المتكبر تائها)، ويمكن التمثيل لذلك بالمخطط الآتي:

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة النبل والتنبل، ج4، ص174.



# 4/ الرابط الحجاجي " لأن":

يندرج هذا الرابط ضمن روابط التعليل ويعد من أهمها: " فقد يبدأ المرسل خطابه الحجاجي بما في أثناء تركيبه وتستعمل لتبرير الفعل كما تستعمل لتبرير عدمه وبهذا يتقرر أن الرابط السببي يمكن أن يستعمل في الحجاج بعض النظر عن فعل كلام المنجز فقد يكون في الإثبات كما قد يكون في النفى"1.

وهذا الرابط " لأن" يفيد التعليل ويقوم بالربط بين الحجة والنتيجة إما بنفي الحجة أو إثباتها فهو يقدم تبرير الحجة المقدمة ويسهم هذا الرابط في الربط بينهما وبهذا يتقرر أن الرابط السببي " لأن" يمكن أن يستعمل في الحجاج.

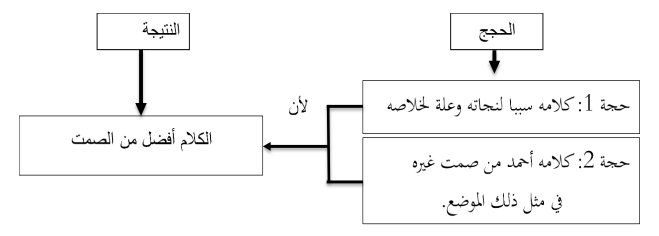
نجد أن الجاحظ أكثر من استعمال هذا الرابط في رسائله ومن بين هذه الأمثلة ما يلي:

يقول: "قَالَ بَلْ فَعَلهُ كبيرهم هذا فاسْألوهم إن كانوا ينطقون"، فكان كلامه سببا لنجاته، وعلّة لخلاصه و، كان كلامه عند ذلك أحمد من صمت غيره في مثل ذلك الموضع ، لأنّه عليه السلام لو سكت عند سؤالهم إيّاه لم يكن سكوته إلاّ على بصر وعلم ، إنمّا تكلم لأنه رأى الكلام أفضل وأن من تكلّم فأحسن قدر أن يسكت فيحسن وليس من سكت فأحسن قدر أن يتكلّم فيحسن "2، في هذا المقطع نلحظ أن الجاحظ فضل الكلام على الصمت في موقف إبراهيم عليه السلام حينما سأل من قام بتكسير الأصنام فلو صمت إبراهيم لهلك كان لابد من كلام وبيان من قام بذلك الفعل فالكلام هنا كان وسيلة لنجاته.

<sup>1.</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب، ص 478.

<sup>2.</sup> المدونة : رسالة تفضيل النطق على الصمت، ج4، ص 234.

ونجد أن الرابط " لأن " ربط بين الحجة والنتيجة ويمكن التمثيل لذلك بالخطاطة التالية:

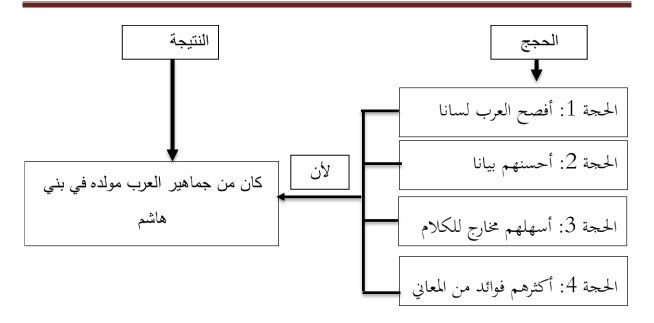


وفي موضع آخر يقول: " واعلم أنّ الله لم يرسل رسولا ولا بعث نبيّا إلاّ، من كان فضله في كلامه وبيانه كفضله على المبعوث إليه، فكان النبّي صلى الله عليه وسلم أفصح العرب لسانا، وأحسنهم بيانا، وأسهلهم مخارج للكلام وأكثرهم فوائد من المعاني؛ لأنه كان من جماهير العرب، مولده في بني هاشم، وأخواله من بني زهر، ورضاعة في بني سعد بن بكر. "1، تحدث الحاحظ هنا عن أسباب اختيار الرسول عليه الصلاة والسلام رسولا للبشرية جمعاء وتفضيله عن باقي الرسل.

والرابط الحجاجي " لأن" ربط بين مجموعة من الحجج والنتيجة ونمثل لذلك بالمخطط التالي:

49

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة تفضيل النطق على الصمت، ج4، 237 238.



و في رسالة تفضيل النطق على الصمت يقول: " ولو لم يكن ممّا عَدَدْنَا من هؤلاء الأحياء الآ قريش وحدها لكان فيها مستغنى عن غيرها، وكفاية عن من سواها، لأنّ قريشا أفصح العرب لسانا وأفضلها بيانا، وأحضرها جوابا، وأحسنها بديهة، وأجمعها عند الكلام قلبا" أ. في هذا المثال يؤكد الجاحظ على أن قريش من أفصح العرب نفس الوظيفة حيث أدى إلى الربط بين الحجة والنتيجة.

ويقول أيضا: " ورُّبُّ كلمةٍ تدور مع واصلتها، وتتقلّب مع جارتها، وإزاء صاحبتها، وعلى قدر ما تُقَابلُ من الحالات وتلاقي من الأسباب، كالحبّ والبغض ، والغضب والرّضا، والعزم والإرادة ، والإقبال والإدبار، والجدّ والفتور . لأنّ كلّ هذا الباب الأخير يكون في الخير والشرّ، ويكون محمودا ويكون مذموما " فالرابط " لأن" ربط بين الحجج والنتيجة المتمثلة في " أن كل هذه الصفات تندرج في باب الخير والشر".

ويقول في موضع آخر: " والنبيل لا يتنبّل، كما أنّ الفصيح لا يتفصّح؛ لأنّ النبيل يكفيه نبله عن التنبّل، والفصيحة تغنيه فصاحته عن التفصّح"3. في هذا القول يتضح لنا بأن الجاحظ يؤكد

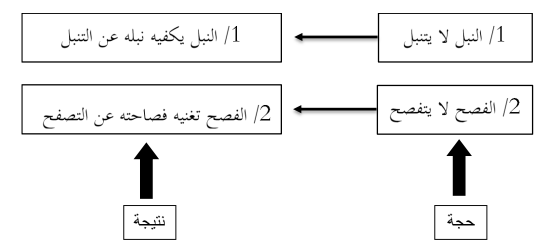
<sup>1.</sup> المدونة: رسالة تفضيل النطق على الصمت، ج4، ص 238.

<sup>2.</sup> المدونة: رسالة الجد والهزل، ج4، ص 87.

<sup>3.</sup> المدونة: رسالة النبل والتنبل، ج 4، ص 175.

أن النبل والفصاحة صفتان يولد الإنسان وهو مزود بهما، فهما صفتان جَبَلَ الله عز وجل عليهما الإنسان.

حيث ذكر في هذا القول الحجة والنتيجة وربط بينهما بواسطة الرابط " لأن" ويمكن تمثل ذلك بالمخطط التالي:



#### 5/الرابط " إذا" الشرطية:

الشرط هو (أن يصح أمر لوقوع غيره)، والتركيب الشرطي هو أسلوب لغوي يتكون من جزئين أو عبارتين لا غنى لإحداهما عن الأخرى، إحداهما تسمى شرطا والأخرى تسمى جوابا أو جزاءا لهذا الشرط. إذ الأصل فيه توقف الجزاء على الشرط بمعنى إذا وقع شرط ومن الأدوات التي تحقق فعل المحجاج إذا الشرطية وهي: " الأصل فيها أن يكون الشرط بما مقطوعا بحصوله أو هو كثير الوقوع "2. ونضرب أمثلة من رسائل الجاحظ لنبين الحمولة الحجاجية التي توفرها هذه الأداة.

يقول الجاحظ: "إذا شربته عدّلت به طبيعتك، وأصلحت به صُفار جسمك، وأظهرت به حمرة لونك، فاستبدلت به من السّقم صِحَّة، ومن حلول العجز قوّة، ومن الكسل نشاطا ،وإلى اللّذة انبساطا ومن الغمّ فرجاً، ومن الجمود تحرّكا ومن الوحشة أنسًا"، في هذا القول استعمل

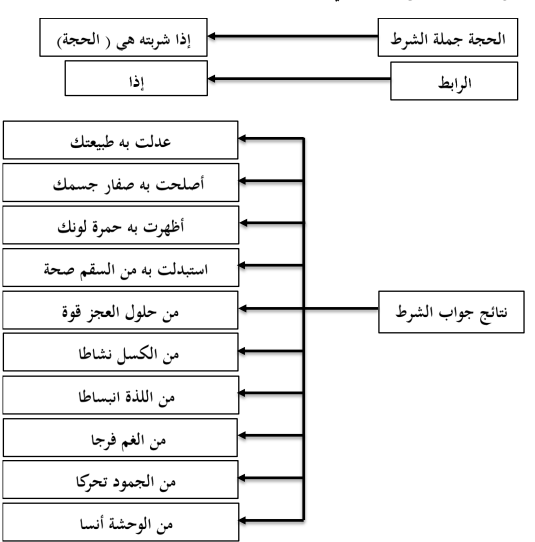
<sup>1.</sup> يونس الجنابي أسلوب التعليل وطرائفه في القرآن الكريم، دار المدار الإسلامي، ط1، ص 301-302

<sup>2.</sup> م ن، ص303.

<sup>3.</sup> المدونة: رسالة الشارب والمشروب، ج4، ص 263.

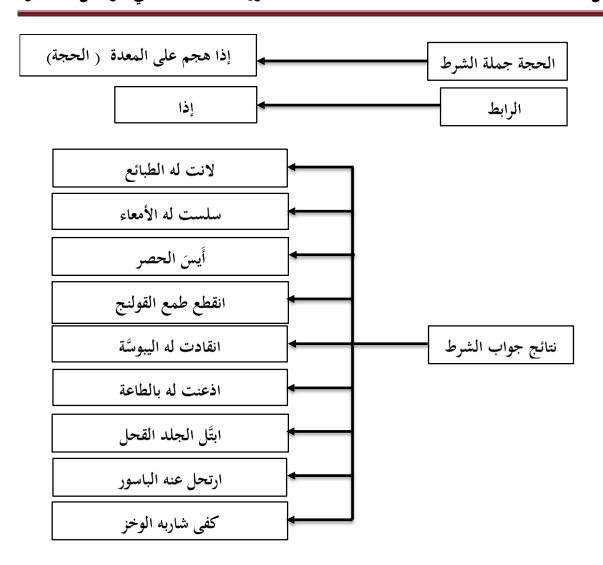
الجاحظ الرابط إذا حيث ربط بين الحجة والنتيجة فهو يرى ان شرب الخمر له أضرار خطيرة على جسم الانسان فالرابط " إذا" في هذا القول ربط بين الحجة والنتيجة ولولاه لما تم الوصول إلى النتيجة وماكان هذا القول ليكسب صيغة حجاجية.

يمكن تفصيل لهذا القول على النحو التالي:



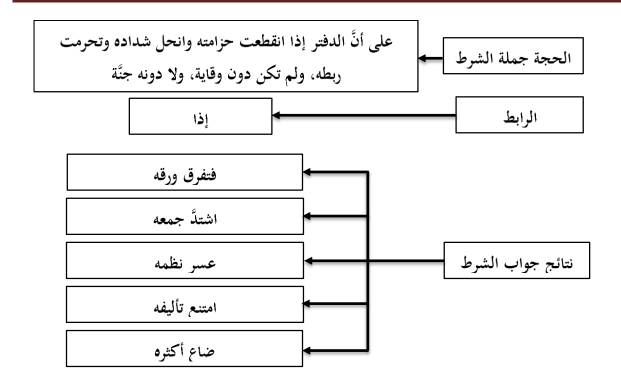
وفي الرسالة ذاتها يقول الجاحظ: " وإذا هجم على المعدة لانت له الطبائع، وسلست له الأمعاء وأيسَ الحصر وانقطع طمع القولنج، وانقادت له اليبوسَّة واذعنت له بالطاعة وابتَّل به الجلد القحل، وارتحل عنه الباسور، وكفى شاربه الوخز"1. وغثل لهذا القول بالمخطط التالي:

<sup>1.</sup> المدونة: رسالة الشارب المشروب، ج4، ص 270-271.



أما في رسالة الجد والهزل يقول: " وعلى أنَّ الدّفتر إذا انقطعت حزامته وانحّل شداده وتخرّمت ربطه، ولم تكن دون وقاية، ولا دونه جنَّة، فتفرّق ورقه، واشتدَّ جمعه، وعسر نظمه وامتنع تأليفه وضاع أكثره". أويمكن تمثيل لهذا بالمخطط التالي:

<sup>1.</sup> المدونة: رسالة الجد والهزل، ج4، ص 89.



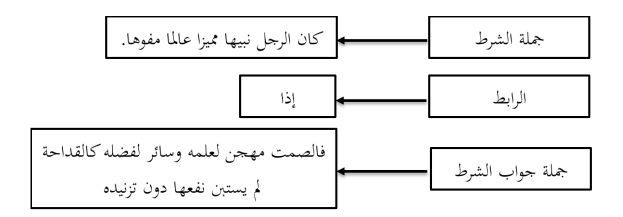
وقال في موضع آخر من رسالة تفضيل النطق على الصمت: "أمتع الله بك وأبقى نعمة عندك، وجعلك مِمَّن إذا عرف الحقَّ انقاد له، وإذا رأى الباطل أنكره وتزحزح عنه. "ونمثل ذلك بالمخططين التاليين:

| جملة الشرط: عرف الحق      | جملة الشرط: رأى الباطل حجة   |
|---------------------------|------------------------------|
| الرابط: إذا               | الرابط: إذا                  |
| جملة جواب الشرط: انقاد له | جملة جواب الشرط: أنكره نتيجة |

وفي رسالة تفضيل النطق على الصمت يقول: " فأمّا إذا كان الرّجل نبيها مُمَيّزا، عالما مفوّها فالصمت مُهَجَّنُ لعلمه وسائر لفضله، كالقدّاحة لم يستبن نفعها دون تزنيدها "2. وغثله بالمخطط التالي:

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة تفضيل النطق على الصمت، ج4، 229.

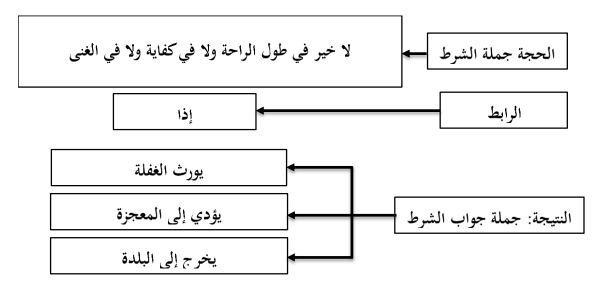
<sup>2.</sup>المدونة :رسالة تفضيل النطق على الصمت، ج4، ص237.



يقول أيضا: " ولقد كنت أشفق عليك من إفراط السّرور فما ظنّك بإفراط الغيظ. ولقد قال بعض الناس: لا خير في طول الرّاحة إذا كان يورث الغفلة، ولا في الكفاية إذا كان يؤدّي إلى المعجزة، ولا في كثرة الغنى إذا كان يخرج إلى البلدة "11

في هذا القول الجاحظ يوجه كلامه لعبد الملك بن الزيات فهو يشفق عليه ويرى أن ما الفائدة من العيش بسلام وطمأنينة وراحة وغنى إذا كان هناك من يعكر عليك هذه الحياة خصوصا من الأشخاص المقربين منك وهذا ما حدث مع الجاحظ وصديقه.

فالرابط إذا ربط بين الحجة والنتيجة مما أدى إلى الترابط بين أجزاء القول ونمثل ذلك بالمخطط الآتي:



<sup>1.</sup> المدونة : رسالة الجد والهزل، ج1، ص234.

مما تقدم ذكره نستنتج أن الرابط الحجاجي " إذا" كان كثير الاستعمال في هذه المدونة حيث أدى إلى تماسك وترابط الأقوال، لأنه ربط بين السبب (الحجة) والمسبب (النتيجة)، فهي من هذا المنطلق يمكن اعتبارها أداة حجاجية لأنها تبرز النتيجة وتوجه القول نحو وجهة معينة.

#### 6/ الرابط الحجاجي " الواو":

الواو حرف من حروف العطف وهذا أصل أقسامها وأكثرها والواو أم باب حروف العطف لكثرة مجالها فيه هي مشتركة في الإعراب والحكم ومذهب جمهور النحويين أنها للجمع المطلق... وذهب قوم إلى أنها للترتيب وهو منقول عن قطرب وتعلب... أما هشام الدينوري إن الواو معنيان معنى اجتماع ومعنى اقتران بأن يختلف الزمان فالمتقدم يتقدم في اللفظ ولا يجوز أن يتقدم المتأخر وقال ابن الخباز وذهب الشافعي رضي الله عنه أنها للترتيب.

والواو العاطفة معناها الجمع فتعطف متأخرا في الحكم أو متقدما  $^2$ . أما عند الكوفيون للترتيب  $^3$ . كما تعمل الواو على الربط النسقي أفقيا عكس السلم الحجاجي  $^4$ .

ومن خلال هذه الآراء نستنتج أنَّ: الواو من أهم الروابط الحجاجية المستعملة في الخطابات ولا يخلو أي خطابا من هذا الرابط وله وظيفتين أساسيتين هما:

الأول: الربط والجمع بين الحجج وترتيبها مما يؤدي إلى إقناع المتلقي لأن معنى منظم.

الثاني: تقوية الحجج وتماسكها من أجل الوصول إلى النتيجة المرجوة لأن جميع الحجج متساوقة أو متساندة.

والأمثلة كثيرة ومتعددة في رسائل الجاحظ حيث نال هذا الرابط حيزا كبيرا في الاستعمال وسنعرض بعض النماذج وهي على النحو التالي:

<sup>1.</sup> الحسن بن القاسم المرادي، الجني الداني، في حروف المعاني، ص 158 ومابعدها.

<sup>2.</sup> على جاسم سلمان، موسوعة معاني الحروف العربية، دار أسامة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ص 233.

<sup>3.</sup> م ن، ص 834.

<sup>4.</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب، ص 471.

قال عمرو بن بحر الجاحظ: "درجت الأرض من العرب والعجم على إيثار الإيجاز، وحمد الاختصار وذَّم الإكثار، والتطويل والتكرار وكل ما فضل على المقدار" فالرابط الحجاجي "الواو" هنا ربط بين العبارات " الإيثار الإيجاز" و" حمد الاختصار" و"ذم الإكثار والتطويل" و"التكرار" وكل ما "فضل على المقدار" فهذه العبارات هي حجج متساندة كلها تخدم نتيجة واحدة هي تفضيل الاختصار والإيجاز في الكلام.

وقد ورد في الرسالة نفسها عدة أقوال تخدم كان لها نتيجة واحدة هي على النحو التالي:

" وربّما كان الإيجاز محمودا، والإكثار مذموما، وربّما رأيت الإكثار أحمد من الإيجاز. ولكل مذهبٌ ووجه عند العاقل. ولكلِّ مكانٍ مقالٍ، ولكل كلام جواب. مع أنَّ الإيجاز أسهل مراما وأيسر مطلبا من الإطناب ومن قدر على الكثير كان على القليل أقدر "2.

وأيضا قوله: " والتّقليل للتخفيف، والتّطويل للتعريف، والتّكرار للتوكيد، والإكثار للتشديد"<sup>3</sup>.

وفي موضع آخر يقول: " والكبر أوّل ذنب كان في السماوات وفي الأرض، وأعظم جرم كان من الجنّ والإنس، وأشهر تعصّب كان في الثّقلين، وعنه لجَّ إبليس في الطّغيان، وعَتَا على ربّ العالمين، وخطّا ربّه التّدبير، وتلقّى قوله بالرّد ومن أجله استوجب السَّخطة، وأخرج من الجَّنة وقيل له: (ما يكون لك أن تتكبّر فيها)، والإفراطه في التّعظيم خرج إلى غاية القسوة... إلخ"4.

الملاحظ في هذا القول تواتر الواو عدة مرات حيث ربط بين الحجج جعلها مرتبة ومتسلسلة وتخدم نتيجة واحدة مفادها الكبر وعواقبه وخيمة حيث تدرج في الحجج من أضعف حجة إلى أقوى حجة هي خروج إبليس من الجنة لأنه طغى ويمكن نمثل لهذه الحجج بالمخطط التالي:

نتيجة: أخرج من الجنة

<sup>1.</sup> المدونة: رسالة البلاغة والإيجاز، ج4، ص 151.

<sup>2.</sup> م ن، ص 152.

<sup>3.</sup> م ن، ص 153.

<sup>4.</sup> المدونة : رسالة النبل والتنبل وذم الكبر، ج4، ص 179.

| 7 <sub>7</sub> | وتلقى           |
|----------------|-----------------|
| 6 <sub>7</sub> | وخطأ            |
| ح5             | وعنه            |
| ح4             | وعنه لجَّ إبليس |
| 35             | أشهر تعصب       |
| 2ح             | أعظم جرم        |
| ا ح1           | الكبر أول ذنب   |

وأقوى حجة قدمها الجاحظ عن الكبر استشهاده بآية من سورة الأعراف، حيث وردت آية تتحدث عن هذا الأمر وهي قوله تعالى: " قَالَ فّاهْبَطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَنْ تَتَكَبّرَ فِيهِا فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ "1.

وفي موضع آخر يقول: " الدَّلِيلُ عَلَى شِدَّةِ غَيْظِكَ، وَغَلَيَانِ صدرك، قوة حركتك، وإبطاءُ فترتك وبعد الغاية في احتيالك<sup>2</sup>".

استعمل الرابط الحجاجي الواو في هذا القول للربط بين الحجج مما أدَّى إلى تسلسلها وترابطها.

ويتحدث في هذا القول عن شدة غضب وسخط محمد بن عبد الملك الزيات تجاه الجاحظ واستعان الجاحظ بجملة من الحجج ويمكن التمثيل بذلك المخطط التالي:

<sup>1.</sup> سورة الأعراف، الآية 13.

<sup>2.</sup> المدونة: رسالة الجد والهزل، ص 84.



ويقول أيضا في رسالة تفضيل النطق على الصمت (سمّيت الغبيّ عاقلا، والصّامت حليما، والساكت لبيبا، والمُطرق مفّكِرا، وسمَّيت البليغ مكثارا والخطيب مهذارا والفصيح مفرطا والمنْطيق مُطنبا)1.

الرابط الحجاجي ربط بين مجموعة من الحجج مفادهًا تفضيل الشخص الصامت على الثرثار حيث قام الجاحظ بتعظيم شأنه ووصفه بصفات جميلة هي "حليما ولبيبا".

ويقول كذلك في رسالة الشارب والمشروب: " وقلت: الجيّد من الأنبذة يصفّي الدّهن ويقوّي الرّكن، ويشدّ القلب والظّهر، ويمنع الضّيم والقهر ويشحذ المعدة، ويُهيّج للطعام الشّهوة، ويقطع عن إكثار الماء، الذي منه جلُّ الأَدواءِ، ويَحدِرُ رُطُوبَة الرَّاس ويهيّج العطاس، ويَشُدُّ البضعة، ويزيد في النُّطفة، وَيَنْفِي القرقرة والرّياح، ويبعث الجودَ والسّماح، ويمنح الطّحال من العظم، والمعدة من التّخم ويحدر المرَّة والبلغم، ويلطّف دم العروق ويجريه ويرقّه ويصَّفيه ويبسط الآمال وينعم البال، ويغشّى الغلط في الرئة ويصفّي البشرة ويترك اللّون كالعصفر... إلخ في هذا المقطع تواتر الواو عدة مرات وأسهم هذا الرابط في الربط والجمع بين مجموعة من الحجج وكلها تخدم نتيجة ضمنية واحدة وهي أنَّ للأنبذة الجيدة فوائد كثيرة ومتعددة.

أسهم توظيف الرابط الحجاجي للواو في ترابط الكلام بعضه مع بعض.

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة تفضيل الصمت، ج4، ص 229.

<sup>2.</sup> المدونة : رسالة الشارب والمشروب، ج4، ص 264.

ويقول في ذات الرسالة " ومع كل ذلك فهو يُلجلجُ اللسان، ويُكثر الهثيان، ويظهر الفضول والأخلاط، ويُناوب الكسل بعد النّشاط. فَأَمَّا إذا تبيَّن في الرأس الميلان، واختلف عند المشي الرجلان، وأكثر الإخفاق، والتنخّع والبُصاق، واشتملت عليه الغفلة، وجاءت الزَّلَّة بعد الزَّلَة والا سواء إن دَسَعَ بطعامه، أو سال على الصّدر لُعابه، وصار في حدّ المخرفين لا يفهم ولا يبين فتلك دلالات النّكر وظهورُ علامات السّكر، ينسى الذكر، ويُورث الفكر، ويهتك السّتر، ويُسقط من الجدار ويُهوّر في الآبار، ويغرق في الأنهار... إلخ أفي هذا المقطع يتحدث عن مساوئ الأنبذة فاستعمل مجموعة من الحجج وربط بينها بالرابط " الواو".

وغيرها من الأمثلة العديدة في رسائل الجاحظ.

مما تقدم ذكره يتضح أن الرابط الحجاجي أسهم في ترتيب الحجج وربط بين معانيها، وكذلك جاءت مترابطة ومتسقة وكل حجة تخدم الأخرى وتساندها. الحجج مدعمة بعضها بعض كلها تخدم نتيجة واحدة على عكس الرابط بل ولكن.

فالواو جعل أجزاء النص مترابطة، حيث جمع بين جميع الحجج لإبراز الفكرة الكلية لهذه الحجج، وبالتالى حقق التماسك وتسلسل المنطقى في كلام الجاحظ.

# 7/ الرابط الحجاجي " ثم":

تعد "ثم" في الحجاج من أهم الروابط الحجاجية ومعناها العطف مثل الواو، لأنها: تعمل على ترتيب الحجج ورصفها وربط معانيها، فثم تفيد الترتيب مع التراخي، قد تأتي لترتيب الأحبار لا لترتيب المخبر عنه.... قال ابن بري: قد تجيء ثم كثيرا لتفاوت ما بين الرتيبتين في قصد المتكلم فيه لتفاوت ما بين مرتبي الفعل مع السكوت عن تفاوت رتبي الفاعل<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> المدونة: رسالة الشارب والمشروب، ج4، ص 256.

<sup>2.</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح ابي الفضل الدمياطي، دار الحديث، د ط، 2006م، ص 1087-1088.

وأيضا هي حرف عطف يدل على أن الثاني بعد الأول وبينهما مهملة أونجد أيضا يقال فيها فم كقولهم في حدث حرف عطف يقتضي ثلاثة أمور التشريك في الحكم والترتيب والمهملة ومن خلال هذه التعريفات نستنتج أن الرابط الحجاجي ثم له دور أساسي يكمن في ترتيب الحجج وتسلسلها وربط مع بعض.

ومن أمثلة الربط بهذه الأداة في رسائل الجاحظ قوله: "الذي كان دعاهُ إلى تكلّف الحلم في بدء أمره وإلى احتمال المكروه في أول شأنه، الأمل في الرّياسة، والطّمع في السيادة، ثم لم يتمّ له أمره، ولم يستحكم له عقدُهُ إلا بعد ثلاثة أشياء: الاحتمال، ثم الاعتياد، ثم ظهور طاعة الرّجال"2. اتى هذا الرابط في ترتيب الحجج ليتم الوصول إلى النتيجة المنشودة هي حلم من يريد أن يكون في أعلى المناصب في الدولة لابد من توفر ثلاثة شروط هي على النحو التالي:

- 1. الاحتمال
  - 2. الاعتياد
- 3. طاعة الرجال

اعتبرها الجاحظ شروط أساسية لتحقيق حلمه وربط بينها بالرابط ثم الذي أدى ترتيب المعاني في ذهن المتلقى.

وفي موضع آخر يقول: " وبعد، فمن هذا المهاجرّي أو الأنصاريّ، الذي روَوّا عنه تحريم الأنبذة ثم لم يرووا عنه التحليل؟ بل لو أنصف القائل لعلم أنّ الذين من أهل المدينة حرّموا الأنبذة أحلّوا النّكاح في أدبار النّساء، كما استحلّ قوم من أهل مكّة عاريّة الفروج، وحرَّم بعضهم ذبائح الزّنوج، لأنهم فيما زعموا مُشَوَّهوا الخلق، ثم حكموا بالشّاهد واليمين خلافا لظاهر التنزيل"3.

<sup>1.</sup> الزجاجي في حروف المعاني، ص 12.

<sup>2.</sup> المدونة : رسالة النبل ولتنبل وذم الكبر، ج4، ص 173.

<sup>3.</sup> المدونة : رسالة الشارب والمشروب، ج4، ص 277.

وظف الرابط "ثم" لربط الحجج وتسلسلها والحجة الأولى متمثلة في تحريم الأنبذة المسكرة في حين وجد خلاف هناك من يقول حلال وبعض الآخر حرام في حين الحجة الثانية حكموا بالشاهد واليمين خلافا لظاهرة التنزيل هنا تأكدوا من تحريمها وذلك من خلال القرآن الكريم وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم وهاذين الحجتين مرتبتين وذلك بفضل الرابط ثم.

يقول أيضا: " ويعدُ فأيُّ شيء أشهر مُنقَبَةً وأرفع درجة وأكمل فضلاً، وأظهر نفعا، وأعظم حرمة، من شيء لولا مكانه لم يثبت لله ربوبيته ولا لنبيّ حجّة ولم يفصل بين حجّة وشبهة وبين الدَّليل وما يتجلَّى في سورة الدَّليل ثم. به يعرف فضل الجماعة من الفرقة والشبهة من البدعة والشّذوذ من الاستفاضة"1.

في هذا المثال ثم عملت على ربط وترتيب الحجتين الأولى القرآن الكريم له دور كبير في بيان ربوبية الله عز وجل وحجة عند النبي صلى الله عليه وسلم هذه الحجة أدت إلى حجة ثانية وهي أن القرآن الكريم هو الدليل المانع في التفريق بين أمور عديدة مثل الشبهة والبدعة...

فالجاحظ هنا رتب الحجتين بواسطة الرابط ثم مما جعل الحجج مترابطة ومنسجمة ووصل الحجج بالنتائج من خلالها.

ومن أمثلة ورود هذا الرابط أيضا في المدونة قوله:

" ثم اعلم – أصلَحك الله – أنَّ الذي وُجِدَ فيه العبرة، وجرت عليه التّجربة، واتَّسق به النظم، وقام عليه وزْن الحكم، واطّرد منه النّسق، وأثبته الفحص وشهدنا له العقول. أنَّ من أوَّل أسباب الخُلطة والدَّواعي إلى المحبَّة، ما يُوجدُ عَلَى بَعْضِ النَّاس من القبول عند اول وَهْلة، وقِلَّة انقباض النُّفوس مع أوَّل لَحْظة، ثم اتّفاق الأسباب التي تقّع بالموافقة عند أوَّل المجالسة، وتلاقى النُّفوس بالمشاكلة عند أوّل الخُلطة"2.

<sup>1.</sup> المدونة : رسالة: تفضيل النطق على الصمت، ج4، ص 240.

<sup>2-</sup> المدونة : رسالة المودة الخطة، ج4، ص195.

وقولُه أيضًا: " أَوَّلها القِدم في الإسلام حيثُ لا رغبة ولا رهبة إلاَّ من الله تعالى وإليه ثم الزهد في الدُّنيا، فإنَّ أزهد الناس في الدنيا أرغبهُم في الآخرة وآمنهم على نفيس المال، وعقائل النساء وإراقة الدماء.

ثم الفقه الذي به يعرف النَّاس مصالح دُنياهم ومراشد دينهم، ثم المشي بالسَّيف كِفاحًا بالذَّبّ عن الإسلام، وتأسيس الدين، وقتل عَدُوّه، وإحياء وليّه "".

ومن خلال هذه الامثلة يتضح لنا أن الرابط ثم من الروابط الحجاجية أدت وظيفة مهمة في رسائل الجاحظ فهو يعمل على ربط وتنظيم وترتيب الحجج، فجعل رسائله تتميز بالتماسك والانسجام ووصَّل إلى النتيجة المرغوبة وهو إقناع المتلقي.

#### 8/ الرابط الحجاجي الفاء:

الفاء حرف من حروف العطف، تعد كذلك من الروابط الحجاجية تعمل على ترتيب الحجج وتسلسلها، والفاء "ترد للترتيب وهي على ضربين: ترتيب في المعنى والترتيب في الذكر، والمراد بالترتيب في المعنى أن يكون المعطوف بها لاحقا متصلا بلا مهملة أما الترتيب بالذكر فهو نوعان: أحدهما عطف مفصل على مجمل والثاني عطف لمجرد المشاركة في الحكم"2، معنى ذلك أن هذا الرابط له وظيفة أساسية هي الترتيب.

يقول الجاحظ: "أما بعد فإنّي قد تصفّحت أخلاقك، وتدبّرت أعراقك، وتأمّلت شيمك، ووزنتك فعرفت مقدارك، وقوّمتك فعلمت قيمتك، فوجدتك قد ناهزت الكمال، وأوفيت على تّمام، وتوقّلت في درج الفضائل"<sup>3</sup>.

هذا القول من رسالة كتمان السر وحفظ اللسان وجه فيها الجاحظ كلامه في بداية رسالته إلى أحد أصدقائه إلى أنه لم يذكر إسمه وهو يمدحه على طيب أخلاقه ووضعه في منزلة العظماء، أي رفع شأنه

<sup>1-</sup> المدونة: رسالة استحقاق الامامة، ج4، ص207

<sup>2-</sup> الحسن بن القاسم المرادي، الجني الداني في حروف المعاني، ص63-64.

<sup>3-</sup> المدونة : رسالة رسالة كتمان السر وحفظ اللسان، ج1، ص139.

وعلى قدره، فالرابط الحجاجي " الفاء" تكرر ثلاث مرات (فعرفت مقدارك، فعلمت قيمتك فوجدتك، قد ناهزت الكمال)، فعمل على الربط والترتيب بين الحجج مما أدى إلى تماسك وترابط الحجج والجمل فجاءت متسلسلة.

من خلال تحليلنا لهذه الأمثلة نستخلص أن حروف العطف (الواو والفاء وثم) كان لها نفس الوظيفة الحجاجية هي الترتيب والربط بين الحجج مع بعضها البعض.

# 9/الرابط الحجاجي إنَّ:

الرابط الحجاجي إن " يفيد التوكيد والتأكيد لغتان والواو أفصح بها كما جاء القرآن قال تعالى: "تَنقُضُواْ الإيمان بعد توكيدها) سورة النحل من الآية 91.

التوكيد هو في اللغة: وفي الاصطلاح تمكين الشيء في النفس وتقوية أمره، وفائدته إزالة الشك، وإماطة الشبهات<sup>1</sup>.

فإن مكسورة مشددة تكون حرف توكيد تنصب الاسم وترفع الخبر ووظيفتها " تثبيت الشيء حين يكون المخاط طالبًا ذلك"<sup>2</sup>.

وأسلوب التوكيد لا يترك الجال إلى الشك إي في الكلام المخاطب وله ثلاثة أغراض وهي: "أن يدفع المتكلم ضرر غفلة السامع عنده والثانية أن يدفع ظنه بالمتكلم الغلظ فإذا قصد المتكلم أحمد هاذين الأمرين فلابد أن يكرر اللفظ الذي ظن أن غفلة السامع عنه أو ظن أن السامع ظن به الغلط فيه تكريرًا لفظيًا...وثالثا أن يدفع المتكلم عن نفسه ظن السامع به تجوزا".

وبهذا نجد أنه يزيل ما قد يتوهمه السامع من احتمال اللبس في فهم معنى المراد وهذا ما يجعل الحجة الواردة بعد الرابط إن من أقوى الحجج وأكثرها إقناعًا، وأن ما يتوهمه السامع غير مقصود وأن كلام الذي جاءً به المخاطب هو كلام صحيح.

<sup>1-</sup> هادي نحر، التراكيب اللغوية، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع، الطبعة العربية، 304، ص93.

<sup>2-</sup> مهدي المخزومي في النحو العربي، نقد – توجيه، دار الرائد العربي، بيروت، لبنان، ط2، -1986م، ص237.

<sup>3-</sup> م ن، ص235/235.

يقول الجاحظ: " إنّ داء الحزن وإن كان قاتلا فإنّه داء مماطل، وسقمه سقم مطاول، ومعه من التمهّل بقدر قسطه من أناة المرّة السوداء"1

استعمل الجاحظ أداة التوكيد "إن" ليؤكد على شدة الحزن والخيبة التي عاشها في هذه الفترة حيث شبه الجاحظ هذا الحزن بالمرض الذي يطول ولا يؤدي إلى الموت، لأنه يرى الموت أحسن من تحمل كل هذا الحزن والألم الذي يعاني منه.

ويقول أيضا: (فبارك الله لهم فيما أعطاهم، ورزقهم الشكر على ما خوّلهم، وجعل ذلك موصلا بالسّلامة وبما خطّ لهم من السّعادة إنّه سميع قريب، فعّال لما يريد)2، في هذا القول وظف الرابط ان للتاكيد على حجة قوية وهي ان الله عز وجل قادر على كل شئ.

كما استعمل أسلوب التوكيد في مواضع عديدة في رسالة تفضيل النطق على الصمت حيث يقول: (إنّ حفظ اللسان أمثل من التورّط في الكلام)<sup>3</sup>،الحجة الواردة في هذا القول مفادها أن الصمت أفضل من الكلام.

ويقول أيضًا في نفس الرسالة: (إنَّك لم تندم على الصّمت قطّ وإن كان منك عيّا وأنّك ندمت على الكلام مرارا وإن كان منك صوابا) 4، فقد استعمل الجاحظ أداة التوكيد ليؤكد فضيلة الصمت على الكلام، وأن كل من يصمت لا يندم على عكس الكلام الذي يؤدي إلى الندم في بعض الأحيان.

ويقول أيضا: (إنَّ عظم حَقُ البلدة لا يُحلُّ شيئا ولا يحرّمُه وإنَّما يعرف الحلال والحرام بالكتاب الناطق، والسننة المجمع عليها، والعقول الصّحيحة، والمقاييس المصيبة)<sup>5</sup>، فقد وظف الرابط إنّ لتأكيد على أن التفريق بين الحلال والحرام يكون بالقرآن الكريم والسنة.

<sup>1-</sup> المدونة : رسالة الجد والهزل، ج1، ص234.

<sup>2-</sup> المدونة : رسالة المودة الخلطة، ج4، ص204.

<sup>3-</sup> المدونة : رسالة تفضيل نطق على الصمت، ج4، ص229.

<sup>4-</sup> م.ن، ص230.

<sup>5-</sup> المدونة : رسالة الشارب والمشروب، ج4، ص277.

ومن خلال تحلينا لهذه الأمثلة وجدنا أن الحجة بعد الرابط إنَّ حجة قوية لا يمكن ردهًا، وذلك لأنها لا تحتمل الشك أبدًا لأن هذا الرابط زاد من قوة الحجة.

والروابط في اللغة العربية كثيرة ومتنوعة نلحظ أنه استعمل أغلبها في مدونته حيث وظفها بكل دقة فكل رابط وضعه في مكانه المناسب . وتعمل الروابط الحجاجية على ترتيب الحجج وتسلسلها، كما أنها تبين النتيجة التي يرمي لها المخاطب، وتوجه القول نحو وجهة واحدة، وذلك للوصول إلى الغاية المقصود إيصالها للمتلقي، فدور هذه الروابط ليس محصورًا في الربط بين القضايا فقط، إنما يتعداه إلى توجيه مسار القول وتثبته في الأذهان للإذعان والتسليم بها.

# خاتمة

### خاتمة:

الحمد لله الذي أعاننا لإنهاء هذا البحث، وفي الأخير توصلنا إلى جملة من النتائج أهمها ما يلي:

- الحجاج هو محاولة التأثير في الغير والوصول إلى المتكلم وهدفه متمثل في الاقناع.
- ورد الحجاج بمصطلحات متنوعة مرادفة لمصطلح الحجاج هي البيان والاستدلال والبرهان.
- ملامح الحجاج موجودة في الدراسات العربية القديمة لاسيما عند الجاحظ الذي تجسد بشكل واضح في مفهوم البيان، حيث ركز على طريقة تأثير في المتلقي بشتى الطرق والوسائل من إشارات وإماءات، وسلك ابن وهب مسلك الجاحظ واعتبر البيان مرادف للحجاج في حين السكاكي ركز على الاستدلال وهذه الاتجاهات الثلاثة الأساسية التي ظهرت لدراسة الحجاج.
- ظهور الحجاج بمصطلحه مع طه عبد الرحمان في الدارسات العربية الحديثة، فأعتبر الخطاب وسيلة الحجاج، وكل خطاب يستدعى الحجاج بالضرورة.
- قدرة الجاحظ على توظيف الروابط الحجاجية توظيفا يدعم حججه، وامتلاكه لطاقات تعبيرية فذة ماجعل حججه مقنعة.
- كثرة استعمال الروابط الحجاجية في رسائل الجاحظ أدى بالضرورة إلى كثرة الحجج الواردة فيها مما أسهم في الربط بيم الحجج والنتائج.
  - الروابط الحجاجية مهمة في العملية الحجاجية ولا يمكن الاستغناء عنها.
- أسهمت الروابط الحجاجية في ابراز الطابع الحجاجي في رسائل الجاحظ حيث أدى إلى التأثير في المتلقى بأسلوب جذاب.
- استعمل الجاحظ الروابط بطريقة مضبوطة مما جعل كل رابط له وظيفة خاصة فهناك روابط مدرجة للحجج مثل حتى وبل في حين هناك روابط جاءت لغرض التساوق مثل الواو والتعليل لأن...الخ.
- طرح الجاحظ حجج مرتبة باستعمال روابط متنوعة مما يدل على احاطته بقواعد اللغة وأسرارها.
  - الروابط الحجاجية ساهمت في تماسك وترابط الرسائل.

# قائمة المصادر والمراجع

🛥 المصحف الشريف برواية ورش عن نافع دار التربية دمشق، حلبوني، ط 3، 2009م.

صر، ط المدونة رسائل الجاحظ تح وشرح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي بالقاهرة مصر، ط 1799م

ص المدونة رسائل الجاحظ تع وشرح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي بالقاهرة مصر، ط 2.

### أولا: الكتب الترابية

- 1. أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين الكتابة والشعر تح علي محمد البجاوي محمد فصل، دار الفكر العربي، ط2.
  - 2. الجاحظ، البيان والتبيين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1998م.
  - 3. السكاكي، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1983، ط2، 1987.

### ثانيا: الكتب المطبوعة

- 4. ابن رشد، تلخيص الخطابة، تح عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت، لبنان، دط.
- 5. ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، تح د حفني محمد شرف، دار العلوم، جامعة القاهرة، مطبعة الرسالة.
  - 6. أبو بكر العزاوي، اللغة الحجاج، دار البيضاء، الطبعة الأولى 2006.
  - 7. أبي بكر خلكان، وفيات الأعيان، تح إحسان عباس، دار صادر، بيروت، دط.
    - 8. جميل جبر الجاحظ مجتمع عصره في بغداد، دار صادر، بيروت، دط.
    - 9. جميل حمداوي من الحجاج إلى البلاغة الجديدة، إفريقيا، شرق المغرب، دط.
  - 10. جميل حمداوي، محاضرات في لسانيات النص، شبكة الألوكة، www.alukah.net.
    - 11. جميل عبد الجيد، البلاغة والاتصال، دار غريب د ط.
- 12. حافظ اسماعيل علوي، الحجاج، مفهومه ومجالاته، ج1، عالم الكتب الحديث، إربد، الأردن، ط1، 2020/1431.
  - 13. حسن السندوبي، أدب الجاحظ، المطبعة الرحمانية، ط1، (135هـ، 1931م).
- 14. الحسن بن قاسم المرادي، الجني الداني في حروف المعاني صنعة ، تح د فجر الدين قباوه، الأستاذ محمد نديم فاضل، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1992،1

- 15. حمو النقاري، التحاجج طبعته ومجالاته ووظائفه، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط، ط2006، 1م.
- 16. رابح العوبي، فن السخرية في أدب الجاحظ من خلال التربيع والتدوير والبخلاء والحيوان، دار الكتاب الثقافي، د ط.
- 17. الرماني، معاني الحروف، تح الشيخ عرفان ابن سليم العشا حسونة الدمشقي، بيروت، عرفان 1425هـ، د ط.
  - 18. الزجاجي، حروف المعاني، تح الدكتور على توفيق أحمد، دار الأمل، ط2، 1986.
  - 19. زركشي، البرهان في علوم القرآن، تح أبي الفضل الدمياطي، دار الحديث، د ط، 2006م.
- 20. سامية الدريدي، الحجاج في الشعر العربي بينته وأساليبه، عالم الكتب والحديث، إربد الأردن، ط2، هـ2011م، ط 1 2007م.
- 11. السيد عبد الحليم محمد حسين، فن السخرية في أدب الجاحظ، دار الجماهرية للنشر والتوزيع والإعلام، ط1 1988.
  - 22. شفيق جبري الجاحظ، معلم العقل والأدب، دار المعارف، مصر، دط.
- 23. شمس الدين الذهبي، سير أعلام النبلاء، تح شعيب الأرناؤوط وصالح السمر مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 1982، ج 11.
  - 24. شوقي ضيف، تاريخ الأدب العربي، العصر العباسي الثاني، دار المعارف بمصر ط2.
  - 25. صابر الحباشة، التداولية والحجاج، دار دمشق، عاصمة الثقافة العربية، 2008، ط1، 2008.
  - 26. طه عبد الرحمن، في أصول الحوار وتحديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، دار البيضاء، المغرب، 2000.
    - 27. عباس حشاني، خطاب الحجاج والتداولية، دار عالم الكتب الحديث، اربد، أردن، 2014، ط1.
      - 28. عبد الرحمان، اللسان والميزان أو التكوير العقلي، دار البيضاء، الطبعة الأولى، 1998.
- 29. عبد الله صولة، الحجاج في القرآن من أهم خصائصه الأسلوبية، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ط1، 2001، ط2، 2007.
- 30. عبد الله صولة، في نظرية الحجاج، دراسات وتطبيقات دار الجنوب للنشر والتوزيع، نحج فلسطين 102، تونس .1979
- 31. عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيات الخطاب (مقاربة لغوية تداولية)، دار الكتاب الجديد المتحدة، ط 1، 2004.
  - 32. فوزى السيد عبد ربه، المقاييس البلاغية عند الجاحظ، مكتبة الأنجلو المصرية، دط، دت.
  - 33. محمد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، افريقيا الشرق، بيروت، لبنان، 1999، د ط.
  - 34. محمد سالم محمد الأمين، الطلبة الحجاج في البلاغة المعاصرة، دار الكتاب الجديد المتحدة 2008، ط1.
- 35. محمد طروس، النظرية الحجاجية من خلال الدراسات البلاغية والمنطقية وللسانية، دار الثقافة، دار البيضاء، ط1، 2005.

- 36. محمد عبد المنعم خفاجي أبو عثمان الجاحظ، دار الطباعة بالأزهر، القاهرة، ط1.
- .37 محمد ولد سالم الامين، حجاجية التأويل في البلاغة المعاصرة، دار أنور، ط1، 2004.
- 38. مهدي المخزومي في النحو العربي، نقد توجيه، دار الرائد العربي، بيروت، لبنان، ط2، 1986م.
- 39. هادي نحر، التراكيب اللغوية، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع، الطبعة العربية، 304، ص93.
  - 40. ياقوت حموي، معجم الأدباء.
  - 41. يونس الجنابي أسلوب التعليل وطرائفه في القرآن الكريم، دار المدار الإسلامي، ط1.

### ثانيا: المجلات

- 1. خليل مردم، الجاحظ، أئمة الادب، مؤسسة هنداوي، دط، دت.
- 2. رضا أماني، يسرا شادمان، دراسة أراء الجاحظ حول شعر نقده، جامعة العلامة طباطبائي، طهران، عدد 2، سنة أولى 2012.
- 3. شكري المبحوث، نظرية الحجاج في اللغة ضمن نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، حمادي صمود، جامعة تونس 1، كلية الآداب، منوبة، د ط.
- 4. عبد الله صولة، الحجاج (منطلقاته وأطره تقنياته) من خلال مصنف في الحجاج/ الخطابة الجديدة لبرلمان وتيتكا، ضمن كتاب أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، إشراف حمادي صمودة، كلية الآداب منوبة.
- 5. هشام الريفي، الحجاج عند أرسطو ضمن: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية، حمادي صمود، جامعة تونس الأولى، كلية الآداب.
- 6. يوسف محمد عبدة، دور الروابط الحجاجية وأثرها في حديث القمر للرافعي، عدد 27، 2كانون الثاني، 2021.

### ثالثا: الموسوعات

1. على جاسم سلمان، موسوعة معاني الحروف العربية، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، عمان.

### رابعا: المعاجم

- 1. ابن فارس، مقاييس اللغة، دار الفكر للطباعة للنشر والتوزيع، تحقيق محمد عبد السلام هارون، ج2.
  - 2. ابن منظور، لسان العرب، دار الحديث، القاهرة، د ط، 2003، ج2.
    - 3. مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، دار الدعوة، ط2.
      - 4. الزمخشري، أساس البلاغة، دار صادر، ط،1992م.
- 5. سهيل إدريس ود. جبور عبد النور، المنهل (قاموس فرنسي عربي)، دار الآداب، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط 11، 1990.

- 6. عزيزة فوال، المعجم المفصل في النحو العربي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1992م.
- 7. محمد سمير نجيب اللبدي، معجم المصطلحات النحوية الصرفية، دار الفرقان، بيروت، ط1، 1985م.

### خامسا: الكتب المترجمة

- 1. أرسطو طاليس، كتاب الخطابة، ترجمة: إبراهيم سلامة، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، ط1، 1950.
- 2. شارل بلات الجاحظ، ترجمة ابراهيم الكيلاني، دار اليقضة العربية للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، سوريا، ط1، 1991.

### سادسا: الرسائل المخطوطة:

- 1. آمنة جاهمي المقاربة اللسانية للخطاب السردي (دراسة نسقية لرسائل الجاحظ) مذكرة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه العلوم الشعبة اللغوية جامعة 8 ماي 1945 قالمة في (2017/ 2018).
- 2. عبد السلام بوفار، الروابط والعوامل الحجاجية في رسائل الجاحظ، مذكرو لنيل شهادة الماجستير، لسانيات تطبيقية، جامعة مولود معمري تيزي وزو، 2016- 2017.

## فهرس الموضوعات

### فهرس الموضوعات

| أ-ب          | مقدمة:                                          |
|--------------|-------------------------------------------------|
| 10-3         |                                                 |
| 4            | أولا: التعريف بالجاحظ                           |
| 4            |                                                 |
| 4            | 2.صفاته:2                                       |
| 5            | 3.نشأته:                                        |
| 5            |                                                 |
| 6            | 5. ثقافته:                                      |
| 7            | 6.مؤلفاته:6                                     |
| 8            | 7.مذهبه:                                        |
| 9            | 8.وفاتــــه:                                    |
| 9            | ثانيا: التعريف بالمدونة (رسائل الجاحظ الأدبية): |
| 25–11        |                                                 |
| 12           | تمهيد:                                          |
| 12           | أولا: مفهوم الحجاج:                             |
| 14           | 1.2/ عند العرب (القدامي والمحدثين):             |
| 20           | 2.2/ عند الغرب(قدامي ومحدثين):                  |
| 25           | ثانيا: الفرق بين البرهان والحجاج:               |
| 26           | ثالثا: الباث والمتلقي في العملية الحجاجية:      |
| 27           | رابعا: السلم الحجاجي:                           |
| جى ثلاثة هى: | 1/ قوانين السلم الحجاجي: قوانين السلم الحجا     |

### فهرس الموضوعات

| 29 | 2/أنواع الحجج: يمكننا تقسيم الحجج إلى أنواع عدة كما يأتي: |
|----|-----------------------------------------------------------|
| 30 | خامسا: خصائص النص الحجاجي:                                |
|    | أ-تعريف النص الحجاجي:                                     |
|    | الفصل الثاني: الروابط الحجاجية في الرسائل المختارة        |
|    |                                                           |
|    | أولا: مفهوم الروابط الحجاجية:                             |
|    | ini1. تعريف الرابط                                        |
|    | -2 تعريف الروابط الحجاجية:                                |
|    | ثانيا: أنواع الروابط الحجاجية:                            |
|    | ثالثا: الراوبط الحجاجية الواردة في المدونة:               |
|    | 1/ الرابط الحجاجي لكن:                                    |
|    | 2/ الرابط الحجاجي " بل ":                                 |
|    | 3/ الرابط الحجاجي " حتى":                                 |
|    | 4/ الرابط الحجاجي " لأن":                                 |
|    | 5/الرابط " إذا" الشرطية:                                  |
| 56 | 6/ الرابط الحجاجي " الواو ":                              |
| 60 | 7/ الرابط الحجاجي " ثم":                                  |
| 63 | 8/ الرابط الحجاجي الفاء:                                  |
| 64 | 9/الرابط الحجاجي إنَّ:                                    |
| 68 | -<br>خاتمة:                                               |
| 69 | قائمة المصادر والمراجع                                    |
|    | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                              |

### الملخص

تتاول هذا البحث دراسة للروابط اللغوية وأثرها الحجاجي في رسائل الجاحظ الأدبية، لاختبار فرضية مفادها أن نصوصها نصوص حجاجية إقناعية إلى درجة ما، وقد وسمنا موضوع بحثنا ب: الخطاب الحجاجي في رسائل الجاحظ (دراسة تداولية)، حيث توزع العمل فيه على مقدمة ومدخل وفصلين أولهما نظري عرضنا فيه مقولات الحجاج ومباحثه، وثانيهما تطبيقي تطرقنا فيه إلى إبراز أثر الروابط اللغوية في تحقيق الحجاج، وذيل البحث بخاتمة تضمنت أهم النتائج المتوصل إليها في الدراسة.

This Study assumes thé following hy prothèses which empachesies that the literary messages of AL-Jahid are argumentative and persuasive textes to à certain extent.

This research is entitled **«AL-Jahid Argumentative Discourse :APragmatic Study. »** The stady sturted with a général introduction and ends with génital' conclusion thé research is devided into two, chpters, each capter sturtes with an introduction and ends with a conclusion, the chapter is theortical which deals with différent définitions of argumentation and what dors iy deal with. The second chapter représentes the practical side of Thérèse arch, it cocus on the linguistic links By which argumentation is accomplished. Thérèse arch end with a conclusion which incluses the results obtioned through research.