#### الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

# République algérienne démocratique et populaire وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

Ministère de l'enseignement supérieur et de la recherche scientifique

université 08 mai 1945 Guelma

جامعة 08 ماي 1945 قالمة

Faculté des lettres et des langues Département de langue et littérature a rab ً كلية الادب واللغات قسم اللغة والأدب العربي

N.....

مذكرة مقلمة لنيل شهادة الماستر (LMD) تخصص لسانيات تطبيقية

قضايا معجمية في كتاب معاني القرآن وإعرابه للإمام أبي اسحاق الزجاج (ت 311 ه) سورة البقرة أنموذجا \_ دراسة تحليلية \_

اعداد الطالبتين

ـ نبيلة جلايبية . ـبسمة روابحية .

تاريخ المناقشة: سبتمبر 2020

#### أمام لجنة المناقشة:

| الصفة         | الرتبة          | الاسم واللقب   |
|---------------|-----------------|----------------|
| رئيسا         | استاذ محاضر (أ) | صالح طواهري    |
| مشرفا و مقررا | استاذ محاضر (ب) | ابراهیم براهمي |
| ممتحنا        | استاذ محاضر (ب) | طاهر نعيجة     |

الموسم الجامعي: 2020/2019

# شکر و تقدیر

الحمد لله رب العالمين و الشكر لجلاله سبحانه و تعالى الذي أعاننا على إنجاز هذه المذكرة إذ تطيب لنا في هذا المقام أن نتقدم بأسمى عبارات الشكر والإمتنان و التقدير إلى الأستاذ الفاضل " إبراهيم براهمي "

التوجيه الشديد و الرعاية الفائقة التي شملنا بها إذ كان لملاحظاته القيمة الأثر الكبير في إنجاز هذه المذكرة.

فقد قيل: "من علمني حرفا ملكني عبدا" فشكرا لكرمه و جزاه الله خير جزاء كما نتوجه بالشكر إلى كل أساتذة قسم اللغة العربية و أدابها بجامعة قالمة ، من ساهم من قريب أو بعيد في إنجاز هذا العمل.



يعد البحث المعجمي من أهم جوانب الدرس اللغوي وقد اهتم به الدارسون قديما وحديثا لما له من أهمية في فهم اللغة وتركيبها و دلالاتها ، بل قد جعله بعضهم أساسا الدهرت المعجمية في وقت مبكر مهتمة بشرح بمباحثها المتنوعة فقد ظهرت المؤلفات المعجمية في وقت مبكر مهتمة بشرح ألفاظ اللغة العربية و دلالتها وكان الهدف الأسمى من ذلك هو فهم معاني القرآن الكريم وتيسير ها لأبناء العربية من العرب و

وتعد الكتب التي ألفت في معاني القرآن الكريم ع تمييز في عرض القضايا المعجمية و تها وقد ألفت مؤلفات كثيرة في معاني القرآن الكريم وهناك من الدارسين العرب من ذلك كله هو فهم النص القرآني وشرحه وتيسيره للمتعلمين وحل المشكل من ألفاظه المحكم منها و المتشابه في آياته ، وقد أثمر ذلك كله وضع لبنات مشرق

إنّ طرفة البحث في هذا الجانب هي التي دفعتنا إلى الإهتمام بإبراز ما قدمه الدارسون العرب من إنجازات معرفية متميزة في الدرس المعجمي العربي لاسيما في مؤلفات معانى القرآن الكريم وإعرابه.

وقد لفت إنتباهنا كتاب إعراب القرآن الكريم وإعرابه لأبي إسحاق الزجاج وما تضمنه من قضايا معجمية متميزة يمكن أن تكون مجالا للبحث والدراسة ، فوقع اختيارنا عليه فكان عنوان بحثنا "قضايا معجمية في كتاب إعراب القرآن الكريم وإعرابه "إمام أبي إسحاق الزجاج (ت 311 هـ) دراسة تحليلية .

إتبعنا في هذه الدراسة المنهج الوصفي لأنه الأنسب لمثل هذا النوع من الدراسات فرتكزنا على التحليل والوصف والتحليل والإستقراء والإعتماد على الإحصاء في بعض الأحيان وتستمد هذه الدراسة أساسها المعرفي من الدراسات المعجمية للقرآن الكريم.

وكانت الأهداف البارزة من وراء إختيار هذا الموضوع والخوض في

<sup>\*</sup> بيان بعض القضايا المعجمية التي طرق لها الزجاج في كتابه معاني القرآن الكريم و إعرابه.

<sup>\*</sup> معرفة أسس التحليل المعجمي في التراث اللغوي العربي .

<sup>\*</sup> كيفية تحليل المعنى المعجمي و بيان أصوله و حدوده في التراث اللغوي

وكان منطلق إختيارنا لهذا الموضوع هو إثراء البحث المعجمي في اللغة العربية ، وتحقيق إضافة متميزة لرصيده المعرفي لاسيما ما تعلق بقضايا المعجم في القرآن الكريم ، وعليه فالإشكالية البارزة في هذا البحث هو استكشاف معاني ألفاظ القرآن الكريم وتحليل علماء العربية لها وذلك من خلال الإجابة على العديد من التساؤلات نذكر منها:

- ما المقصود بالدلالة المعجمية و ما طبيعتها و ما أنواع هذه الدلالات؟
- ما هي أهم القضايا المعجمية التي عرض لها أبي إسحاق الزجاج في كتاب معانى القرآن الكريم و إعرابه ؟
  - كيف حلل الزجاج معانى القرآن الكريم وشرحها ؟
- ما هي العلاقات المعجمية الدلالية التي حلل من خلالها الزجاج كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه ؟
- وعليه فإن حلول هذه الدراسة هي ، بيان القضايا المعجمية في كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه.
- وحتى يقف البحث على سوقه فقد اعتمدنا على عدد من كتب اللغة و التفسير من بينها أهم المؤلفات .

وقد إنتهجنا خطة منظمة لهيكل البحث تمثلت في تبويبه إلى 3 أقسام تسبقها مقدمة للبحث وقفو هم خاتمة:

- \* وفيها بيان لأهمية موضوع البحث وأهدافه وإشكاله ومنهجه.
- \* , و عنوانه تحديدات مفهومية وفيها تعريف بالعالم اللغوي الزجاج ومؤلفه معانى القرآن الكريم و إعرابه .
- \* ; وعنوانه الدلالة المعجمية وقضاياها دراسة نظرية ، وفيه تطرقنا الى مفهوم الدلالة المعجمية ، ثم عرضنا لأنواع المعنى المعجمي ( المعنى الجوهري أو المركزي والمعنى السياقي والمعنى الهامشي ، كما تحدثنا على العلاقات الدلالية للمعنى المعجمي ( علاقة التباين ، علاقة الترادف ، علاقة ) .

كما فصلنا القول في معنى الكلمة بين الدلالة اللغوية والدلالة الإصطلاحية وختمنا هذا الفصل بالحديث عن الأهمية المعجمية ودلالاتها.

- \* فصل ثاني ; يحل عنوان القضايا المعجمية في كتاب معاني القرآن الكريم وإعرابه سورة البقرة أنموذجا و فيه عرضنا لأنواع المعنى المعجمي التي إنطلق من خلالها الزجاج لشرح معاني ألفاظ القرآن الكريم ، كما تناولنا العلاقات الدلالية للمعنى المعجمي التي أرتكز عليها الزجاج في تحليله .
- \* ; وفيها سجلنا أهم النتائج التي توصلنا إليها من خلال هذه الدراسة ، ثم قائمة للمصادر والمراجع وفهرس للموضوعات الدراسة .

ورغم كثرة الدراسات المعجمية إلا أننا نحسب أن الجانب التطبيقي لها ما زال بحاجة إلى المزيد من التأليف ، وهو ما دفعنا إلى إنجاز هذا البحث الذي واجهتنا خلال إنجازه مجموعة من الصعوبات التي لا يخلو منها أي بحث علمي ونذكر منها بالأخص:

- المصادر والمراجع التطبيقية في المعجمية ; لاسيما ما تعلق بكتب معاني القرآن و إعرابه .
- الظرف العام الذي عاشته بلادنا والعالم في هذه السنة و إنعكاساته على البحث
- وأجدي نفسي في ختام هذا البحث مدينة " لأستاذي المشرف الأستاذ إبراهيم براهمي الذي أسهم بشكل كبير وجهد في تقديم المساعدة لنا بعد توفيق الله عز نا يد المساعدة من قريب أو بعيد داعية الله عز وجل أن يبارك لنا في هذا الجهد و الله المستعان.

# تحديدات مفهومية

التعريف بالعالم اللغوي الزجاج و مؤلفه كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه

: I

:نسبه

هو إبراهيم بن السري بن سهل ا - وكان نديما للمكتفي : • الله محمد بن احمد الاسواري -

أبو حسن محمد بن علي بن بسد ام قال: وأبو والبراهيم بن السري الزجاج أبا القاسم عبيد الله بن سليمان بن وهب واليه القاسم ليعلمه النحو، وكان يتشاعل عنه باللعب والعبث ولك لعبيد الله فاستحضره وقال له وقال له وقال له بيده ودخلت موضع انفردت به معه فوردت عليه رقعة من أبيه فيها.

والبعيد كم فه وهب

غايته و مسوقا فلاته ـ

: لازمت خدمة عبيد الله بن سليمان الوزير ملازمة قطعتني عن العباس المبرد وعن بره وعن عليه بن سليمان الوزير ملازمة قطعتني عن العباس المبرد وعن بره وعن عليه ما كان تعوده مني ، . مضيت إليه يوما فقال : هل يقع حسد من نفسه : : فما معنى قول الله سبحانه : " كثير من نفسه : : فما من بعد يمانكم كفارا حسدا من عند أنفسهم " [109].

وقد اناق على الثمانين .1

هو:

<sup>1954</sup> محمد بن الحسن الزبيدي ، طبقات النحويين واللغويين ، دار الكتب المصرية ، مصر ، القاهرة ، ط $^1$  بكر محمد بن الحسن الزبيدي ، طبقات النحويين واللغويين ، دار الكتب المصرية ، مصر ، القاهرة ، ط $^1$ 

إبراهيم بن سهل الزجاج النحوي أهل - بالأدب والدين بن - كتابا في معاني القرآن ولم كتاب أهل - بالأدب والدين بن عن وكتاب الاشتقاق وغيرها من الكتب.

عن المبرد وثعلب رحمهما الله تعالى وكان يخرط الزجاج تركه واشتغل إليه.

أبو سليمان الخطابي - حمد بن الحسين - - : - أصحاب المبرد . يخرج الآذان فيقول : كان فيكم أبو فحضروا مرة ولم يكن الزجاج معهم ، فقال لهم ذلك فانصرفوا ، وثبت رجل منهم يقال له عثمان ، . . : كان نكرة

الشيخ : دخلت مع شيخنا .

على القاسم بن عبيد الله الوزير فرد إليه . . يسرا استبشر له ثم نهض فلم يكن . . و في وجهه اثر الوجوم ، فسأله شيخنا . . . بينهما ، فقال له : كانت تختلف إلينا جاريه لإ . الفتي فسمتها ان يعني إياها عليها احد من يحها بان نهديها . . . لها ثمنا فلما جاءت . . . . . . . . . . . فنهضت مستبشرا لافتضاضها فوجدتها قد حاضت . شيخنا الدواة من بين يديه.

الك نجد الزجاج لم يبعد عن هذ الميدان ميدان التأليف في علوم القرآ له قي ذ : كما له في غير هذا الميدان كتب .

<sup>1</sup> ابن خلكان وفيات الأعيان وإنباء أبناء الزمان ، دار صادر ، لبنان بيروت ج 1 1994 1 - 13.

7

جادا في حياته منذ - لم يصبه طيش الشباب - وتحصيل العلم في وقت مبكر، بل كان من الحريصين أ - وهو لم يتجاوز السابعة عشر من العمر - -

. . أعطيك إياه . . أعطيك إياه . . أعطيك إياه . . يفرق الموت بيننا ".

وهو من أهل الفضل والدين ، قال الخطيب " . أبو إسحاق من أهل والدين حسن الاعتقاد جميل المذهب ".

وهكذا كان مع شيخه المبرد فلم يقطع عنه الدر هم بعد
عليه و كان يتفقده بحسب طاقته و حلمه يظهر كثيرا مع
و المجاهدين بعداوته و حسده و قصته مع موسى الحامض (
ما سمع منه رحمه الله " اللهم أحشرني على مذهب

#### ثانيا: شيوخه:

جاج على يد كوكبة من علماء عصره ـ غيرهم هؤلاء العلماء من أساطين اللغة والنحو و الفقه التفسير استفاد منهم الزجاج.

معنى هذا أنه تلقى ثقافته من مناع متعددة خذ من كل فن بطرف شأنه في ذلك شأن معظم العلماء المتقدمين عليه لم يكن همهم قاصرا في بداية حياتهم العلمية على فرع واحد من العلم بل كانوا ركيزة في مختلف العلوم ثم يميلون بعد مرحلة من الدراسة . نوع من التخصص يتوافق مع

<sup>1095</sup> الزجاج ، إعراب القران ، تحقيق إبراهيم الابياري ، دار الكتب الإسلامية ، القاهرة ، مصر ، ج  $^1$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علي بن حسين بن يحي الأمير ، مأخذ الزجاج النحوية على الفراء ، رسالة ماجستير ، السعودية ، جامعة أم القرى ، 2008 .15

طباعهم و ما تهواه أمزجتهم - لأنهم كانوا على بينة من العلوم يخدم بعضها بعضا كانوا يعلمون جيدا الاقتصاد على فن واحد لا يغنى المرء فتيلا لسنا هنا بصدد حصرهم و لكنا نشير أكثرهم تأثيرا في نفسه عقله أقواهم فعلا في حياته من كانت ملازمته له و فيما يلي قائمة مختصرة شيوخه المشهورين الذين علموه واخذ عنهم مباشرة .1

## - احمد بن يحى المعروف بثعلب:

### - محمد بن يزيد المعروف بالمبرد:

و كنيته أبو العباس المتوفى سنة **285 ه** و ذكره الزجاج في معاني . قد نص الزجاج على أنه تتلمذ على يديه بقوله " فتيقنت فضله استرجعت عقله و في ملازمته و هو بذلك يكون قد تعلم النحو البصري على يد المبرد". 4

## - إسماعيل إسماعيل :

كنيته ـ المتوفى سنة **282 ه** <sup>5</sup> هو شيخ الزّجاج في القراءة الدليل على ذلك أنه ذكره في كتابه معاني القرآ ـ " ـ ـ رويه في القراءة في كتابنا هذا فهو عن عبيد مما رواه إسماعيل بن إسحاق ، عن أبي

<sup>1</sup> الزجاج الدكتور : مجدى إبراهيم محمد إبراهيم ، أبو إسحاق الزجاج حياته و أدبه و شواهده الشعرية، دار النور

ابن الأنباري ، ترهة الألباء في طبقات الأدباء ، تح محمد أبو القنصل إبراهيم ، مطبعة المدني، القاهرة ، د ت ، ص $^2$ 

<sup>3</sup> الزبيدي ، طبقات النحويين و اللغويين ، تح محمد أبو الفضل ، دار المعارف ط1 1392هـ ، 1973 . 10 .

 $<sup>^{4}</sup>$  مجدي إبراهيم محمد إبراهيم ، الزجاج ، ص $^{2}$  .

البيوطي ، بغيمة الوعماة في طبقات اللغويين و النحماة ، تمح محمد أبو فضل إبراهيم ، 41 ، القماهرة ، ج1 1965 .

عبد الرحمان عن أبي عبيد 1 . . . يقول: . . إسماعيل ـ

وهكذا نخلص في نهاية المطاف للزجاج شيوخ كثر تعلم على يدهم وأ ذلك عن طريق المشافهة . سابقيه كونه عنهم العلم و - اد من كتبهم العديد من المعارف والأقوال حتى نه ذكر في كتابه المشهور معانى القرآ إعرابه العديد من الشيوخ غيرهم.

# ثالثا تلاميذه:

الزجاج من كبار شيوخ العلم على هذا فقد تتلمذ على يده يعتبر مجموعة من التلاميذ من بينهم.

-1

، فإنه كان من أفضل أهل على بن سليمان الأ

منها كتاب ( ) المشهور في أيدي -) بن قتيبة . غير ذلك من الكتب. الإيضاح سعد السيرافي و على كان يقول: يتكلم فيه " 3

-2

إسماعيل بن يونس

المصرى كان من الفضيلاء له تصانيف مفيدة منها: تفسير القران الكريم ن و كتاب طبقات الشعراء و غير ذلك

على بن سليمان الأخفش النحوي

الزجاج ، معانى القرآن و إعرابه تح : عبد الجليل شلبي ، دار الحديث القاهرة ، ج1 1997 . 157

<sup>،</sup> نزهة الألباء في طبقات الأدباء ، تح إبراهيم الناظرئي ، مكتبة المنار ، الأردن الزرقاء ، ط3 1985 . 227

- كان قد رحل إليهم - - . - . - ساسة و تقتير على نفسه و هب عمامة قطعها ثلاث عمائم بخلا و - . كان يلي شراء حوائجه بنفسه ويتحامل فيها أهل معرفته .

توفي بمصر يوم السبت لخمس خلون من ذي الحجة سنة ثمان وثلاثين و قيل: ثلاثين كان سبب وفاته انه جلس على درج المقياس على شاطئ النيل و مع هذا كان للناس رغبة في عنه فنفع و خذ عنه خلق كثير. 1

: -3

۔ ۔ فانیه کیان

: ما کان بین سیویه و

عنه جماعة من حذاق النحويين كأبي الفتح بن جنبي و على بن عيسى . ي فراني و غيرهم .

صنف كتباحسنة لم يسبق إلى مثلها منها: كتاب " الإيضاح" في

وتقدم عند الملوك خصوصا عند عضد . يقال: نه اجتمع مع عضد الدولة في ميدان فسأله : بماذا ينتصب الاسم المستثنى : زيدا زيدا : ينتصب بتقدير استثنى زيدا فقال له عضد لم قدرت استثنى زيدا فنصت و هلا قدرت : امتنع زيد فقال له : هذا الجواب الذي ذكرته له جواب ميداني و ذكرت لك الجواب الصحيح .

11

<sup>1</sup> ابن خلكان ، وفيات الأعيان و أنباء و أنباء أبناء الزمان ، ص32 33.

علي الفارسي يوم لسبع عشرة ليلة خلت من ربيع سنة سبع وسبعين و لله عشرة الله عشرة لله ع

رابعا: أثاره و مؤلفاته:

ألف الزجاج تصانيف كثيرة فمن المطبوع منها:

1- إعرابه قد ابتدأ بإملاء كتابه هذا في صفر سنة وثمانين ومائتين ه في شهر ربيع الأول .

-2

3- ينصرف ومالا ينصرف وصلنا برواية تلميذه

-4

5- كتاب تفسير الله الحسنى وصلنا برواية

\*

. -1

-2

-3

4- د على ثعلب الفصيح. <sup>2</sup> هذه جملة المؤلفات التي لقيت

ومن المؤلفات المفقودة و قد ذكرها من ترجم له ولم يصل إلينا وهي:

-

- كتاب الاشتياق .

ابن الانباري ، نزهة الألباء في طبقات الأدباء ، ص 232.  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الطالب أيمن بن منصور بن أيوب علي بيفاري: معاني القرآن و إعرابه للإمام أبي إسحاق الزجاج (دراسة و تحقيق) رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير جامعة أم القرى المملكة العربية السعودية ، الرقم الجامعي 43188263 - 1434هـ ص 44.

1

هي مجموعة من العناوين التي تبيّ - ها كتب ذات قيمة علمية معرفية كبيرة ونافعة للإنسان الباحث و .

ت عناوين مجهولة الفحوى بالنسبة إليه.

### : مكانته العلمية :

لا شك أن الزجاج كان ذا مكانية علمية مميّ - - - - - تلمذته على جلة من الشيوخ في العلم والأدب وملازمته لمن تبوأ الصدارة منهم إلى جانب ما كان يتحلّى به من زجاجة العقل - التزام جادّ واب في الحياة و - لعلم وحرص على الدرس والتحصيل - هذه

الصفات جعلته خليقا يتبوأ مكانة علمية ظاهرة بين أقرانه . . .

. حو والفقه والتفسير على يد شيخه

دراسته على يد

أهّلته لكي يحظى بمكانة علمية رفيعة و دليلنا على عظم

على كعبه في اللغة والنحو والتفسير² انه أله المعاني القرآ إعرابه " ما ينصرف و مالا ينصرف " غيره .

و لا يقوم بهذا العمل إلا من أتقن المذهبين و عرف الأصول التي تبنى عليها العلل و المقاييس عند المدرسين. 3

ونجده يناقش النحاة ويعتد رائهم يؤيدهم هو في هذا الصدد يورد قراءات اللغويين المشهورة ليوضح المعنى ثم يورد القراءات الشاذة ويقيدها يرد عليها مستدلاً رأيه به شيوخ العربية من ذلك قوله تعالى ً: "

ا هي " 4

الطالب أيمن بن منصور بن أيّوب علي بيفاري ، معاني القرآن و إعرابه لأبي إسحاق الزجاج (دراسة و تحقيق ) ، ص الطالب أيمن بن منصور بن أيّوب علي بيفاري ، معاني القرآن و إعرابه لأبي إسحاق الزجاج (دراسة و تحقيق ) ، ص

الزجاج ، " معاني القران و إعرابه " تع الدكتورة شلبي : دار الحديث القاهرة 1418هـ -1997

<sup>3</sup> المصدر السابق ، الصفحة نفسها.

الزجاج : معاني القران و إعرابه ، تحقيق دكتور شلبي ، دار الحديث ، القاهرة 1458هـ - 1991
 وما بعدها .

عبيدة أن أبا جعفر وشيبة و بن العلاء قرأ: " اهي ": - وجزم العين وتشديد الميم، يحي بن وثاب و شمس وحمزة و . . : " فنعما هي " : كسر العين عبيد انه روى عن النبي صلى الله عليه و قوله لابن العاص: عبيد انه يختار هذه القراءة من الحديث ضبطوا هذا ولا هذه القراءة عند هذه الر و ابة ن فيها الجمع بين ساكنين من غير حرف مد البصرييّن النحوييّ - ناه من حرف عاصم رواية . . (فنعما هي) . لین العين فهذا جيد بالغ ها هنا كسر العين و أه ( ا هي ) جيدة لأ ( ) : ونعم فيها ثلاث لغات و لا يجوز مع الميم نعما هي () تأويل زعم البصريون نعما هي: نعم الشيء هي <sup>1</sup> س النحو الكوفي على يد تعلب . الكوفييّ تحصيل المعرفة وانقطع إليها - - - قال فيه عن نفسه: قد نظرت في علم الكوفيي . إليه . منه حتى وقع لى آتى لم اترك منه شيئا " .<sup>2</sup> هكذا ملازما الثعلب يستفيد منه واتخذ له حلقة في المسجد ، . . . حلقة المبرّ . بيّن سبب ملازمته للمبرّ د تقدم الزجاج لرياسة النحو البصري خلفا له ، . د قراءة عليه " وكان من يرد يقرأ على المبرّ يعرض عليه ما يريد يقراه ". - ليل على علو مكانته شيخه المبرد حينما طلب منه معلم نحوى

1 انظر : كتاب أبو إسحاق الزجاج ، حياته و أدبه و شواهده الشعرية ، مجدي إبراهيم محمد إبراهيم ، ط2 2013 .

أحاله عليه .4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الزجاجي : مجالس العلماء : نح عبد السّلام هارون 2 1403هـ -1983

<sup>3</sup> المصدر السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البغدادي : " تاريخ بغداد " مطبعة الخانجي ، ط 1 193 6 90.

وحينما طلب منه مؤدب للقاسم ابن الخليفة المعتض قصر معرفته على

وحينما طلب من يفسر كتاب جامع المنطق أحاله المبرّ - 2

# : التعريف وإعرابه:

واضح من عنوانه يذكر معاني القرآن الكريم ويفس آياته وهو أشهر كتبه عرف بصاحب كتباب المعاني يقول الأزهري: "صاحب كتباب كتباب لمعاني يقول الأزهري: "صاحب كتباب حضرته ببغداد بعد فراغه من . فألقيت .

جماعة يسمعونه منه ما في صناعته ". 3

والاسم الكامل لهذا الكتاب هو: " وإعرابه ".

لأنه لا يمكن فهم آيات . ن الكريم .

خلال معناها يقول: - - - المعنى والتفسير لأ - ينبغي يتبيّ الله يقول: "يتدبّ - "سورة النساء الآية 82.

ولكن لا ينبغي لأحد أن يتكل على مذهب

ما يوافق نقله أهل

وقد استغرق الزجاج في تأليف هذا الكتاب نحو ستة عشر ، بدأ يمليّه على تلاميذه سنة 285ه وانتهى منه سنة 301ه.

هذا الوقت المستغرق في - هذا الكتاب دليل على دقة تمحيص صاحبه لمختلف الجوانب المتناولة في صفحات المؤلف.

وكان هذا قبل وفاته بنحو عشرة وهو في قمّة نضجه الفكري وتمكنه اللغوي ولم يذكر الزجاج سبب تأليفه لهذا الكتاب له فه

ابن الأنباري: " نزهة الألباب في طبقات الأدباء: نح محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة المدني، القاهرة، دت،  $^1$  المدني: " نزهة الألباب في طبقات الأدباء: نح محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة المدني، القاهرة، دت،  $^1$ 

<sup>. 147 1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> اللباب في تهذيب الأنساب : ج2 : كتاب أبو إسحاق الزّجاج حياته وأدبه وشواهده الشعرية ، د مجدي إبراهيم محمد إبراهيم ، ط2 2013 : 51.

تقربا شه وحبا للعلم وإجابة ـ بعض تلاميذه والدليل على ذلك ـ الأزهري . 1

في هذا الكتاب القيّم يتميّ فقه في والمامه لألفاظها واستنباطه لإسرارها لذلك كان شديد العناية بالمعنى يتخيّ وكان يراعي في تفسيره أن يكون يتخيّ من اقرب طريق وهو بهذا يكون يميل تأدية من اقرب طريق وهو بهذا يكون أشكل فهمه من الذكر الحكيم.

ومن ثم يعد هذا الكتاب - رأينا - من كتب التفسير واللغة التي بها - اللغوية 2 . لأنه سهل فهم - التي جاءت في كتاب الله عز وجل وعمل على جعلها مفهومة وواضحة القصد والمبتغى - - - - خطيت به نا ومهتم غة بمختلف تشعباتها.

- عز وجل: " - ميثاقكم لا تسفكون دماءكم" سورة البقرة الاية84.

يقال: سفكت الدّم اسفكه سفكا صببته ورفع لا تسفكون على القسم " " " " قوله . " "

. 3

شهد اللّذات هل

أيها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> معاني القران وإعرابه ، تح الدكتور عبد الجليل شلبي ، دار الحديث ، القاهرة 1418هـ - 1997 كتاب أبو إسحاق الزجاج حياته وأدبه وشواهده الشعرية . - مجدي إبراهيم محمد إبراهيم ، ط2 2013

<sup>2</sup> انظر : كتاب أبو إسحاق الزجاج ، حياته و أدبه وشواهده الشعرّية د مجي إبراهيم محمد إبراهيم ، ط2 ... ... 2013

<sup>. 183</sup> مرد هذا البيت في ديوان طرفة ، 32 : 1 د رد هذا البيت المنافع المنافع

\* الشاهد فيه: ( ) : - وواحد الدّ - يا هذا - - - صله دمي في قوله - النحوييّ ودليل أصله أصله : 1

ا جرى الدميان بالخبر اليقين.

أصله نه لها حذف ورد إليه ما حذف منه حرّكت الميم نه استعمل محذوفا .<sup>2</sup>

وهو بهذا يعرب ما يحتاج . ويفسر ما يحتاج . تفسيرا مستدلا على ما يقول بالشواهد الشعرية.

 $^{1}$  ورد هذا البيت في اللسان : مادة دم ، وينسب إلى عبد بن الحساس ، وقيل لعلى بن بدال و المثقب العردي .

 $<sup>^{2}</sup>$  الزجاج ، " معاني القرآن وإعرابه " ، تىح دكتور عبد الجليل شلبي ، دار الحديث، القاهرة ، 1418-1997.

انظر: كتاب أبو إسحاق الزجاج حياته وأدبه وشواهده الشعرية للدكتور مجدي إبراهيم محمد إبراهيم ، ط2 2013 .

# الدلالة المعجمية و قضاياها دراسة نظرية

#### ا- مهيد:

جاءت فعالية الحركة المعجمية في البلاد العربية محتشمة نوعا ما ، سجلنا خلالها تراجعا كبيرا بالنسبة لما كان قديما ، نظرا لما مرّ به العالم العربي من تبعية دامت مدة طويلة من الزمن كانت في بدايتها للحكم العثماني ثم الاستعمار . هذه الحركة المعجمية مجموعة من اللبنانيين إضافة إلى المصريين الذين حاولوا قلب الأوضاع وإحداث نهضة تعيد للعربية مكانتها وتخرجها من دوامتها حتى تكون مسايرة للتطور العلمي واللغوي لدى الأمم الأخرى . وقد نالت الحركات المعجمية حظا وافرا من هذا الاهتمام حيث عرفت هود فردية وجماعية مبذولة في هذا المجال ، كانت نتيجتها ظهور سلسلة من المعجمات اجتهد فيها أصحابها من اجل تسجيل هذا التطور الحضاري واللغوي، الحاصل الذي ما فتئ يطالعنا كل يوم بجديد منهجي ومفرداتي . 1

أصبحت الدراسات المعجمية تحتل حيزا كبيرا من الدراسات اللغوية الحديثة حيث أنها لم تلق اهتماما من قبل الأوساط اللغوية فحسب بل من المؤسسات التربوية أيضا.<sup>2</sup>

وعليه فان الحركة والفاعلية المعجمية لعبت دورا مهما في الدرس اللغوي من جهة ومن جهة أخرى نالت حظا وافرا من الاهتمام لدى اللغويين العرب

عددت وتنوعت طرق التأليف المعجمي عند العرب ، فألفت الكثير من المعاجم التي شكلت ثروة هذه اللغة وهذا ما جعل احمد مختار عمر يشيد بالدراسات المعجمية العربية القديمة ، وبقيمتها حيث قال : " لا تعرف أمة من الأمم في تاريخها القديم أو الحديث قد تفننت في أشكال معاجمها ، في طرق تبويبها وترتيبها كما فعل العرب " ، وقد تعددت طرق وضع المعجم العربي حتى كادت تستنفذ كل الاحتمالات الممكنة وقد كان العرب منطقيين حينما لاحظوا جانبي الكلمة : و هما : اللفظ والمعنى فرتبوا معاجمهم — • إما على

<sup>1</sup> عماد علي سليم ، الخطيب في الأدب الحديث و نقده ، دار مسيرة للنشر والتوزيع ، ط1 2009 . 20 . 2 . الرياض ، ص13.

اللفظ وإما على المعنى ، و بهذا وجد قسمان رئيسيان هما: (اللفظ و المعنى):

من هذا المنظور اللغوي نجد أن العمل المعجمي ركز اهتمامه على هدفين أساسيين هما: الألفاظ و معانيها بإعتبار المعجمية في مفهومها الباطني تسعى لتحديد هذين العنصرين فيهما تنطلق و منها تنتهي .

و هنا دعت الحاجة إلى تدوين اللغة لتمكين أبناء المجتمع العربي من حفظها و تعلمها و من ثمة حفظ القرآن من اللحن و في هذا الصدد يقول ابن خلدون " فأتيح إلى حفظ الموضوعات اللغوية بالكتابة و التدوين حشية الدروس وما ينشأ عنه من الجهل بالقرآن و الحديث فشمر كثير من أئمة اللسان و أملوا فيه الدواوين " .2

وما يلفت انتباه الدارس لهذا المقياس هذا الإرث العظيم الذي ورثناه عن اللغويين الذين عنوا عناية شديدة بالتأليف المعجمي حتى أصبح العرب يشهد لهم بالتمييز و السبق في هذا المضمار و ما لمسته من تخصص المعجمية ، لأنه تخصص علمي لساني بدأ يعرف تناميا و يشهد تصاعدا في السنوات الأخيرة وبدأ يشق طريقه نحو الاستقلال و التميز عن باقي الدراسات اللغوية التي كان يتعلق بها كعلم الدلالة و فقه اللغة و مصادر اللغة و الأدب ، و لقد أصبحت "المعجمية" في العصر الحديث مشغلا جوهريا من مشاغل مؤسسات علمية و تربوية رائدة وأساسية و أصبح هذا العلم يستفيد كثيرا من العطاء العلمي للسانيات العامة والتطبيقية و هي محل اهتمام الباحثين في علوم اللغة ، شغلهم الشاغل هو تحقيق نظرية معجمية متكاملة ، كما هو الحال مع علوم لغوية كثيرة ، الأمر الذي حقر المعجمين العرب شرقا و غربا ، على نقل قضاياه و مباحثه عن طريق الترجمة المعجمين العربة ، هادفين من ذلك إلى تأسيس نظرية معجمية عربية دولية .3

<sup>. 175 ،</sup> القاهرة ، مصر ، ص175 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون ، مقدمة العلامة ابن خلدون ، ديوان المبتدأ و الخبر في تاريخ العرب و البربر و من عاصر هم ، دار الفكر ، 2004 ، بيروت ، لبنان ، ص567.

عبد القادر بو شيبة ، محاضرات في علم المفردات و صناعة المعاجم ، قسم اللغة و الأدب العربي ، جامعة أبي بكر بلقايد ، تلمسان ، 2015 – 2016
 بلقايد ، تلمسان ، 2015 – 2016

و على هذا الأساس نجد أن عمل التأليف المعجمي لم يقتصر فقط على اللغة العربية بل تجاوز هذا الأخير عمله إلى علوم أخرى مثل فقه اللغة الدلالة و غيرها من العلوم التي استفادت من المعجم و المعاجم.

#### اا مفهوم المعجمية:

و منه فان المعجمية هي عبارة عن مصطلح يتضمن كل ما يوجد في المعجم من حيث محتواه و صناعته و ترتيبه.

أما حلمي خليل فهو يقترب كثيرا من التعريف الذي خصه على ألقاسمي للمعجمية إلا أنه يضع علم المعاجم النظري و يقابل Lexicology "

" يقابل Lexicography حيث يقول " علم المعاجم فرع من فروع علم اللغة المعاصر يقوم بدراسة المفردات و تحليلها في أية لغة و خاصة معناها أو دلالتها المعجمية . و عليه فإن تعريف حلمي خليل للمعجمية يقارب كثيرا ما تطرق إليه على ألقاسمي و يربط علم المعاجم بعلم اللغة المعاصر كونه يقوم

كما يذهب "محند الركيك" الباحث في المعجمية ، إلى تبني مصطلح "المعجمية" في مقابل Lexicology عند الغربيين ، و دافعه إلى ذلك هو أنها أكثر تداولا من قبل المعجميين و الباحثين اللسانيين و أقربها إلى الصواب ويعرف" المعجمية " و هو يقصد بها " علم المعاجم " بأنها : ذلك العلم النظري الذي يهتم بدراسة دلالة و معاني المفردات و الكلمات و هي بذلك تشكل فرعا من

22

بلال لعفيون ، دور الجهود الجماعية في ضبط آليات المعجم الغربي منهجا ، و مادة مذكرة ماجستير، قسم اللغة و الأدب  $^{1}$  بلال لعفيون ، دور الجهود الجماعية في ضبط آليات المعجم العربي منهجا ، و مادة مذكرة ماجستير، قسم اللغة و الأدب

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القادر بوشيبة ، محاضرات في علم لمفردات و صناعة المعجم ، ص  $^{2}$  -  $^{2}$ 

و زيادة في التوضيح يقول مرة أخرى: " إذا كانت القاموسية Lexicography مجرد ممارسة و تقنية تعتمد مناهج متباينة ، غالبا ما تستمدها من الأعمال المعجمية النظرية ، فإن " المعجمية " هي دراسة علمية و نظرية لكل مفردات وتعابير اللغة الطبيعية ، و بعبارة أوضح المعجمية هي بمثابة المرجعية النظرية التي توفر للقاموسي ( Lexicography ) الأسس المنهجية والأدوات الإجرائية لإنجاز القاموس ، و أهم ما يميز " المعجمية " Lexicology هو انفتاحها على مختلف العلوم اللسانية إذ تربطها علاقة و وثيقة بالقاموسية والتركيب و المورفولوجيا و ا

فالمعجمية حسب العديد من الباحثين ملتقى العلوم اللغوية و الإنسانية 1 ويذهب المعجمي "محمد رشاد الخمراوي " المذهب نفسه ، حيث يجعل ما يقابل Loxicology مصطلح "معجمية " بضم الميم ، و يعرفه بأنه "علم نظري حديث و ظاهرة جديدة لم تحظ على أهميتها و أبعادها ، بما فيه الكفاية من الدرس والجدل على غرار الظواهر اللسانية النجومية ، مثل علم الأصوات و تطبيقاته التربوية و علم المصطلح و صلته بنقل العلوم و التكنولوجيا ، و علم الأسلوب وعلاقته المتنوعة بالأدب و جماليات النص الشعري و النثري و ما وراء ذلك من نظريات حافزة

#### أولا: الدلالة المعجمية:

يقصد بها تلك الدلالة التي تكتسبها الكلمات المفردة أثناء الوضع اللغوي يسميها بعض الدارسين المعاني المفردة للكلمات ، وقد تكفل علماء المعاجم العربية بالكشف علماء العربية ، والتمييز بين الكلمات المعربة و الدخيلة في اللغة المصنوعة حتى صارت دراسة المعنى المعجمي للكلمات الهدف الرئيسي لعلم المعاجم دراسة المعجمي للكلمات الهدف الرئيسي لعلم المعاجم دلالاتها لذلك قيل في تعريف المعجم بين دفتيه مفردات لغة ما ومعانيها وإستعملاتها في التراكيب

<sup>1</sup> عبد القادر بوشيبة ، محاضرات في علم المفردات و صناعة المعاجم ، جامعة أبي بكر بلقايد تلمسان 2015

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 07 .

المختلفة و كيفية نطقها وكتابتها مع ترتيب هذه المفردات بصورة من صور الترتيب التي غالبا ما تكون الترتيب الهجائي . 1

فدر اسة المعنى المعجمي تعد الخطوة الأولى للحديث عن الكلمة ، كون - ت الصوتية و الصرفية و النحوية هي دلالات وظيفية ، كل منها يؤدي وظيفة خاصة يساهم بها في بيان المعنى العام للكلمة و وضوح دلالاتها .2

فالمعجم يدرس الكلمة دراسة تختلف عن دراسة علم الصوت و علم الصرف و علم النحو للكلمة كون المعجم يفرق في دراسته بين معنيين اثنين هما المعنى الوظيفي الذي يكشف عنه بالعلوم الأربعة مجتمعة كونه يمثل وظيفة الجزء التحليلي في النظام أو السياق و بين المعنى المعجمي أو القاموسي الذي لا يمثل كل شيء في إدراك معنى الكلام، فثمن عناصر لغوية ذات دور كبير في تحديد المعنى المراد و يمكن تحديد المعنى المعجمي و الكشف عنه عن طريق تعيين الهجاء و النطق على تحديد بنيتها تحديدا "صرفيا". 3

و نجد أيضا أن الدلالة المعجمية بمفهومها العام هي:

عبارة عن المعنى الذي يستقل به اللفظ في المعاجم اللغوية أو في أثناء التخاطب، و هذا غير دلالته الصرفية فلفظ ( غفور ) مثلا يدل على شخص متصف بالغفران غير أن هذه الصيغة تزيد معنى أزيد و هو الكثرة و المبالغة .<sup>4</sup>

و من هذا المفهوم نستطيع القول أن الدلالة المعجمية هي ألفاظ تحمل في طياتها معاني و دلالات متعددة و هذا الأخير لا نستطيع عزله عن صيغته الصرفية فالدلالة المعجمية مرتبطة نوعا ما بالصيغ اللغوية بإختلافها.

و تعرف بعض المعاجم الدلالة المعجمية على أنها المعنى الذي تسجله المعاجم للمفردة اللغوية مراعى فيه حروفها بترتيبها و صيغتها ، سواء كانت تلك المفردة في صورة لفظ مستقل بمعنى كما تقول: النطاق بورت كتاب: كل ما

وهبة و المهندس مجدي و كامل ، معجم المصطلحات العربية في اللغة و الأدب ، مكتبة لبنان ط 2 1984 ، بيروت ،  $^4$ 

كريمة بوعزيز و سلمى أونيس ، الخطاب النبوي بين الدلالة المعجمية و الإيحائية ، جامعة العربي التبسي مذكرة ماجيستير ، تبسة ، 2017 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد مختار عمر: البحث اللغوي عند العرب عالم الكتاب، القاهرة، ط 5 2003

<sup>3</sup> المرجع السابق ، صفحة نفسها .

يشد به المرء وسطه أو كانت في صورة لفظ يختلف معناه: حسب ما نسميه سياق إشاده ، كما يقول قصف البعير: صرف أنيابه أي: صوت بها لماحك بعضها بعض و قصف العود: كسره ، أو كان في صورة تركيب من أكثر من كلمة واحدة و له بذلك معنى خاص مما يمكن أن يسمى عبارات سبيكة مثل نسيج و قوي الشكيمة فهذه الصور كلها تدخل تفسيراتها ضمن المعنى

و الدراسة المعجمية تتم في محورين هما:

: -

و هو مصطلح يستخدم للدلالة على "علم المفردات الذي يهتم بدراسة الألفاظ من حيث إشتقاقها ، و أبنيتها ، و دلالتها و كذلك المشتركات اللفظية و التعابير الإصطلاحية و السياقية و هكذا ( ... ) يهيئ المعلومات الوافية عن المواد التي تدخل في المعجم " . 2

: -

و يخصص هذا المصطلح للدلالة على:

" صناعة المعجمية ، و تشتمل على خطوات أساسية خمس هي : جمع و الحقائق ، و اختبار المداخل ، و ترتيبها طبقا لنظام معين و كتابة المواد ، ثم نشر النتاج النهائي " .

و يمثل هذا الجانب التطبيقي في العمل المعجمي ، أي " الدراسات المتعلقة بالبناء الهيكلي للمعجم " دون الخوض في تحليل المادة المعجمية .

من خلال تعريف هذه المصطلحات الثلاث ، يظهر نوع من التداخل في مفاهيمها .

 $<sup>^{1}</sup>$  أنظر ، محمد حسين حسين ، المعنى اللغوي دراسة عربية مؤصلة نظريا و تطبيقيا مكتبة الأداب ، ط  $^{1}$  القاهرة ، ص 170-171 .

 $<sup>^{2}</sup>$  علي القاسيمي ، المعجمية العربية بين النظرية و الطبيق ، مكتبة لبنان ناشرون بيروت ، لبنان ، ط 1  $^{2}$ 

و هذا راجع لتكاملها ، فعلم المعاجم يشتغل أوّلا على جمع المادة اللغوية بتبيان فحوى المفردات و طبيعتها من حيث البناء و التركيب ، في حدود الدراسة اللسانية ، و بعدها تكون مهام صناعة المعجم مكملة بالعمل في المعجم المراد إنتشاؤه ، بترتيبها في مداخله وفق نظام معين . 1

هذا و يذهب ( محمد رشاد الحمزاوي ) أثناء حديثه عن هذا العلم بأنها آخر ما ظهر من العلوم اللسانية الحديثة لما توافر لها من آليات التنظير و التطبيق التي تستحق العناية .

هذا و لقد درج اللغويون على تقسيم هذا العلم إلى شقين أما أحدهما فنظري و الآخر فتطبيقي  $\frac{2}{3}$ 

#### : -1

يقابل المصطلح الأجنبي Lexicologie و يعرفه (J.dobois) في قاموس اللسانيات بأنه "علم دراسة للوحدات المعجمية و المفردات في اللغة و علاقتها بالمكونات الأخرى للغة الصوتية و التركيبية خاصة، مع الاستخدامات الإجتماعية، الثقافية و النفسية ... " 3

و عليه فإن هذا العلم الذي تحدث عنه (J.dobois) هو علم يبحث في ت اللغة و معانيها المعجمية و كل ما تتعلق به من علاقات سواء كان في الجانب الصوتى أو التركيبي أو غيرها من الاستخدامات الأخرى .

# 2- علم المعاجم التطبيقى:

يقابل المصطلح الأجنبي Lexicographie و يعرفه (J.dobois) - بأنه " تقنية إنجاز المعاجم و التحليل اللساني لهذه التقنية و صانع هذه المعاجم

بلال العفيون ، دور الجهود الجماعية في ضبط آليات المعجم العربي ، مذكرة ماجستير جامعة قاصدي مرباح ، ورقلة  $^1$  بلال  $^1$  2013 .

<sup>2</sup> كير المعجمي عند العرب ابن دريد نموذجا ، مذكرة ماجستير ، جامعة فرحات عباس ، سطيف ، 2011 11.

 $<sup>^3</sup>$  Jeam Dubois et autres , Dictionnaire de Linguistique et science du Langue Larousse ,Bordas / Her .paris ,1999 p 281.

Lexicographe تطلق كذلك على اللساني الذي يدرس علم المفردات من جهة ، كما تطلق على منشئ القواميس من جهة أخرى ، و يسمى كذلك القاموسي ... "

أي أن مجال إهتمام هذا الفرع هي تلك الخطوات و التقنيات التي تسبق

## ثانيا: عناصر المعنى الثلاث:

يستثمر المعجميون في تحليل الدلالات كل أنواع المناهج و الوسائل:

اسمية و منطقية و بنيوية ، بما في ذلك الأمثلة التوضيحية .

و يتّفق المعجميّون و علماء الدّلالة على أن المعنى – - يتألف من عناصر أو طبقات متعدّدة يظهر أهمّها في ثلاثة أنواع:

# - المعنى الجوهري أو المركزي:

و هو ما تشير إليه الكلمة المدخل مجردة عن السياق ، و هو المعنى المعجمي المجرد عن الاستعمال الوظيفي في اللغة . أي المعنى الحقيقي Dénotation .

## - المعنى السياقي: Cotsctuel

و هو معنى ضمن سياق أو شاهد من الشواهد المتباينة ، و يدخل ضمنه المعنى الإصطلاحي Termenologique الذي يخص مجالات

# - المعنى الهامشي: Connation

و هي دلالة تأويلية لا تكاد تظهر في المعجم إلا نادرا ، لأنها إما ذات علاقة شبه طبيعية كما في الكلمات المحاكية ، و إما ذات علاقة سيماءوية كدلالة

معجم المصطلحات اللغوية ، البعلبكي ، رمزي منير ، دار العلم للملايني ط 1 / 1990 م ، بيروت ص 381.  $^2$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه ، ص 287.

و من هنا فإن الدلالتين التي يسعى التعريف المعجمي إلى توضيحهما ، هما الدلالة المركزية و الدلالة السياقية بما فيهما الإصطلاحية ، و يبدو في هذا فيلالية المعجمية الدلالة المعجمية لذلك يرى المعجميون أن أبرز خصيصة من خصائص المعنى المعجمي ، أنه عام و متعدّد و غير ثابت ، ممّا يبيّن لنا الصعوبات التي يتعرض لها محرّر المعجم عند شرح الدلالة داخل المعجم ، و تتركز هذه الصعوبات في تحديده للمعاني المركزية . . . . . . . . . . . . . . . . و ترجع إلى عدّة أسباب منها : أنها و إن كانت تمثل أكبر قدر مشترك من الفهم بين الناس 2 ، و تتميّز بتغيير مركز ها و دلالتها عبر الرمن نتيجة التطور ، و حسب السياق أو المجال مركز ها و ممّا يجعل التعريف قابلا للتّجديد من وقت لآخر .

أمّا الدلالة السياقية فهي أوضح الدلالات بإعتبار ها محصورة في سياق ولذلك يسمّيها علماء الأصول (عبارة النص). 3

# ثالثًا: العلاقة بين المعانى:

علاقة الرّمز اللغوي بمدلوله في التصور الذهني يوحي بالتساؤل عن مدى تطابق هذه العلاقة أو تباينها ، و لقد أدى اختلاف مضامين الكلمات بالمناطقة و اللغو بين العرب القدامي 4 إلى تكثيف البحث في هذه العلاقة و نسبها كما عمد اللسانيون المحدثون 5 إلى تشخيص هذه العلاقة من وجهات نظر مختلفة، لما لها من أهمية في تصنيف المفردات و تحديد التعريفات المناسبة لها .

يعرّف الشريف الجرجاني الدلالة الوضعيّة بأنّها: " هي كون اللفظ، بحيث متى أطلق، أو تخيّل فهم منه معناه للعلم بوضعه، و هي المنقسمة إلى المطابقة و التضمّن و الإلتزام، لأن اللفظ الدال بالوضع يدل، على تمام ما

<sup>1987</sup> علم المعاجم عند أحمد فارس الشّدياق في المعجمية العربية المعاصرة دار الغرب الإسلامي  $^{1}$ 

<sup>. 107</sup> م ، القاهرة ، ص 107 أنيس إبر اهيم ، دلالة الألفاظ مكتبة الأنجلو المصرية ، ط 2 / 1972 م ، القاهرة ، ص  $^2$ 

<sup>.</sup> الجرجاني الشّريف ، التعريفات ، الدّار التونسية للنشر 1971  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> إبن سينا ، الإشارات و التنبّهات ، ت / سليمان دنيا دار المعارف بمصر 1960 187.

<sup>5</sup> أولمان ، ستيفن ، دور الكلمة في اللغة ، ت / كمال محمد بشر ، مكتبة الشّباب 1969 م ، القاهرة ص 116.

# وضع له بالمطابقة ، و على جزئه بالتضمن ، و على ما يلازمه في الدّهن

و يستقي الشريف الجرجاني هذا التقسيم لعلاقة المعاني من علماء المنطق المسلمين، و هو تقسيم آخذ به علماء الأصول و النحاة فيما بعد، و إن كان النحاة يخالفون علماء المنطق في تعريف الدلالة و أقسامها فهي عندهم: "فهم المعنى من اللفظ المستعمل فيه، و إن كا المغنى من اللفظ المستعمل فيه، و إن كا المنطق فهو التزام، إن كان موضوعا لجزئه فهو تضمن و إن كان خارجا عليه فهو التزام، و من الممتع عند أهل العربية إتحاد هذه الدّلالات في استعمال واحد، كما هو المن الممتع عند أهل العربية إتحاد هذه الدّلالات في استعمال واحد، كما هو

و نلاحظ أن هذا الاختلاف ينبع من كون المناطقة جعلوا أقسام هذه العلاقة تنطلق من اللفظ إلى المعنى ، أو من الرّمز إلى التّصور ، في حين أنها تنطلق عند النحاة ، من التّصور إلى الرّمز ، أي أنهم جعلوا التّصور أصلا و الرّمز .

، و إذا حصل بين رمزين إنتماء كنسبة الجزء إلى الكل كان

 $^{2}$  : هذا التحديد التمييز بين أربع علاقات أو نسب للمعاني هي

#### 1- علاقة تباين: Différance

و في هذه الحالة تظهر كل كلمة مستقلة عن الأخرى و لا تشترك معها في أي جزء من الدلالة كالعلاقة بين (رجل) و (شجرة)، مثلا، - بالكلمات المتباينة و تمثل أكبر نسبة من الكلمات في أي لسان من الألسنة، كما أنها تشغل في المعجم مدخلين متباعدين لكل منها تعريفه الخاص.

.35

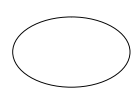
عادل ، اللسانيات التوليدية و التحويليّة ، دار الطليعة ، ط 2 1988

29

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الجرجاني ، الشريف ، التعريفات ، الدّار التونسية للنشر ، 1971 56.

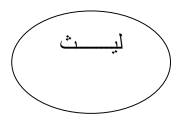
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ledent , R Comprendre la sématique , Belgique 1974 , verviers P 175.

و يمكن تمثيل هذه العلاقة بالشكلين التاليين: 1



#### : Synomymie -2

- Egalité بين كلمتين في الدّلالة ، و تتحقق حين تكون عناصر المجموعة الأولى أو الكلمة هي نفسها العناصر الدّلالية التي تتشكل منها عناصر المجموعة أو الكلمة الثانية ، كالعلاقة التي تربط بين كلمتي (أسد) (ليث) ، و تعرف " بالترادف و تشغل في المعجم مدخلين منفصلين و تعريواحدا ، و تمثل هذه العلاقة بالشكل التالي :2



#### : Intersection

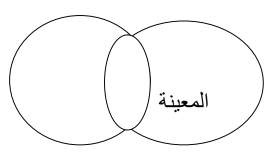
و تتأكد هذه العلاقة إذا إشتركت المجموعتان في عناصر و اختلقنا في عناصر أخرى ، كالعلاقة الموجودة بين (لسان) بمعنى اللغة المعينة و (لسان) بمعنى عضو التكلم، و هو ما يعرف (Polysemie) و تشغل هذه العلاقة في المعجم مدخلا واحدا بدلالتين أو تعريفين أو أكثر من تعريف، و تمثل هذه العلاقة كالتالي: 3

-3

تقنيات التعريف بالمعاجم العربية ، دراسة أحلام الجيلالي ، من منشورات إتحاد الكتاب العرب بدمشق  $^1$  1999 .  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تقنيات التعريف بالمعاجم العربية ، دراسة أحلام الجي 1999 على المعاجم العربية ، دراسة أحلام الجي

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص 22.



: Inclusion

-4

و تتحقق هذه العلاقة حينما تكون العناصر التي تتكون منها المجموعة أو الكلمة الأولى جزءا من العناصر التي تتكون منها عناصر المجموعة أو الكلمة الثانية ، كالعلاقة الموجودة بين (وغي) ( - ) حيث يعني الوغي الثانية ، كالعلاقة المعركة ، و هي جزء من مظاهر الحرب ، و تشغل هذه العلاقة في المعجم مدخلين منفصلين غير أن تعريف الكلمة الجزء ( - ) يحيل على الثانية و ليس العكس . 1

و هذه الأنواع من العلاقات تكاد تشكل كل النسب الموجودة بين المعاني للمعاني ) التي تبدو ظاهرة

شادّة و نادرة في جميع الألسن ، و المقصود بالتّضاد هو اللّفظ الذي يحمل معنيين متعاكسين في آن واحد كالقرء لمعنى كلّ من : ( الحيض و الطّهر ) و البياض : ( الأبيض و الأسود ) 2 . و ليس المقصود به – هنا – نقيض

كالطويل و القصير

الكلمات الموهومة التي ظهرت لأغراض نفسية أو بلاغية ، أو لأسباب ناتجة عن عدم القدرة لدى المتكلم على إدراك المدى النسبي الفاصل بين العلاقتين ما يوهم بتداخلهما : كما في حالة التعبير لفظ الفاتر على الماء البارد و الساخن في آن

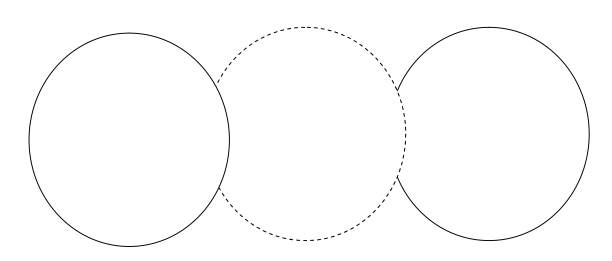
و يذهب " أولمان " إلى أن : المعاني المتضادة للكلمة الواحدة قد تعيش جنبا إلى جنب لقرون طويلة بدون إحداث أي إزعاج أو مضايقة ، فالكلمة

الفيروز أبادي ، القاموس المحيط ، ت / نصر الهوريني ، دار الفكر ، 1984 1

<sup>.22</sup> 

<sup>3</sup> المعجمية العربية الحديثة ، حلام الجيلالي ، دراسة في المعجم الوسيط ، رسالة ماجستير مرقونة ، معهد اللغة العربية و أدابها ، 1992 م ، جامعة و هران ، ص 286 و ما بعدها .

اللاتينية ( AITvs ) مثلا قد يكون معناها: ( . . ) ، و هذا مرجعه من الإدراك النسبي للمدى ، و هو إدراك تتحكم فيه وجهة نظر المتكلم 1 و من أمثلة ذلك كلمة ( سدفة ) التي كثيرا ما تستعمل في اللسان العربي بمعنى الظلام مرة و بمعنى النور مرة أخرى ، مع أنها في الأصل تدل على صفة متوسّطة بينهما ، كما يتضح في :



: معنى الكلمة بين الدلالة اللغوية و الدلالة الإصلاحية :

جاء في معجم الوسيط الكلمة ، و الكلمة اللفظة الواحدة ، و عند النحاة ، اللفظة الدالة على معنى مفرد بالوضع ، سواء أن كان كانت حرفا واحدا ، كلام الجرّ أم أكثر ، و الجملة أو العبارة التامة المعنى كما في قولهم : لا إله إلاّ الله سورة محمد 19 ، كلمة التوحيد و كلمة الله : حكمه أو إرادته و في التنزيل العزيز : " و كلمة الله هي العليا " سورة التوبة الآية 40.2

أما في معجم مصطلحات الأدب فقد عرّفت كما يلي : 3. المحرف أما في معجم مصطلحات الأدب فقد عرّفت كما يلي : 4. Mot الفطة تدل على معنى في ذاتها الفعل و الإسم بإتصافها بسواها الحرف . . جرسها عند التلفظ يقرع الأذن فيولد فيها أثرا ربّانا ينتقل إلى الدّماغ حيث يتحول إلى معنى يدل عليها ،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أولمان ، ستيفن ، " دور الكلمة في اللغة " ، ترا : كمال محمّد بشر ، مكتبة الشّباب 1969 م ، القاهرة ص 119.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبراهيم مصطفى : المعجم الوسيط ، دار الدّعوة ، ج 1 2 846.

<sup>3</sup> رسالة تخرج (ليسانس) ، أقسام الكلمة عند القدامي و المحدثين ـ تمام حسان نموذجا ـ جامعة الدكتور مولاي الطاهر

وهكذا فالكلمة مادة الرمز إلى المعنى ، و مادة التصوير و التعبير ، يقول الدكتور زكي يخيب محمود " و كما كان كان اللفظ هو الوسيلة الوحيدة التي تستطيع بها تخرج ما هو دفين في النفس البشرية كان لابد للأديب أن يتصيد العبارة الدقيقة التي تلائم الحالة التي عثر عليها كامنة بين جوانحه " . 1

# 1- الدلالة اللغوية للكلمة:

هي قول دال على معنى مفرد لا يدل جزؤه على جزء معناه ، فإذا قسّمنا الكلمة " الأعمال " إلى مقاطعها : . - . - . - . كل جزء منها لا يؤدي . . " ، و تطلق الكلمة لغة على الجمل المفيدة ، و من ذلك قوله تعالى : " و كلمة الله هي العليا " ة التوبة ، الآية 40.

فالكلمة في اللغة اللفظة الواحدة ، و ينطقها أهل الحجاز : كلمة على وزن نيقة ، و ينطقها أهل تميم : كلمة على وزن سدرة ، و تجمع على كلم ، و كلمات و قد يراد بها الجملة أو العبارة التامة ، أو الكلام المطوّل .

فيقال : كلمة التوحيد و كذلك كلمة زهير ، أي معلقته ، و كلمة الإفتتاح أي:

#### 2- الدلالة الإصطلاحية للكلمة:

هي اللفظة الدالة على معنى أو بمعنى آخر اللفظ الموضوع لمعنى مفرد 3 حتى قيل حدّ الكلمة لفظ دال بالقوة أو بالفعل على معنى مفرد .

إذا يراد بالكلمة ما يقابل الجملة سواء كانت لفظا واحدا مثل كتاب أو غير واحد مثل عبد الرحمان أي اسم لرجل فإنها كانت مؤلفة من لفظين هما (عبد) و ( الرحمان ) إلا أ معناها مفرد و ليس بجملة لأنه المقصود منها الشخص المسمى بهذا الإسم و هو معنى مفرد .

فالكلمة قول مفرد يدل على معنى في نفسه و المراد بالقول هنا هو اللفظ الموضوع في اللغة لمعنى ، و هو ما يصلح عليه عند اللغويين ب ( المستعمل ) ،

<sup>2</sup> عادل خلف : نحو اللغة العربية ، مكتب ، القاهرة 1415 / 1994 . 16

3 عادل خلف ، نحو اللغة العربية ، مكتب الأداب ، القاهرة ، 1415 / 1994 . 16

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه ، ص 07.

و يقابله ( المهمل ) : و هو اللفظ الذي لم يوضع في اللغة لمعنى و إنّما أهمل وترك كلفظ ( ديز ). 1

يراد المفرد: ما يصطلح عليه في علم المنطق بـ ( المفرد ) أيضا و الذي يعرّف هناك: بما لا يدل جزء لفظه على جزء معناه أو ما يتلفظ به مرّة واحدة

يقصد بالمعنى الصرفي هو تلك الدلالة الصرفية التي تحملها الأبنية الصرفية في حد ذاتها .

كما عرّف علماء اللغة العربية مصطلح الصرف بأنه العلم بأصول يعرف بها أحوال أبنية الكلمة التي ليست بإعراب أو بناء و المقصود بالأحوال هنا التغيرات التي تطرأ على الكلمة من حيث تحويل الأصل الواحد إلى أمثلة

و على هذا الأساس فإننا نتطرق إلى أهم المعانى الصرفية ، من بينها :

1- - على الإسمية كالمصادر (العام، المصدر الميمي، المصدر الميمي، المصدر الصناعي، مصدر المرة و الهيئة)، و المشتقات غير الوصفية: إسم

2- المعاني المشتقة الدالة على الوصفية كإسم الفاعل و صبيغة المبالغة ، الصفة المشبهة و إسم المفعول ، اسم التفضيل ، فمثلا : نشتق منها طاعم إسم فاعل : مطعوم ، و هي وضيفة تخص الصفة .<sup>4</sup>

3- المصادر فمثلا مصدر فعل و فعول: قياس مصدر الفعل المتعدي الثلاثي ، و فهم فهما .

<sup>4</sup> عبد المجيد بن محمد بن علي الغيلي ، المعاني الصرفية و مبانيها ، موقع رحى الحرف ، 2007

34

 $<sup>^{1}</sup>$  رسالة تخرج ليسانس ، أقسام الكلمة عند القدامى و المحدثين ـ تمام حسّان ـ نموذجا ، جامعة الدكتور مو  $^{1}$  سعيدة ـ  $^{1}$  إشراف زحاف الجيلالي 2017 2018 .

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد بن إبر اهيم بن مصطفى الهامشين ، القواعد الأساسية للغة العربية تحقيق د ـ محمد أحمد قاسم ، المكتبة صيد / بيروت 1421 هـ / 2003

<sup>3</sup> حلمي خليل ، مقدمة لدراسة علم اللغة ، دار المعرفة الجامعية الإسكندرية ، 2003 .87

ما لم يكن حرفه فإنه يكون على ( فعالة ) كسقى سقيا و سقايتا ، و أما على اللازم من ( فعل ) فقياس مصدره على فعول ، كجلس جلوسا و قعد 1

### الأهمية المعجمية:

إن حركة التأليف المعجمي حركة غائرة في القدم ضاربة جذورها في تاريخ اللغات الحية ، فقد كانت لدى الأمم و الشعوب الأخرى قبل الأمة العربية ، فهذه الشعوب حازت على أقلية أفضلية السبق و ذلك حسب ما ورد ذكره عن تاريخ الأمم القديمة أمثال الأشوريين الذين قيل عنهم أنهم قد تحققت لهم البنية المعجمية في كتاباتهم المسمارية ، فهم " في حضارتهم و بنائهم الفكري و لغتهم السومرية القديمة ( ... ) سجل لهم التاريخ الزيادة في العلوم و المعارف نسانية، و تشهد لهم بذلك مآثر هم في أنواع الفنون المحفورة على قوالب الطين، و ما امتلأت به مكتبة أشور بانيبال في نينوي بقرون سنة قبل الميلاد ، نفائس الأثار العلمية . 2

لكن أقدم أمة لا يمكن أن تغفل صنيعها في البحث اللغوي عموما و في الصناعة المعجمية على وجه الخصوص الأمة الصينية " التي يرجع أقدم ما عرف منها عنهم إلى الفترة ما بين 200 ق . م و ميلاد المسيح و تنوعت معجماتهم فشملت ما يمكن أن يسمى معجمات للموضوعات و معجمات للألفاظ مرتبة ترتيبا صوتيا و من أقدم ما وصلنا منها معجم ريوبيان لمؤلف كوبي وانج ، مرتبة ترتيبا صوفان ) لمؤلف ( هوشن) 530 بعد الميلاد ، و معجم آخر اسمه ( شوفان ) لمؤلفه ( هوشن) ...

و هكذا نستنتج أن للمعجمية دور و أهمية بارزة في ظهور مجموعة من المعجمات القديمة ، كما حازت هذه الأخيرة على أفضلية كبيرة في تاريخ الأمم القديمة .

<sup>1</sup> فاغضل صالح السمرائي ، معاني الأبنية العربية ، ط 2 10-9 10-9

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد القادر عبد الجليل ، المدارس المعجمية دراسة في بنية التركيبية ، دار الصفاء للنشر و التوزيع ، مصر ، ط 1  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الكريم الرديني ، المعجمات العربية دراسة منهجية ، دار الهدى ، عين مليلة ، الجزائر ، ط 1

و نتطرق أيضا إلى الأهمية التي تتناولها المعجمية في طياتها فنجد أن :

المعنى المعجمي هو تلك الرابطة و العلاقة بين علم الدلالة و المعنى المعجمي يتصل إتصالا وثيقا بعلم الدلالة و علم المفردات و علم المعاجم، فكل كلمة من كلمات اللغة العربية تحمل دلالة معجمية مستقلة من دلالات زائدة على تلك الأصلية و يطلق عليها الدلالة الإجتماعية، و التضييق المعجمي ضرب من النشاط الدؤوب للحفاظ على جوهر اللغة العربية الفصحى و حمايته من الوقوع في اللحن و الخطأ و تنوعت هذه المعاجم و تفرقت و اهتم بعضها بالألفاظ بحسب ترتيبها من حيث المخارج الصوتية و بمقاييس صرفية، و اهتمت معاجم أخرى بالموضوعات أي حرصت على ترتيب مجموعة من الألفاظ و إخضاعها إلى سياق معين . 1

و هكذا نخرج بنتيجة مهمة عن الأهمية التي تتناولها المعجمية بكل معانيها اللغوية و الإصطلاحية على إعتبار أنها تسعى للحفاظ على منهج اللغة العربية بألفاظها و معانيها و تراكيبها كون اللغة العربية بمفهومها الأول و الأخير هي لغة القرآن الكريم لذلك فالمعجمية تلعب دورا هاما في الحفاظ على معانيه ، وحمايته من الوقوع في اللحن و خاصة بعد دخول الأعاجم و سعيهم لتحريفه والخروج من قواعده و بعد كل هذا تنوعت المعاجم بحسب ترتيبها فمنها ما جاء مهتما بالألفاظ وحدها و منها ما جاء مهتما بالموضوعا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إدير رقية و إيتيم نادية ، نظرية الحقول الدلالية و أهميتها المعجمية دراسة في معجم لسان العرب (ج1) ... ماجستير ، جامعة عبد الرحمان ميرة ، بجاية ، 2017 ...

# القضايا المعجمية في كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه

\_

تحليلية-

### 1- معنى الكلمة بين المركزي والهامشى:

: -

هو ما تشير إليه الكلمة المدخل مجردة عن السياق ، و هو المعنى المعجمي المجرد عن الإستعمال الوظيفي في اللغة ، أي المعنى الحقيقي . 1 . يظهر جليا في كتاب " معاني القرآن و إعرابه " لأبي إسحاق الزجاج ، ويكمن في المواقع الآتية : في قوله عز وجل : " [ . 20] .

- أبو عبيدة هذا الكتاب، و هو معنى مركزي جوهري كلمة ، فالمعنى هذا ذلك الكتاب ويجوز أن يكون قوله: " ألم ذلك الكتاب " فيقال " " منت قلت فيه " هذ " . قلت فيه " " . قلت فيه " " .

ثم إنتقل إلى قوله عز وجل: " لا ريب فيه " معناه لا شك فيه تقول: ابنى فلان إذا علمت الريبة فيه وأرابنى إذا أو همى الريبة ، قال الشاعر:

### أخوك الذي إن ربته قال إنما عاتبته لأن جانبه. 3

و هذا معنى مركزي لأنه حدّد في المعجم كمعنى عام يستنبط منه المعنى المعجمي للكلمة أو الدلالة المعجمية المرتبطة بالحقيقة و الواقع .

جاء في قوله تعالى: " الذين يؤمنون " معناه يصدقون ، وكلّ مؤمن بشيء فهو مصدق به فإذا ذكر هو مؤمن بكذا وكذا فهو الذي لا يصلح إلى في الله " " 4.

معجم المصطلحات اللغوية ، البعلبكي ، تح رمزي منير ، دار العلم للملايين ، ط 1 1990 ، بيروت، ص 381.  $^2$  أبي إسحاق إبر اهيم السري " معانى القرآن و إعرابه " ، تح : د عبد الجليل عبده شلبي ، عام الكتب ، ط 1 1407  $^2$ 

<sup>1977</sup> م بيروت ، ج 1 55.

 $<sup>^{8}</sup>$  "  $^{9}$  إعرابه "  $^{9}$   $^{9}$  ( الشاعر الفرزدق و قبل الأعشى و قبل المتلمس و غيرهم ).  $^{4}$  معانى القرآن و إعرابه ،  $^{9}$   $^{9}$ 

" . أي هي

: " يقيمون الصلاة " يتمون الصلاة ، كما

- " وأتموا الحجّ والعمرة لله " [سورة البقرة: 196]. هذا نجد المعنى مركزي أساسي معجمي مجرّد عن الإستعمال الوظيفي في اللغة.

كذلك قوله تعالى: "في قلوبهم مرض" [ : 09]. معناه نفاق قد يقال السّقم و المرض في البدن والديّن جميعا كما يقال الصّحة في البدن الدّين جميعا أن هذه دلالات عامة يشترك فيها جلّ أفراد المجتمع ما يسمى بالدلالة المركزية المؤسسة في بناء الأنساق اللغوية حيث عبّر عن السّقم و هو تعبير معجمي مجرّد وجو هري.

نجد أيضا في قوله تعالى: "ولهم عذاب أليم " [سورة البقرة: 09]. عناه موجع يصل وجعه إلى قلوبهم وتأويل ألي """ . : وهو عمر وبن معد يكرب الزبيدي: 4

### أمن ريحانه الدّاعي السميع يؤرقني و أصحابي هجوع.

السميع المسمع <sup>5</sup> مد الزجاج إلى وضع معنى أساسيا وجوهريا " يم" يتمثل في قوله بأنه الوجع والألم سواء تعلق ذلك بالقلب لجسد وهذا هو جزاء المشركين ، وهذا المعنى مفرداتي خارج السياق المثقف عليه في الجماعة وبين الأفراد.

جاء في قوله عز وجل: "قالوا أنؤمن كما آمن السفهاء "[ - : 12: ] أصل السفه في اللغة خفّة الحلم <sup>6</sup> هذا معنى مركزيا عبّر به عن ما أشارت إليه المدخل مجرّة عن السّياق وهو المعنى المعجمي المجرد في

أ ينظر: إبراهيم أنيس ، " دلالة الألفاظ " مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، ط 5 1984 . 108-106 . أ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> معاني القرآن و إعرابه ، ص 72.

<sup>3</sup> معاني القرآن و إعرابه ، ص 4 عمر بن معد يكرب الزبيدي من مذجح ، من مشهوري فرسان اليمن ، أسلم حين دخل الإسلام اليمن وشارك في كثير

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> " معانى القرآن و إعرابه " ص 76.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه ، ص 88.

جاء في قوله عز وجل: "التي وقودها الناس و" [: 23] معنى مركزي جوهري مجرد عن السياق في معنى عرفوا عذاب الله عز وجل بأشد الأشياء التي يعرفونها لأنه لا شيء في الدنيا أبلغ فيما يؤلم من النار ، والحجارة هنا تفسيرها حجارة الكبريت وقوله: "وقودها" الوقود هو الحطب وكل ما أوقد به وقود أهو كما قال "هذا النوع من الدلالة، يسمى أحيانا المعنى التصوّري ، أو المفهومي أو الإدراكي . 2

كما أتى في معنى الآية الكريمة " و لا تلبسوا الحق بالباطل و تكتموا " [ : 41].

يقال لبست عليهم الأ ألبسه ، إذا أعميته عليهم ، ولبست الثوب ، ألبسه، ومعنى الآية: " الحق ها هنا مر النبي صلى الله عليه ما أتى به من كتاب الله عز وجل ، و قوله بالباطل 3 ، و هو معنى جو هري أساسي و هو المعنى المفرداتي المعجمي المجرد و هي كلها تسميات مختلفة لمسمى واحد له دور في بناء نسق لغوي معين .

كما جاء في قوله عز وجل: " بما كاثوا يفسقون" [ - : 58] حسب ما جاء به الزجاج هو تبديلهم ما أمروا به من أن يقولوا حطة.

ويقال فسق ، يفسق ، ويفسق على اللغتين وعليها القرّاء ، ومعنى الفسق كل ما خرج عن الشيء ، فقد فسق إلا أنه خص من كل ما خرج عن الشيء استند فيه إلى المعجم لمعرفة ما تشير إليه لفظة " خارج المعنى السياقي .

نجد ذلك أيضا في قوله عز وجل: "قد نرى تقلب وجهك في السماء" [ : 143]. الزجاج معنى معجميا جو هريا للفظة " حيث يبين لنا ما تشير إليه الكلمة مجرّد عن السياق بقوله: تقلب مصدر تقلب تقلبا، ويجوز في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ، ص 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر : أحمد مختار عمر " علم الدلالة : مكتبة دار العروبة للنشر و التوزيع ، ط 1 1982 ، الكويت ، ص 36-40.

<sup>3 &</sup>quot; معاني القرآن و إعرابه " ، ص 124.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 140.

المعنى واحد لأن التقلب إنما كان لأن النبي صلى الله عليه و المر بترك الصلاة إلى بيت المقدس منتظرا نزول الوحى عليه. 1

وفي قوله عز وجل " على أبصارهم غشاوة " [ البقرة : 07 ] وهي <sup>2</sup> ، وتعبير معجمي مجرد وهو ما يسمى بالمعنى المركزي على إعتبار أن هذه الآية تناولت المعنى بالمفهوم الحقيقي ، وكلمة غشاوة هي كل ما كان مشتملا على الشيء فهو في كلام العرب مبني على فعالة .

يظهر هذا المعنى الجوهري أيضا في شرح الزجاج لقوله عز وجل: "فول وجهك شطر المسجد الحرام" [ - : 144] حيث أمر النبي عليه السلام أن يستقبل البيت حيث كان الناس ، ومعنى الشطر: النحو ،

### إن العسير بها داء يخامره فشطرها نظر العينين محسور.

أي فنخوها و بين أهل اللغة أن الشطر نحو ، و - - - شاطر معناه قد أخذ في نحو غير الإستواء ، يقال قد شطر الرجل يشطر شطارة يقال هؤلاء مشاطرونا أي دورهم تتصل بدورنا .3

هو معنى أساسي جو هري مجرّد عن السّياق لأن الزجاج أعطى اللفظة

كما جاء في قوله عز وجل: " إلا الذين ظلموا منهم فلا تخشوهم" [ : 150] ، المعنى لئلا يكون للناس عليهم حجّة ، إلا من ظلم بإحتجاجه فيما قد وضح له ، كما تقو :

إنما سمي ظلمه هنا حجة لأن المحتج به سمّاه حجة ، وحجته واضحة عند الله وهي ليست بحجة موجهة حقا ، وسميت حجة إلا أنها حجة مبطلة 4 المعنى هنا مركزي و أساسى لأن الزجاج ركز على لفظة " الحجة " في تطرّقه لشرح الآية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بتص : " معانى القرآن و إعرابه " ص 221.

<sup>2</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظّر ، نفسه ، ص 222. أ

<sup>4</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 226.

الكريمة التي يقصد بها أنه لا حجة للناس إلا إذا إتخذوا

.

كما جاء في قوله عز وجل: "ولكم في القصاص حياة" [ - : 179] ومعنى الحياة في القصاص أن الرجل إذا علم أنه يقتل ، إن قتل أمسك عن القتل ففي إمساكه عن القتل حياة الذين هم هو بقتله وحياة له ، لأنه من أجل القصاص أمسك عن القتل فسلم أن يقتل .

والمعنى هنا مهنى مركزي و - أبرز لفظة القصاص بمعنى رئيسى و هو القتل .<sup>1</sup>

جاء في قوله عز وجل: " يا أيها الذين آمنوا إستعينوا بالصبر والصلاة" [ 153] " إستعينوا بالصبر " على ما أنتم عليه ، فإن نالكم فيه مكروه في العاجل ، فإن الله مع الصابرين ، وتأويل أن الله معكم أي يظهر دينه على سائر الأديان ، لأن من كان الله معه فهو غالب 2

فنلاحظ من خلال هذه الآية الكريمة أن المعنى الذي حملته وهو معنى أساسى لما له من شروح جوهرية بعيدة عن التفاصيل الهامشية.

كما جاء في قوله عز وجل " لا تقولوا لمن قتل في سبيل الله أموات " [ - : 154] ، أي لا تقولوا هم أموات ، فنهاهم الله أن يسمّوا من قتل في سبيل الله حين ، وأمرهم بأن يسموهم شهداء علما أن من قتل في سبيل الله حي في قوله " بل أحياء عند ربهم يرزقون " [ : 169].

حدد المعنى السابق للآية من خلال التركيز على كلمتين أساسيتين هما: لميت و - هو معنى مركزي أو ما يسمى بالمعنى الجوهري و - تضمنته الآية من مفاهيم مركزية خالية وبعيدة عن المعنى الهامشى.

كما جاء في قوله عز وجل " فإذا أفضتم من عرفات " [ . 198 ] فقد دلّ بهذا أن الوقوف بها واجب لأن الإفاضة لا تكون إلا بعد الوقو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ، ص 249.

<sup>2</sup> أبي إسماق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 288.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص229.

" يقال أفاض القوم في الحديث إذا إندفعوا فيه و .

.

جاء معنى الآية هنا متضمنا معنى أساسي في كلمة أفضتم و هو . . . الله الزجاج في كتابه و فسر ها تفسيرا مركزيا .

### - المعنى الهامشي:

هي تلك الدلالة التأويليّة التي لا تكاد تظهر في المعجم إلا نادرا ، لأنها علاقة شبه طبيعية كما في الكلمات المحاكية ، وإما ذات علاقات سيميائية دلالية 1 يظهر هذا المعنى كثيرا من خلال تصفحنا لكتاب " . . . وإعرابه "

فالنحويين هنا لم يستعينوا بالمعجم في تحليل معنى لفظة " . " هو القرآن وهذا يعني وجود علاقة بين اللغة ونفسية مستخدميها أي أن النحويي . وه على أنه القرآن بقصد نياتهم وإيمانهم

رآن هو الكتاب الجامع الوافي ، وهو هنا معنى هامشي للفظة .

كذلك يقول في معنى " يخادعون الله و الذين آمنوا " [ . : . 90] يعني به المنافقين ومعنى يخادعون : يظهرون غير ما في نفوسهم ، والتقيّة تسمى أيضا خداعا ، فكأنهم لما أظهروا الإسلام و صارت تقيتهم خدعا . 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> البعلبكي ، " معجم المصطلحات اللغوية ، تح رمزي منير ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط 1 1990

<sup>.00.</sup>  $^2$  أبي إسحاق الزجاج ، " معاني القرآن و إعرابه " تح : د . عبد الجليل عبده شيلي ، عالم الكتب ، ط 1 1407- 1977 ، بيروت ، ج 1  $^2$  .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> " معانى القرآن و إعرابه " ، ص 75.

هنا الزجّاج قدم معنى هامشي لكلمة " يخادعون " . لا يكاد يظهر في . بل إعتمد على الربط بين اللغة ونفسية مستخدميها وكيفية الحكم على الأفعال والتصرفات فيما بينهم وهذا ما يتنافى مع المركزية التي تختص بالمعنى ال الحقيقى .

أيضا يقدّم الزجاج معنى في قوله تعالى: " ما يخدعون إلاّ أنفسهم " [سورة البقرة: 80]. تأويله أن الخداع يرجع عليهم بالعذاب يقال ما شعرت به: أي ما يشعرون ، أي وما يعلمون أنه يرجع عليهم بالعذاب يقال ما شعرت به: أي ما علمت به " ليت شعري " ما صنعت: معناه ليت علمي أ. هذا المعنى هامشي لا يرتبط بالمعجم ما ينافي المركزية في المعاني ، وهنا تتحكم فيها العلاقة شبه طبيعية وما فيها من كلمات محاكية ، أي ما تحت طيات اللفظ الواحد ودلالته التأويلية وظهر في قوله تعالى: " كيف تكفرون بالله " [ . : 27] تأويل كيف أنها استفهام في معنى التعجب وهو للخلق وللمؤمنين الذين أعجبوا من هؤلاء كيف يكفرون وقد ثبتت حجة الله عليهم . 2

أما في قوله عز وجل: " . . . السفهاء " [ . : 12]. . معناه يقال ثوب سفيه إذا كان رفيقا باليا <sup>3</sup> هذا معنى هامشي لأنه لا يظهر في المعجم و هو مرتبط بالعلاقة بين اللغة ونفسية مستخدميها والذي يؤدي وظيفة

كذلك نجد المعنى الهامشي في كلام الزجاج في الآية الكريمة " لبعض عدوًا " [ - : 35]. حين فسّر العداوة بأنها متبادلة وهذا معنى ذو تظهر في المعجم 4. كما هو الأمر بالنسبة للمعنى المقدم في الآية الكريمة " ولكم في الأرض مستقر و متاع إلى حين " [ : 35].

حيث قال قوم: معنى الحين ههنا إلى يوم القيامة ، و قال قوم: إلى فناء الآجال أي كل مستقر إلى فناء أجله 5. و هو معنى حاملا للمعنى الهامشي الذي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> " معانى القرآن و إعرابه " ، ص 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 88.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه 115.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 115-116.

يخرج عن المعجم إلى علاقات دلالية أخرى شبه طبيعية بين الألفاظ وهذا ما جاء في تفسير الزجاج لمعنى الآية الكريمة "قل لله المشرق والمغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم "[ : 131] حيث قال بأن الله أمر أن يصلى ويتعبد فهو له وعالم به. 1

هو معنى خارج المعنى المفرداتي متعلق بالعلاقة بين اللغة ونفسية مستخدمها بإيمانهم أن المساجد خصّصت للعبادة والصلاة ، إضافة إلى المعنى الذي أتى به الزجاج قوله تعالى: " الذي آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم" [ : 145]. بقوله أن في لفظة يعرفون قولا :

يعرفون أمر القبلة ويعرفون أبناءهم <sup>2</sup> هو معنى هامشي لا يظهر في المعجم له علاقة بالكلمات المحاكية لألفاظ الآية الكريمة.

وقوله عز وجل " ما يخدعون إلا أنفسهم" [ : 09] تأويله الخداع يرجع عليهم بالعذاب والعقاب أي وما يعلمون أنه يرجع عليهم بالعذاب. 3 جاءت هذه الآية حاملة لمعناها الهامشي و " يخادعون " لم تأتي في تعريفها المعجمي المجرد .

جاء في قوله عز وجل: "فزادهم الله مرضا" [ البقرة: 10 ] فيه جوابان: قال بعضهم زادهم الله بكفرهم : " عليهم بكفرهم " [ : 155].

قال بعض أهل اللغة فزادهم الله بما أنزل عليهم من القرآن فشكوا به كما شكوا في الذي قبله 4 ،وقد تناول الزجاج هنا معنى هامشي خالي من المعاني المركزية أو الأساسية الخالصة لأنه لم يستعن بالمعجم في تحليل معنى لفظة "زادهم" دث عنها ضمن العلاقة بين اللغة ونفسية مستخدميها .

جاء في قوله عز وجل " • " [ - : 139 ] • قوله تعالى أن الله أمر المسلمين أن يقولوا لليهود الذين ظاهروا من لا يوحد الله

<sup>1</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معانى القرآن و إعرابه ، ص 218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 225. ً

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 85 . <sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 86.

عبدة الأوثان ، فأمر الله أن يحتج عليهم بأنكم تزعمون

1

جاءت هنا معنى الآية حاملة لمعناها الهامشي على إعتبار أن كلمة لله لية من التعريف المعجمي المجرد وذلك لما تضمنته من تفسيرات وتأويلات هامشية.

وقوله عز وجل: " من أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله" [ - :140] ، يعني بهم هؤلاء الذين هم علماء اليهود ، لأنهم قد علموا أن رسالة النبي حق ، وإنما كفروا حسدا ، كما قال عز وجل ، وطلبا لدوام رياستهم وكسبهم ، لأنهم كانوا يتكسون بإقامتهم على دينهم ، فقيل ومن أظلم ممن كتم أم النبي عليه الصلاة و لا أحد أظلم منه .2

يتضم لنا جليا من خلال هذه الآية الكريمة أن المعنى الذي تطرق إليه الزجاج هو معنى هامشي لما له من دلالة تأويلية خالصة .

وجاء في قوله عز وجل " ما كان الله ليضيع إيمانكم" [ : 143] معنى الآية الكريمة حسب ما جاء في كتاب الزجاج أن ما كان صلى إلى بيت قدس قبل أن تحوّل القبلة إلى البيت الحرام بمكة فصلاته غير ضائعة وثوابه قيل أنه كان قوم قالوا: فما نصنع بصلاتنا التي كنا صليناها إلى بيت المقدس فأنزل سبحانه هذه الآية ردا عليهم. 3

تناول الزجاج في كتابه المعنى الهامشي لهذه الآية الكريمة على إعتبا نه تطرق لها من أبواب عديدة وفسرها تفسيرا هامشيا بدى ذلك جليا من خلال ما قدمه من معنى لا يكاد يظهر في المعجم وهذا ما جعلنا نخرج الآية عن معناها نضفها ضمن المعنى الهامشي.

جاء في قوله عز وجل: " ما بعضهم بتابع قبلة بعض " جاء في قوله عز وجل: " ما بعضهم بتابع قبلة بعض " [ - :145]، جاء معنى الآية أن أهل الكتاب تظاهروا على النبي صلى الله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ، ص 216.

<sup>2</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 218.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 221.

عليه وسلم واليهود لا تتبع قبلة النصارى ولا النصارى تتبع قبلة اليهود وهم مع ذلك في التظاهر على النبي متفقون. 1

جاء معنى الآية الكريمة في كتاب معاني القرآن الكريم وإعرابه متضمنا المعنى الهامشي ،وذلك في قوله أن أهل الكتاب تظاهروا على النبي على إعتبار أن هذا المعنى بعيد كل البعد عن التعريف المعجمي المجرد .

كما جاء في قوله عز وجل: "كما أرسلنا فيكم رسولا منكم"
[ 151] ، جاء معنى الآية أنها خطاب لمشركي العرب ، فخاطبهم الله عز وجل لما ولهم على إثبات رسالة النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال كما أرسلنا فيكم محمدا وهو رجل منكم أمي تعلمون أنه لم يتل كتابا قبل رسالته و لا بعدها إلا بما أوحي إليه وأنكم كنتم أهل جاهلية لا تعلمون الح فأنبار الأنبياء ، و آبائهم و أقاصيصهم فأرسل إليكم النبي عليه الصد السلام فأنبأكم بأخبار الأنبياء ، ولما كان من أخبارهم مع أممهم .2

نلاحظ من خلال هذه الآية الكريمة أن المعنى المرتكز و لأساسي هنا هو معنى هامشي واضح وذلك لما تضمنه الآية من شروح هامشية بعيدة عن المعنى كل ما يتعلق بالمعجم.

جاء في قوله عز وجل: "ولنبلونكم بشيء من الخوف و - " والنبلونكم بشيء من الخوف و - " [ 155 ] ، قال بشيء من الخوف ولم يقل بأشياء ، فإنما جاء على عنى يدل على أنه وشيء من الخوف وشيء من الجوع - إنما جعل الله هذا الإبتلاء لأنه أدعى لمن جاء -

الصحابة و من كان في عصر النبي صلى الله عليه و سلم إلى أتباعهم لأنهم يعلمون أنه عز وجل يعطيهم ما ينالهم من المصائب في العاجل و . 3.

جاء معنى الآية الكريمة متضمنا للمعنى الهامشي بدى ذلك جليا في كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه على إعتبار أن هذه الآية لم تنل حظا في معناها المركزي المتضمن للتعاريف و المفاهيم المعجمية.

<sup>3</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 230.

أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 227.

### 2- معنى الكلمة بين الدلالة اللغوية و الدلالة الإصطلاحية:

### - الكلمة في الدلالة اللغوية:

الكلمة في اللغة هي قول دال على معنى مفرد لا يدل جزءه على جزء الكلمة في اللغة هي قول دال على معنى مفرد لا يدل جزءه على جزء عند تطرقي لكتاب أبي إسحاق الزّجاج " معاني القرآن و إعرابه" إنتبهت إلى وجود هذا النوع من المعاني ، و . كان بداية في فاتح السورة بقوله: " . " [سورة البقرة: 01] . الذي زعم أبو عبيدة أنها افتتاح للكلام حروف هجاء ، وزعم أيضا أبو الحسن الأخفش أنها إفتتاح دليل ذلك أن ينطبق القول على قوله " " " " " " " " " " " "

كما روي عن ابن عباس أن الله أقسم بهذه الحروف بأن هذا الكتاب الذي عليه وسلم هو الذي " الكتاب " ظهر كذلك في معنى قوله عز وجل: " [ . : 53]. يقال لكل من فعل فعلا يعود عليه بمكروه إنما أسأت إلى نفسك وظلمت نفسك وأصل الظلم في اللغة : وضع الشيء في غير موضعه 3 هو معنى قدمه الزجاج لغويا للفظة ليعبر عن دلالتها .

كما جاء في قوله تعالى: " إذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك حتى . جهرة فأخذتكم الصاعقة وأنتم تنظرون " [ - : 54]. معنى جهرة : غير مستتر عنا بشيء ، يقال جهر بالمعاصى أي لا يستتر عنا بشيء <sup>4</sup> هي دلالة لغوية للفظة جهرة تساهم في بناء النسق اللغوي .

يتبين في شرح الزجاج لقوله عز وجل: " فلا تجعلوا لله . . . " [ : 21]. وهو إحتجاج حيث قيل لهم ولا تجعلوا لله . . . تعلمون لأنهم لا يخلقون و في اللغة فلان ند قلان و لذيد فلان <sup>5</sup> و هذا يدل على ظهور الدلالة اللغوية للفظة " " ، أما في قوله عز وجل " كلما رزقوا منها

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 133.

<sup>.137</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> معاني القرآن و إعرابه ، ص 99.

ا هذا الذي رزقنا من قبل و أتوا به متشابها" [ . : 24]. قال فيها أهل اللغة : معنى متشابه يشبه بعضه بغضا في الجودة و الحسن <sup>1</sup> هي دلالة لغوية للفظة .

هذه الأخيرة ظهرت كذلك في قوله " السماء " ـ ـ ـ ـ ـ هي السقف ويقال لكل ما ارتفع وعلا قد سمى يسمو ، و . ـ قف فهو سماء <sup>2</sup> . . . شرحه لقوله عز وجل : " [ : 28] ، أما في قوله : " [ : 29] ، فسرها الزجاج معجميا بقوله ون أنه يطيع فيهديه الإبتلاء " وهي دلالة لغوية لكلمة " . " يقال معنى يسفك في قول الزجاج بشرح نفس الآية بأنها في اللغة " يصبّ " يقال سفك الشيء إذا صبّه . <sup>3</sup>

كما جاء في قوله عز وجل: " أولئك عليهم صلوات من ربهم و رحمته " [ 157 ] . للغة على ضربين : أحدهما ال . . . الدعاء ، فصلاة الناس على الميّت إنما معناها الدعاء على الله عن وجل على أنبيائه وعباده معناها والثناء على الله صلاة ، والصلاة من الله عز وجل على أنبيائه وعباده معناها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> معانى القرآن و إعرابه ، ص 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، 107

<sup>4</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 225.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر ، المرجع نفسه ، ص 225.

الرحمة لهم ، والثناء عليهم صلاتنا الركوع و السجود كما وصفنا 1 . أن المعنى الذي قدّمه الزجاج لكلمة " . " معنى لغوي مرتبط بالمعنى

.

في قوله عز وجل: "إن الصفا و المروة من شعائر الله" [ - : 158] الصفا في اللغة الحجارة الصلبة الصلبة الصلدة التي لا تنبت شيئا وهو جمع واحدته صف حصاة وحصى ، والمروة والمرو : الحجارة اللينة وهذان الموضعان من شعائر الله ، أي من أعلام متعبداته وواحدة الشعائر شعيرة، إنما قيل شعائر لكل علم ممّا

- تعبّد به ، ويبيّن لنا من خلال هذا الشرح الذي قدّمه الزجاج " " " تعبّد به ، ويبيّن لنا من خلال هذا الشرح الذي قدّمه الزجاج " " " كلها حدّدت في المعجم كمعنى لغوي عام
- تستنبط منه الدلالة المعجمية ، وهذا ما يظهر أيضا في قوله عز وجل: " حدود الله فلا تقربوها " أن معنى الحدود ما منع الله عز وجل من مخالفتها ما منع شيئا فهو حدّاد وقولهم أحدّت المرأ

على زوجها معناه قطعت الزينة وإمتنعت منها ، والحديد إنما سمّي حديدا لأنه يمتع به من الأعدا حد النار هو ما يمنع غيرها أن تدخل فيها <sup>2</sup> ، ويمكن القول هنا أن الزجاج إعتبر كلمة " " في الآية الكريمة أساس للمعنى حيث تطرّق إلى معناها اللغوي العام المستنبط من المعنى المعجمي أو الدلالة المعجمية المرتبطة بالواقع .

كما ظهر المعنى اللغوي في تفسير الزجاج لقوله عز وجل: " . من بعد ما جاءتكم البينات " [ : 209 ] ، يقال زل يزل زلا وزللا جميعا ، لل الطيب زليلا ، ومعنى زللتم: تنحيتم عن القصد والشرائع . 3

حيث قدّم الزجاج معنى لغويا قائم على الدّلالة المعجمية لكلمة " . " مرتبط بدلالة الكلمة واقعي بقوله: زللتم: تنحيتم.

### - الكلمة في الدلالة الإصطلاحية:

أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 231.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 233

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 280.

عرّفها اللغوي " بأنها هي اللفظة الدالة على معنى أو بمعنى المعنى عرّفها اللغوي " ، حتى قيل حدّ الكلمة لفظ دال بالقوة أو بالفعل ظهر جليا في كتاب أبي إسحاق الزجاج وذلك من خلال قوله . . : " إذا لقوا الذين آمنوا قالوا آمنا و إذا خلوا إلى شياطينهم قا " [ : 13]. أي أنبأ الله المؤمنين بما يسرّه المنافقون من الكفر و . " شياطينهم في اللغة : مردتهم ، وعتاتهم في الكفر ، ويقال خلوت إليه ومعه ،

شياطينهم في اللغة : مردتهم ، وعتاتهم في الكفر ، ويقال خلوت إليه ومعه ، ويقال خلوت إليه ومعه ، ويقال خلوت به <sup>2</sup> هذا معنى إصطلاحي قدّمه الزجاج للفظة شياطينهم لأنه لفظ إصطلح عليه عدّة معاني

ما جاء في قوله عز وجل : " " [35] . مقام و ثبوت  $^{8}$  هما لفظين إصطلحا على كلمة " مستقر " يتناسب مع المعنى العام للآية الكريمة .

كان ذلك أيضا في قوله عز وجل: " جعلناكم أمة و سطا" [ . . ] كان ذلك أيضا في قوله عز وجل الماعة أن هذا الإصطلاح يتفق عليه [142]. حيث قال الزجاج بأن الأمة هي الجماعة أن هذا الإصطلاح يتفق عليه

<sup>1</sup> عادل خلف ، نحو اللغة العربية ، مكتب الأداب ، القاهرة ، 1415-1994 6.1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> معاني القرآن و إعرابه ، ص 88.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 115. 4 انسان آسا اساسات

معاني القرآن و إعرابه ، ص 116.  $\frac{4}{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 120.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه ، ص 219.

البلاغيون لأن الدلالة المعجمية مرتبطة بالحقيقة والواقع ومفردة أمة تمثل تلقائيا

كما جاء في قوله عز وجل: "من بقلها وقتائها وفومها" [ : 60]. فومها: الفوم بمعنى الحنطة ويقال اله قال بعض النحويين أنه يجوز عنده الفوم ههنا الثوم أهذا المعنى إصطلاحيا لأنه عبّر به عن ما يناسب الآية الكريمة وذلك حسب إتفاق النحويين على مصطلح يناسب لفظة الفوم وهذا ما ظهر أيضا في معنى قوله عز وجل: "ولهم فيها أزواج مطهرة" [ :24] حيث كان معنى إصطلاحيا سياقيا يتمثل في أنهن لا يحتجن إلى ما يحتاج إليه نساء أهل الدنيا من الأكل والشرب ولا يخصن لا يحتجن إلى ما يتطهر منه وهنا على هذا طاهرات طهارة الأخلاق و العفة . فو معنى يهتم بما يخدم سياق نزول الآية الكريمة .

جاء في قوله عز وجل: "الله يستهزئ بهم" [ - : 15] النرجاج في هذا المعنى بأن فيه أوجه من الجواب: بمعنى إستهزء الله بهم أن أظهر لهم من أحكامه في الدنيا خلاف ما لهم في الآخرة كما أظهروا من الإسلام خلاف ما أسروا به 3، وهذا تفسير يتناسب مع المعنى العام للآية الكريمة وهو معنى إصطلاحي يدخل ضمن السياق وردت فيه الآية.

وظهر كذلك في قوله تعالى: " لتكونوا شيهداء على النياس" [ . : 143] معنى حسب قوم أن القصد منها أن تكونوا محتجين على سائر من خالف ويكون الرسول محتجا عليكم ومبينا لكم 4 ،ونلاحظ أن هذا المعنى إصطلاحي " شهدا " مفردة إتفقت عليها وتتناسب مع سياق الآية وهي " محتجين ".

كما جاء في قوله عز وجل: "صمّ بكم عمي " وصفهم بالبكم و هو الخرس، و بالعمى، لأنهم في تركهم ما يبصرون من الهداية بمنزلة العمي 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ، ص 143.

<sup>2</sup> معاني القرآن و إعرابه ، ص 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 220.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 242.

هنا نلاحظ أن الزجاج في شرحه للآية الكريمة على ما يناسب السياق الذي فيه و هو بذلك إعتمد على المعنى الإصطلاحي .

وهذا ما نجده أيضا في قوله عز وجل: " اقتلوهم حيث ثقفتموهم" [ - : 151] ، أي حيث وجدتموهم ، يقال ثقفته أثقفه ثقفا وثقافة ، و يقال : لقف ، ومعنى الآية : لا تمتنعوا من قتلهم في الحرم وغيره 1، وهو معنى إصطلاحي تطرّق إليه الزجاج في تفسيره للآية الكريمة .

كما جاء أيضا المعنى الإصطلاحي في تفسير الزجاج لقوله عز وجل: "وما كان الله ليطلعكم على الغيب" [ : 179] أي ما كان الله ليعلمهم من يصير منكم مؤمنا بعد كفره ، لأن الغيب إنما يطلع عليه الرسل لإقامة البرهان ، لأنهم رسل و أنّ ما أتوا به من عند الله ، وقد قيل في التفسير : ما بالنا نحن لا نكون أنبياء ، فأعلم الله أن ذلك إليه ، وأنه يختار لرسالاته من يشاء 2 ،حيث أنه قدّم لها معنى إصطلاحي يتناسب مع معنى الآية الكريمة والسياق الذي وردت فيه " يعلمكم" قصد بها هنا " الغيب " وهو معرفة ما يكون في المستقبل الله هو العليم بذلك .

: -

يعتبر المعنى الصرفي من أهم المعاني التي قد تتطرق إليها الدراسات المعجمية لكنها لم تنل حظا كافيا في الدراسة لدى الدارسين المعجميين ومن بين أهم المعاني تناولها في كتاب معاني القرآن وإعرابه نجد:

- . : . الفاعل يدل على الحدث و الحدوث و . ه و يدل أيضا سم الفاعل يكون وسطا بين الفعل والصفة المشبهة .

جاء في قوله تعالى " ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين " [ قرة: 02]. المتقين المتقين من . . . .

المقصود بالمتقين المتصفين بالإتقاء .3

3 الطّاهر ابن العاشور ، التحرير و التنوير ، الدار التونسية للنشر ، 1984 1 226.

<sup>1</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 280.

جاء في قوله أيضا " أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون " " " ( 50 ) ، هنا أيضا يوجد اسم فاعل ألا وهو المفلحون من الفعل " " والإفلاح هنا يدل على أن المتقين يفلحون في الدنيا والآخرة وهو دلالة على

وجاء في قوله أيضا " من الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر و . هم بمؤمنين " [ : 08]، جاءت كلمة مؤمنين مشت . . . . ولها دلالة صرفية ألا وهو إسم الفاعل .

جاء في تفسير قوله " ما هم بمؤمنين " هذرد لما إدعوه من الإيمان على أكمل وجه وما قاله الزمخشري على النافقين كانوا يهودا. 1

جاء في قوله عز وجل " إن الله على كل شيء قدير " [ . : 20] هنا نلاحظ أن إسم الفاعل في كلمة قدير جاء على صيغة مبالغة وتحمل بحانه وتعالى قادر على كل شيء وهي دلالة

صرفية واضحة.

كما جاء في قوله عز وجل " ادعوا شهداءكم من دون الله إن كنتم صددقين " [ - : 23] ، جاء في لفظة شهداءكم وجهان : الأول أنها جمع شهيد، والثاني أنها جمع شاهد ، مع ترجيع الألى فشهداءكم اسم مشتق من الفعل الثلاثي شهد يشهد فهو شهيد على وزن فعيل و المراد بشهداءكم أعوانكم أي قوما آخرين يساعدونكم على ذلك . 2

وجاء في قوله عز وجل " إذ قبال ربك إنبي جاعل في الأرض خليفة " [ : 30] جاءت كلمت خليفة كصيغة مبالغة وهي من بين المعاني الصرفية المتداولة فالدراسة المعجمية هنا حملت معنى الصرف.

جاء في قوله عز " إن الذين كفروا وماتوا وهم كفار أولئك عليهم الناس أجمعين " [ : 161].

محمد علي طه ، تفسير القرآن الكريم و إعرابه ، ج 1 44.

<sup>2</sup> ومي ، اسم الفاعل في سورة البقرة دراسة نحوية صرفية دلالية ، مذكرة ماجستير ، كلية الأداب و اللغات ، جامعة البويرة ، 2018 -2019.

جاءت كلمت كفار على وزن فعّال وهي من إحدى أوزان المبالغة في معناها الصرفي وهي دالة على مبالغة الكافرين وتحليهم بالكفر أي إتصافهم الشديد بالكفر.

### وجاء في قوله عز وجل " إلاهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمان الرحيم" [ : 163]

نلاحظ من خلال هذه الآية الكريمة أن كلمة الرحمان الرحيم . . المعنى الصرفي لإسم الفاعل إلى صيغة مبالغة الرحمان الرحيم أي أن الله سبحانه تعالى شديد الرحمة بالعباد .

كما جاء في قوله عز وجل " إن الله غفور رحيم " . مشتقة من الفعل الثلاثي غفر على وزن فعول و ذلك للمبالغة في حدث الغفران فر لكان الحدث أقل من غفور لذلك جاءت الكلمة بصيغة مبالغة في

### وجاء في قوله عز وجل " أو كالذي مرّ على قرية وهي خاوية على عروشها" [ : 259].

خاوية ، إسم فاعل على وزن فاعل والمذكر منها خاو وهي مشتقة من الفعل خوى يخوي ، أما الدلالة أو معناها حسب ما جاءت به الآية الكريمة أنها خالية أي خالية أو ساقطة على عروشها .

### كما جاء في قوله عز وجل " يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف " [ : 273] .

هنا كلمة جاهل مشتقة من إسم الفاعل وهي على وزن فا - الفعل الثلاثي جهل وهنا جاء معنى الآية ، هو أن الأشخاص الجاهلون لأوضاع هؤ لاء الناس المحتاجين يضنونهم أغنياء من شدة تعففهم وهي صيغة مبالغة أي

جاء في قوله عز وجل " قالوا أنؤمن كما آمن السفهاء ألا إنهم هم السفهاء ولكن لا يعلمون " [ : 13].

فكلمة سفهاء هنا جمع مفرده سفيه و وهي المشبهة الحاملة لمعنى الثبوت و هي من إحدى المعاني الصرفية المعروفة.

ت أحد المشتقات المعروفة ألا فالسفيه هنا هو القابل للباطل

ثانيا: العلاقات الدلالية للمعانى اللغوية:

### 1- علاقة تباين: Différance

للعلاقات بين المعاني دور في بناء النسق اللغوي حيث أنّه للرّمز اللغوي قة بمدلوله في التصور الذهني ، ومن بين هذه العلاقات التي كثفت البحوث اللغوية حولها نجد علاقة " التباين " بين اللفظ والآخر والتي تظهر فيها كل كلمة مستقلة عن الأخرى ولا تشترك معها في أي جزء من الدلالة أ تظهر هذه السمة في كتاب أبي إسحاق الزجاج الذي بين فيه الظاهرة اللغوية من خلال شرحه لمعاني آيات كتاب الله كقوله عز وجل: " الله يستهزئ بهم " [ . : شرحه لمعاني تفسير الزجاج ظهرت لفظين هما : العذاب والكلام وهما كلمتان متباعدتان لكل منهما تعريفه الخاص . 2

كذلك هو الأمر بالنسبة لقوله عز وجل: " فما ربحت تجارتهم" [ . . : 15] ر الزجاج في شرحه لفظة التجارة ولفظة العرب و هما مستقلان عن بعضهما متباعدين كليا لذلك العلاقة بينهما متباينة .3

يظهر كذلك في معنى قوله عز وجل: "بشر الذين آمنوا الصالحات أنّ لهم جنات تجري من تحتها الأنهار" [ : 24]. حيث ظهرت لفظة الأنفس ولفظة البسان الذي لا ترابط بينهما لأن الإختلاف واضح. 4

ا ظهر في معنى قوله عز وجل: "علم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم . " " " " " " " " " " . " " " . " " . " " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " . " .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أنظر ، فاخوري عادل ، اللسانيات التوليدية و التحويلية ، دار الطليعة ، ط 2 1988 35. علاقة التباين : تباين يتباين تباينا ، فهو متباين ، بمعنى الإختلاف أو الإفتراق أو التقاطع .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> معانى القرآن و إعرابه ، ص 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 91.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 101.

لا ترابط بينهما ولا إنجسام كل لفظ مستقل عن الآخر <sup>1</sup> هو أيضا ظاهر في قوله تعالى: " لا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين " [ : 34].

حيث ظهر لفظين في معنى الآية لا علاقة بينهما هما " الشجرة " " الظالمين " ، فالتباين واضح بين كل منهما. 2

كما فسّر الزجاج قوله عز وجل: " تلك حدود الله فلا تقربوها" [ 186: ]، تفسيرا معجميا، حيث جاء بعلاقة دلالية تتمثل في التباين بين " " الحديد " 3، فهما لفظين إستعملا حقا في إيصال معنى الآية الكريمة لكن هما من ناحية المعنى فهما لا صلة بينهما ولا علاقة تربطها تماما.

إضافة إلى قوله عز وجل: " . . . . " [ . . : 197] الذي جاء في التفسير الذي قدّمه الزجاج لهذا القول الكريم دلالة لفظية معجمية تتمثل في التباين الذي ظهر في شرح الزجاج بقوله للفظة " . " - " البعير " 4 حيث اعتمد عليها في التفسير رغم أنه لا وجود لعلاقة تربطهما لا لفظا وهذا ما يسمى بالتباين بين الألفاظ.

وجاء في قوله عز وجل: " من أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله" [ : 139] ي ظهرت فيها لفظتين متباينتين و هما: السد في قول منهما مستقلة عن الأخرى ألا تشترك معها في أي جزء من الدلالة . 6

كما يظهر ذلك في تفسير الزجاج لقوله عز وجل: " فول وجهك شطر " [ : 149] حين جاء فيه بلفظين مختلفين تماما في اللفظ <sup>7</sup> وهما " " " " اللذان لا توجد بينهما أيّة صلة ، وهذا ما يسمى بالتباين .

<sup>1</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 114.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 157. 4 المرجع نفسه ، ص 272.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> أنظر ، فخوري عادل ، اللسانيات التوليدية والتحويلية ، دار الطليعة ، ط 2 1988 35.

<sup>7</sup> ينظر ، أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 222.

### Synonymie: -2

ظهر الترادف في مطابقة لفظة " طغياتهم " . " غلوهم " . يعمهون في اللغة ( يتحيرون ) 6 ، في معنى قوله تعالى : " يمدهم في طغياتهم طغياتهم يعمهون " [ . 14]. هي معاني وضعت لألفاظ الآية فطابقتها

كما جاء في معنى قوله عز وجل: "ثم استوى إلى السه " [ . . ] كما جاء في معنى قوله عز وجل : "ثم استوى إلى السماء ، وأيضا السماء في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر ، المرجع نفسه ، ص 232.

ر الجرجاني الشريف ، " التعريفات " الدّار التونسية للنشر 1971 .56 قاصر التعريفات " الدّار التونسية النشر 1971 التعريفات " التعريفات التعريفات " التعرفات " التعريفات " التعرفات " التعريفات " التعرفات " التعريفات " التعرفات " التعريفات

<sup>4</sup> ينظر : معاني القرآن و إعرابه ، ص 86.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر : المرجع نفسه ، ص 88 . <sup>6</sup> ينظر : المرجع نفسه ، ص 91.

<sup>:</sup> هو من أكثر العلاقات الدلالية وقوعا بين ألفاظ المجال الدلالي ، و المقصود به هو الألفاظ المفردة الدالة

" " " أهي علاقات دلالية بين المعاني تمثلت في الترادف "

هو ما جاء أيضا في معنى قوله عز وجل: " " [ : ] [ 29] ، لفظة أتاكم بها مرادفها أعلمكم <sup>2</sup> التي طابقتها في المعنى .

وفي قوله عز وجل: " كلا منها رغدا حيث شئتما " [البقرة: 34] الرغد هنا الكثير الذي يغنيك، وهذا معنى مطابق 3 هو في قوله تعالى أيضا: "وأغرقنا آل فرعون و . "، حيث قدّم الزجاج معنى يحتوي على ف وتطابق بين لفظة " " معناها " " 4.

أما في قوله تعالى: " التي وقودها الناس و . " [ - : 23] فسرها الزجاج مرتكزا على لفظة الوقود والذي جاء بمرادف مطابق لها وهو

كما جاء أيضا في قوله عز وجل " " [ - :139] دلالة لغوية تتمثل في الترادف والتقابل بين لفظتي : أتاكم : أعلمكم وهو تطابق بين اللفظتين. 6

جاء أيضا في قوله تعالى " ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها " علاقة ترادف في كلمة " ما ولاهم " ما عدلهم " ومنهم نلاح هاتين اللفظتين متقابلتين ومترادفتين في المعنى <sup>7</sup>، وظهرت هذه العلاقة أيضا في في قوله " وكذلك جعلناكم أمة وسطا " [ - 142] حيث نلاحظ في تفسير الزجاج للآية وجود علاقة ترادف بين كلمة (الأمة) مقابلة لكلمة (الجماعة).8

<sup>1</sup> ينظر : معانى القرآن و إعرابه ، ص 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسة ، ص 217.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 114.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 132-133. <sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 132-133.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 101.

<sup>.</sup> هي حالة تجمع المشتركات اللفظية و هي كلمات مختلفة المعنى المشتركة في اللفظ الواحد  $^6$  أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه ، ص 218.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> مرجع نفسه ، ص 219

كما جاء في قوله عز وجل: " إلى صراط مستقيم" [ · : 141] · قدم الزجاج علاقة دلالية تتمثل في معنى الترادف بين لفظة " · " مقابلتها " طريق " . 1

كما جاء في قوله عز وجل: " إن الله بالناس لرؤوف رحيم" [ : 142] معنى الترادف وذلك ظهر من خلال التفسير الذي قدمه الزجاج ، حيث قابل بين لفظتى الرحمة بالرأفة . 2

كما ظهر معنى الترادف في تفسير الزجاج لقوله عز وجل: " فولّ وجهك " [ : 149] حيث يظهر ذلك من خلال قوله بأن معنى الشطر هو النحو 3 ، وهذا يعني التطابق بين الكلمتين ، وهذا ما جاء في تفسير قوله عز وجل: " يا أيها الذين آمنوا استعينوا بالصبر و الصلاة " [ - 251] حيث فسّر الزجاج " إستعينوا بالصبر " " " الفظية المعجمية هنا هي الترادف و التطابق بين ما أنتم عليه 4 - اللفظية المعجمية هنا هي الترادف و التطابق بين المعنيين ، وهذا المعنى وجدناه أيضا في قوله عز وجل : " إن الصفا و المروة " [ 157] دلالة لغوية تظهر في تفسير الزجاج للآية الكريمة وتتمثل في الترادف من خلال قوله بأن : الصفا في اللفة : الحجارة الصلبة الصليدة ، والمروة و المرو : الحجارة اللينة 5 ، وهذا أن كل اللفظين متطابقين في المعنى وكل منهما تحمل معنى الكلمة المرادفة لها .

### Intersection

تتأكد هذه

هو ما يعرف في اللغة بالمشترك اللفظي تشغل هذه العلاقة في المعجم مدخلا واحدا بدلالتين أو تعريفين مختلفين أو أكثر من تعريف.

-3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 219.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 221

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص 222.  $^{4}$  المرجع نفسه ، ص 229 .

المرجع نفسه ، ص 223 . <sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 233.

<sup>6</sup> تقنيات التعريف بالمعاجم العربية ، دراسة أحلام الجيلالي ، من منشورات إتحاد الكتاب العرب بدمشق سنة 1999 . 21

هذا ما تناوله أبي إسحاق الزجاج في مؤلفه " معاني القرآن و إعرابه " ويظهر ذلك في معنى قوله تعالى : " في قلوبهم مرض " ، حيث أن ا شرح كلمة مرض على أنه شك ونفاق و هذا تقاطع بين المصطلحين يتمثل في أن المرض يمكن أن يكون مرض عضوي ( . ) يمكن أن يكون نفسيا (كالشك ) هذا ما قصده في تفسير الآية الكريمة .

كما جاء أيضا في معنى قوله عز وجل " التي وقودها الناس و . " [ : 24].

حيث ظهر في معناها علاقة لغوية تتمثل في المشترك اللفظي تتمثل في النار التي وقودها " " " هما لفظين يدلا . . . والنار شاملة لهما هو ما يعرف بالتقاطع بين الألفاظ .

يظهر الزجاج علاقة المشترك اللفظي في شرحه لقوله عز وجل: " . آدم من ربه كلمات فتاب عليهم" [ : 32] ، حيث جمع بين لفظين أو إسمي " آدم عليه السلام و حواء " تحت لفظة الذين و هو لفظ يخص كلاهما . 2

الإشتراك أو التقاطع بين الألفاظ هي دلالة لغوية ظهرت كثيرا في ك. " معاني القرآن و إعرابه " هذه أمثلة قدّمت على سبيل المثال للإيجاز لا

كما جاء في قوله عز وجل: "صم بكم عمي " [ · : 170] تفسير الزجاج لهذه الآية الكريمة مستنبطا دلالة لغوية تتمث . . . . حيث أن المقصود بالصم والبكم والعمي هنا هم الظالون عن طريق الهداية 3 لا يسمعون ولا يتكلمون ولا يرون منها شيئا .

كما جاء في قوله عز وجل: "ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محلّه" [ : 195] تفسير الزجاج الذي نجده قال بأن الآية الكريمة تحدث عن أحد مراسم الحج والعمرة التي فرضها الله ولكل مكان وزمان أداء الفريضة شروط، لكن الحاج والمعتمر كلاهما وجب عليه حلق الرأس لقو الزجاج " من

أ ينظر " معاني القرآن و إعرابه " ، ص 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 242.

كان حاجا محله يوم النّحر <sup>1</sup> ،ولمن كان معتمرا يوم يدخل مكة يشترك فيه الحاج و .

جاء في قوله عز وجل: "وما كان الله ليضيع إيمانكم" [ · : 142] وقد جاء في معناها علاقة دلالية تتمثل في الإشتراك بدى ذلك جليا في لفظتي " بيت المقدس وبيت الحرام "كلاهما يندرج تحت إيطار أو مفهوم " الإيمان " 2

جاء في قوله عز وجل " إلا لنعام من يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه " [ : 142] تفسير الزجاج للآية الكريمة مبينا دلالة الإشتراك حيث نجد أن مجازات شملت لفظتي " " " العقاب " كونهما جزء منها فالله سبحانه وتعالى يجازي عبده المؤمن بالثواب ويجازي

كما جاء في تفسير الزجاج لقوله عز وجل: " - - - البقرة: 154] دلالة لفظية من جملة المعاني تمثلت في المشترك اللفظي في قوله أن الإبتلاء يضم " وهذا يعنى أنها دلالات معنوية تدخل كلها

### : Inclusion -4

هي علاقة تناولها الزجاج بكثرة في كتابه" . . . إعرابه" حين بين من خلال تطرقه إلى هذه القضية اللغوية أنها متحققة حينما تكون العناصر التي تتكون منها المجموعة الأولى أو الكلمة الأولى جزءا من العناصر التي تتكون منها عناصر المجموعة أو الكلمة الثانية 4 يكمن ذلك من خلال ما قدمه الزجاج في قوله عز وجل: " يخادعون الله الذين آمنوا" [ . : 8] بقوله أن النفاق هو الخداع ، إلا معنى لفظة يخادعون هو إظهار غير ما في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه ، ص 267-268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 221.

أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 230.  $^{3}$ 

ي بي التعريف بالمعاجم العربية ، دراسة أحلام الجيلالي ، من منشورات إتحاد الكتاب العرب بدمشق سنة 1999 . 22

أنفسهم بإظهارهم الإسلام و إبطالهم الكفر <sup>1</sup> هو بذلك علاقة تضمن من بين مظاهره النفاق .

كما جاء هذا في شرحه للآية الكريمة "الله يستهزئ بهم" [ - : 12] محيث تكلم عن الدنيا و . . . الإسلام لأنه يضم كلا اللفظين (الدنيا والآخرة) 3 ، كما جاء في لفظتي البيع والشراء ، اللذان يدخلان تحت لفظة البيع في قوله عز وجل : "أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى " [ : 15]، وهو الحال نفسه في قوله تعالى : " فما ربحت تجارتهم " [الآية نفسها] حيث قدم الزجاج في معنى الآية علاقة تضمن أخرى تتمثل في لفظتي " . " " الذي يعتبران جزء من أساسيات " هما يحيلان عليها .

هو ما جاء في قوله عز وجل: "فأمّا يأتيمن منّي هدى فمن تبع هداي فلا خوف عليهم" [ : 37] ، حيث قدّم الزجاج معنى لهذه الآية تمثل في قولمه بأنّ الله أعلمهم بتلبية الطاعة و أنه يجازيهم بالجنة عليها وبالنار على تركها هو هنا جمع بين لفظي " " " كنتيجتين للأعمال والتي يجازى المؤمن بهما وهنا دلالة لغوية تتمثل في التضمن ، الذي عمد إليه أبي إسحاق الزجاج كدلالة لغوية في تبيان معانى القرآن الكريم.

جاء في قوله عز وجل: " لله . المغرب يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم" [ : 141] ، تفسير الزجاج للآية الكريمة الذي اشت . علاقة دلالية <sup>5</sup> تتمثل في معنى الإستقامة ، كما جاء في تفسير الزجاج لقوله عز . " ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أمواتا" [ - : 153] أن هناك علاقة دلالية تتمثل في التضمن و ذلك بين ( القتل و الشهادة ) اللذان هما يدخان " فالموت يشمل الإثنين . 6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر " معانى القرآن و إعرابه " ، ص 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص 91.

<sup>:</sup> و هي علاقة تكون العناصر التي تتكون منها مجموعة أو كلمة واحدة جزءا من العناصر التي تتكون منها عناصر المجموعة أو الكلمة الثانية .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ينظر " معاني القرآن و إعرابه " ، ص 116.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص 218.

<sup>6</sup> أبي إسحاق الزجاج ، معاني القرآن و إعرابه ، ص 229.

أيضا نلاحظ أن شرح الزجاج لقوله عز وجل: "أولئك عليهم صلوات من ربهم" [ - : 156] جاء بعلاقة دلالية من معنى الآية و تتمثل في التضمن وذلك من خلال قوله "أحدهما الركوع و السجود" في شرحه للفظة الصلاة أن الصلاة من أساسياتها وفرائضها أنها تتضمن الركوع و

كما نلاحظ في تفسير الزجاج لقوله عز وجل: " لكم في القصاص حياة" : 178] أن القصاص في الآية الكريمة قد يحوّل الإنسان إلى وجهتين فإن بإمساكه عن القتل حياة الذين هم هو بقتله وحياة له، لأنه القصاص أمسك عن القتل فسلم أن يقتل .<sup>2</sup>

هنا تظهر علاقة التضمن حيث أن القصاص يضم ( الحياة ) وهما يعتبران من نتائجه .

نلاحظ أيضا أن التفسير الذي جاء به الزجاج يوحي إلى علاقة التضمن و في قوله عز وجل: "فمن بدّله بعد سماعه" [ - : 180] ، حيث ظهر لنا أن تفسير وشرح الزجاج جاء بعلاقة تشمل الوصية ومرتكزاتها وهم: الموصى، والموصى إليه 3 واللذان يعتبران من الأساسيات التي تبنى عليهما الوصية ويدخل هذا ضمن علاقة التضمن.

كما نجد قوله عز وجل: " وأنفقوا في سبيل الله" [ . : 194] تفسير الزجاج لهذه الآية مركزا على لفظة " سبيل " التي عبر عنها بأنها طريق الله . " الجهاد " في سبيل الله تعالى أي أن السبيل إلى الله عز وجل فعل الخير والجهاد بالقتال فيه على عقد الدّين 4، وهذه علاقة تضمّن تحوي كل جهاد ، قتال وأعمال خير وكل ما هو في سبيل الله تعالى.

<sup>1</sup> زجاج ، معانى القرآن و إعرابه 231.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص 249.

<sup>3</sup> المرجع نفسه 251.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 265.

و نصل في خاتمة هذا البحث الذي تناولنا فيه جانبا من القضايا المعجمية في كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه للعالم اللغوي أبي إسحاق الزجاج، فكانت رحلة بحثي الممتعة لفهم معاني ألفاظ اللغة العربية و كنوزها لاسيما و أن الأمر متعلق بالنص القرآني; النص الأنموذج للغة العربية و نظرا لضخامة

وقد خلصنا من تحليل الدلالة المعجمية لهذا المؤلف إلى العديد من النتائج نذكر منها:

- ازدهر من علماء اللغة العربية يعرضون في مؤلفاتهم المعجمية للقضايا المعجمية من قريب أو بعيد أي أهداف تعليمية دينية .

- يعد كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه لأبي إسحاق الزجاج أنموذجا متميزا 4 هـ التي عرضت لمسائل مهمة في الدرس المعجمي العربي.
- أن كتاب معاني القرآن الكريم و إعرابه ألف في باب الإعراب إلا أنه أخذ بنصيب وافر من الإعراب قضايا المعجم و الدلالة; بل كانت أساسا متينا له

يمكن القول في باب المعجمية العربية جاء موجها لحل مشكل النص القرآني وما جاء فيه من مبهم الألفاظ.

- تحليل معاني الكلمات بين المفرد و المتعدد .
- تعددت العلاقات الدلالية المعجمية في تحليل أبي إسحاق الزجاج و من هذه العلاقات علاقة الترادف ، علاقة التباين ، علاقة الإشتراك و التقاطع ، و غيرها من العلاقات لما لها من أهمية في بيان ألفاظ القرآن الكريم.

و أخيرا فإن الدرس المعجمي العربي بحاجة إلى المزيد من الأبحاث التطبيقية التي تكشف أصوله و طرائفه في تحليل المعنى و لعل بحثنا هذا مدينة صغيرة سعيا منا إلى وضع لبنة صغيرة في هذا المسار.

زدهر الدرس المعجمي في التراث العربي عند الدارسين من أبوابه المشرقة من حيث كثرة المؤلفات في مباحثه وتنوعها وفي هذه الدراسة حاولنا عرض جانبا من القضايا المعجمية المتميزة التي طرقها الدارسون العرب القدامي.

وتكمن أهمية هذه الدراسة وطرافتها في الجانب التطبيقي منها جعلت من كتاب معاني القرآن الكريم وإعرابه . . ( 311 هـ) تطبيقيا ، وجعلنا من سورة البقرة أنموذجا للدراسة والتحليل ، تعرضنا للمعاني المعجمية ( المعنى المركزي ، المعنى السياقي ، المعنى المفر

كما تطرقنا للعلاقات الدلالية للمعاني المعجمية (كالترادف والتضاد ).

وقد خلصنا إلى ترائي كتب إعراب القرآن الكريم بالأخص في التراث العربي القديم للقضايا المعجمية و تحليلها تحليلا عميقا نستشف من خلاله إدراك العرب القدامي لأهمية الجانب المعجمي في الدرس اللساني.

القرآن الكريم " برواية ورش بن نافع " ، دار اليمامة للطباعة والنشر والتوزيع 1431 هـ - 2010 .

### المصادر و المراجع العربية:

- 1- ابن الأنباري ، نزهة الألباب في طبقات الأدباء: تح ، محمد أبو الفضل إبراهيم ، مطبعة المدنى ، القاهرة دت .
- 2- بن إبراهيم ابن مصطفى الهاشمي ، القواعد الأساسية للغة العربية ، تح د. محمد أحمد قاسم ، المكتبة صيد / بيروت ، سنة 1421 هـ 2003 .
- 3- أحمد مختار عمر ، البحث اللغوي عند العرب ، عالم الكتاب / القاهرة ، ط5 . 2003 .
- 4- إبراهيم بن السري الزجاج ، معاني القرآن وإعرابه ، تح عبد الجليل شلبي ،
   دار الحديث ، القاهرة ، ج 1
   1418 هـ 1997 .
  - 5- إبراهيم أنيس ، دلالة الألفاظ ، مكتبة الأنجلو المصرية / القاهرة ، ط 2 1972 .
- 6- بكر محمد بن الحسن الزبيدي ، طبقات النحويين و اللغويين ، دار الكتب المصرية / القاه 2 1954 .
  - 7- البغدادي ، تاريخ بغداد ، مطبعة الخانجي ، ط ، 1931
- 8- الجرجاني الشريف ، التعريفات ، الدار التونسية للنشر / تونس ، سنة 1971 .
- 9- حلمي خليل ، علم المعاجم ، عند أحمد فارس الشدياق في المعجمية العربية المعاصرة ، دار الغرب الإسلامي / بيروت ، سنة 1987
- 10- بن خلكان ، وفيات الأعيان و أنباء أبناء الزمن ، دار صادر / لبنان ، بيروت ، ج 1 بيروت ، ج 1
- 11- الزبيدي ، طبقات النحويين و اللغويين ، تح ، محمد أبو الفضل ، دار 1973 . 1

- 12- الزجاجي ، مجالس العلماء ، تح عبد السلام هارون ، ط 2 . 1403 هـ 1983 . 1983 .
- 13- ابن سينا ، الإشارات و التنبهات ، تح سليمان دينا ، دار المعارف بمصر ، 1960 .
- 14- السيوطي ، بغية الوعاة في طبقات اللغويين و النحاة ، تح محمد أبو الفضل إبراهيم ، 1 ، بالقاهرة ، ج 1 . 1965 .
  - 15- الطاهر بن العاشور ، التحرير و التنوير ، الدار التونسية للنشر ، ج 1 1984 .
- 16- عادل خلف ، نحو اللغة العربية ، مكتبة الآداب ، القاهرة ، سنة 1415 هـ 1994 .
- 17- عبد القادر عبد الجليل ، المدارس المعجمية دراسة البنية التركيبية ، دار الصفاء للنشر والتوزيع بمصر ، ط 1 2009 .
- 18- عبد الكريم الرّديني ، المعجمات العربية دراسة منهجية ، دار الهدى عين مليلة / الجزائر ط 1
- 19- علي القاسمي ، المعجمية بين النظرية والتطبيق ، مكتبة لبنان ، ناشرون ، بيروت ، ط 1 بيروت ، ط 1
  - 20- فاخوري عادل ، اللسانيات التوليدية والتحويلية ، دار الطليعة ط 2 1988 .
- 22- محمد حسين حسين ، المعنى اللغوي دراسة عربية مؤصلة نظريا وتطبيقيا ، مكتبة الآداب / القاهرة ، ط 1 2005.
- 23- محمد علي الخولي ، علم الدلالة (علم المعنى) ، دار الفلاح للنشر والتوزيع ، الأردن ، ط ، 2001 .

- 24- محمد على طه ، تفسير القرآن الكريم وإعرابه ، ج 1 .
  - 25- إبراهيم مصطفى ، المعجم الوسيط.
  - 26- البعلبكي ، معجم مصطلحات العربية .
    - 27- الفيرو زبادي (القاموس المحيط).
      - . 1 -28

### المراجع الأجنبية المترجمة:

1- أولمان ستيفن ، دور الكلمة في اللغة ، تج كمال محمد بشر ، مكتبة الشباب بالقاهرة ، سنة 1969

:

- 1- أيمن بن منصور بن أيوب علي بيفاري ، معاني القرآن وإعرابه للإمام أبي إسحاق الزجاج ( دراسة و تحقيق ) ، رسالة الماجستير ، السعودية / سنة 1434 هـ 1435.
- 2- " إدير رقية وإيتيح نادية ، نظرية الحقول الدلالية وأهميتها المعجمية، دراسة في معجم لسان العرب ، ج1 ، مذكرة ماجستير جامعة عبد الرحمان ميرة / اية 2017 .
- 3- بلال لعفيون ، دور الجهود الجماعية في ضبط آليات المعجم الغربي منهجا ومادة ، مذكرة ماجستير ، جامعة قامدي مرباح ، ورقلة ، سنة 2013 2014
- 4- حلام الجيلالي ، دراسة في المعجم الوسيط ، المعجمية العربية الحديثة ، رسالة ماجستير مرموقة ، معهد اللغة العربية وآدابها ، 1992 بجامعة و هران /
- 5- المشرف زحاف الجيلالي ، رسالة تخرج (ليسانس) أقسام الكلمة عند القدامي والمحدثين ، تمام حسان أنموذجا ، جامعة الدكتور مولاي الطاهر ، سعيدة ، 2017 2018 .

- 6- عادل خراط ، التفكير المعجمي عند العرب ، إبن دريد أنموذجا ، مذكرة ماجستير ، جامعة فرحات عباس / سطيف ، 2011 .
- 7- علي بن حسين بن يحي الأمير ، مأخذ الزجاج النحوية على الفراء رسالة ماجستير /السعودية ، جامعة أم القرى ، 2008 .
- 8- كريمة بوعزيز وسلمى أونيس ، الخطاب النبوي بين الدلالة المعجمية والإيحائية ، مذكرة ماجستير / تبسة سنة 2017 .

:

- 1- حلام الجيلالي ، تقنيات التعريف بالمعاجم العربية ، من منشورات إتحاد 1999 .
  - 2- عبد القادر بوشيبة أبي بكر بلقايد / تلمسان .

## الفهرس

| 17-6  | : تحدیدات مفهو میة                           |
|-------|----------------------------------------------|
| 6     | -التعريف بالزجاج                             |
| 15    | التعريف بكتاب معاني القرآن و إعرابه          |
| 36-19 | : دلالة معجمية و قضاياها دراسة نظرية         |
| 22    | مفهوم المعجمية                               |
| 23    | الدلالة المعجمية                             |
| 28    | العلاقات الدلالية                            |
| 32    | معنى الكلمة بين الدلالة اللغوية و الإصطلاحية |
| 34    |                                              |
| 35    | أهمية المعجمية                               |
| 64-38 | : القضايا المعجمية في سورة البقرة            |
| 38    | معنى الكلمة بين المركزي و الها               |
| 48    | معنى الكلمة بين الدلالة اللغوية و الإصطلاحية |
| 53    |                                              |
| 56    | العلاقات الدلالية للمعاني اللغوية            |
| 66    |                                              |
| 72-68 | قائمــــة المصــــادر و المراجـــع           |
|       | فهرس الموضوعات                               |

### ملخص الدراسة

ازدهر الدرس المعجمي في التراث العربي عند الدارسين من أبوابه المشرقة من حيث كثرة المؤلفات في مباحثه وتنوعها وفي هذه الدراسة حاولنا عرض جانبا من القضايا المعجمية المتميزة التي طرقها الدارسون العرب القدامي.

وتكمن أهمية هذه الدراسة وطرافتها في الجانب التطبيقي منها جعلت من كتاب معاني القرآن الكريم وإعرابه لأبي إسحاق الزجاج (ت 311 هـ) أنموذجا تطبيقيا ، وجعلنا من سورة البقرة أنموذجا للدراسة والتحليل ، تعرضنا للمعاني المعجمية (المعنى المركزي، المعنى السياقي، المعنى المفرد والمعنى المتعدد)

كما تطرقنا للعلاقات الدلالية للمعاني المعجمية (كالترادف والتضاد والتضمن والتقاطع ).

وقد خلصنا إلى ترائي كتب إعراب القرآن الكريم بالأخص في التراث العربي القديم للقضايا المعجمية و تحليلها تحليلا عميقا نستشف من خلاله إدراك الدارسون العرب القدامي لأهمية الجانب المعجمي في الدرس اللساني.

### Summary

The lexical lesson in Arab heritage has flourished among scholars from its bright doors in terms of the abundance of literature in its discussion and its diversity.

The importance and sophistication of this study lies in the application aspect of it.

We also dealt with the semantic relationships of lexical meanings (such as synonymy, contradiction, inclusion and intersection).

We have concluded my hypothesis of the books of the translation of the Noble Qur'an, especially in the ancient Arab heritage of lexical issues, and analyzing them in depth through which we discern the perception of ancient Arab scholars of the importance of the lexical aspect in the linguistic lesson.